Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 5 (1955)

Heft: 3

Artikel: Hommage & Edouard le Roy de l'académie francaise 1870-1954
Autor: Gagnebin, Samuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380634

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380634
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HOMMAGE A EDOUARD LE ROY
DE L’ACADEMIE FRANCAISE

1870 - 1954

Quel hommage peut-on rendre a un penseur ou a un philosophe
comme Le Roy si ce n’est en cherchant a parcourir le chemin qu’il
a tracé dans le domaine de sa réflexion ? Parti de 1'étude des sciences
mathématiques et physiques, catholique fervent, Le Roy a trouvé,
dans les premiers travaux du philosophe Henri Bergson, la base
d'une doctrine, l'idéalisme de la pensée-action, qui ne sacrifie rien
de l'esprit de rigueur scientifique ni de la foi religieuse réfléchie
qui est la sienne.

Le livre sorti de ses méditations et de ses discussions, en 1907,
a été condamné par I'Eglise a sa publication. Nous exposons ses
théses ; mais pour cela et a la suite de notre auteur, nous devrons
établir un paralléle entre la connaissance scientifique et la connais-
sance religieuse, puis remonter a leur source commune. Nous plagons
cette esquisse sous le titre : le bergsonisme de M. Le Roy.

Nous abordons ensuite I'ceuvre apologétique de Le Roy, poursuivie
aprés 19o7, et donnons des indications sur l'attitude de fidélité au
catholicisme de ce philosophe. Dans une bréve conclusion, nous
énongons quelques questions que nous semble soulever l'idéalisme
inspirant cette ceuvre.

I. LE BERGSONISME DE M. LE Roy

Le savant crée le fait

Quelques lecteurs de cette Revue se rappelleront peut-étre les
ouvrages que Henri Poincaré publiait au début de ce siécle dans la
bibliothéque de philosophie scientifique d'Ernest Flammarion et
qu’alors tout le monde lisait. L'un d’eux, La Valeur de la Science,
consacrait sa troisiéme partie a 'examen de la théorie de la science
d'un auteur que Poincaré présentait en ces termes: « Ce penseur
n’est pas seulement un philosophe et un écrivain du plus grand



HOMMAGE A EDOUARD LE ROY 203

mérite, mais il a acquis une connaissance approfondie des sciences
exactes et des sciences physiques, et méme il a fait preuve de pré-
cieuses facultés d'invention mathématique. » * Edouard Le Roy, car
c’était lui, avait, en effet, passé son agrégation de mathématiques
en 1803, il était docteur és sciences en 1898. Il avait en outre rédigé,
avec G. Vincent, les legons professées par Poincaré 4 la Sorbonne
sur la Théorie du potentiel newtonien, paru en 1899. Enfin, il avait
publié dans la Revue de Métaphysique et de Morale, dans la Bibliothéque
du congres international de philosophie de 19oo, dans le Bulletin de
la Société frangaise de philosophie une longue série d’articles, de
1894 a 1905, consacrés a la philosophie des sciences.

La proposition de Le Roy, discutée dans La Valeur de la Science,
et contre laquelle Poincaré protestait, était: « Le savant crée le
fait. » 2 Pour légitimer cette affirmation, Le Roy faisait remarquer
quun événement ne prend une signification scientifique qu’en
rapport avec une loi. Celle-ci est, comme dit Le Roy, un moule des
faits scientifiques. Or, ces lois elles-mémes, prises a la rigueur, sont
des définitions et nous les décrétons a la facon de dogmes. Ainsi,
la loi de la chute des graves, découverte par Galilée, ne se vérifie
que pour des corps soumis a la seule pesanteur. Et comment saura-t-on
qu’ils sont soustraits a d’autres causes ? En constatant qu’ils obéissent
a la loi de la chute des graves. La loi est donc la définition des phéno-
meénes attribuables a la seule pesanteur. Ainsi de méme, le principe
de la conservation de l'énergie ne se vérifie que pour un systéme
clos. Et comment saura-t-on que le systéme est clos ? En constatant
que la conservation de l'énergie se vérifie. Il en sera toujours de
méme, et nous pourrons toujours énoncer de telles lois parce que
I'inconnu qui nous entoure est infini: « Nous sommes comme des
ouvriers qui paveraient un espace sans borne et qui, par suite, quelle
que soit la forme des pavés déja posés, pourraient toujours tailler
les pavés ultérieurs de maniére a continuer sans retouche. » L'induc-
tion scientifique s’explique simplement ainsi et sa valeur probante
devient incontestable car une loi est simplement une définition et
c’est nous qui la décrétons.

Il y a cependant une contre-partie positive a ces affirmations
troublantes pour les savants qui croient énoncer des lois naturelles.
C’est la signification vitale de la science dans son ensemble, qui va
de l'observation attentive jusqu’au dernier développement de
I'analyse mathématique. La science continue et perfectionne I'ceuvre
du sens commun. A travers elle et son constant progrés vont s’orga-
niser des cadres déductifs résistants, dont les conséquences donnent

1 La Valewr de la Science, 1905, p. 213 & 214.
z Itid., p. 22I.



204 SAMUEL GAGNEBIN

lieu & des applications pratiques. Par son caractére a la fois universel
et rigoureux, par les dogmes qu’elle décréte, la science constitue
une fonction indispensable a la vie sociale. « Ce sont ces dogmes
qui permettent 1'enseignement et I’échange des idées, eux qui servent
de base 4 une croyance et a une action communes, eux qui jalonnent
une route publique ol passent tous les hommes pour aboutir a une
méme intuition, eux seuls qui doivent régler la conduite et le jugement
dans ce qui touche a la pratique extérieure, puisque l'originalité
secréte des consciences est 4 jamais incommunicable et intraduisible,
sinon par les trop vagues suggestions de I'art. » 1

Les dogmes sont des regles de vie

En 1905, Le Roy publiait dans La Quinzaine un article intitulé
« Qu’est-ce qu'un dogme ? » qui souleva d’ardentes polémiques. Cet
article est reproduit dans un livre paru en 1907 2 qui répond aux
critiques et forme un exposé d’ensemble.

La question adressée aux théologiens et aux apologistes de
I’Eglise catholique était celle d’'un laique que préoccupaient les
objections faites par les hommes de sa génération les mieux au fait
de la pensée contemporaine. Ces objections se résument sous quatre
chefs. L'exigence de vérité, qui ne considére comme vraz que ce qui
est indubitable, car il ne sert & rien que l'autorité le décréte tel
s’il ne l'est pas par lui-méme. L’exigence d’objectivité historique,
qui ne peut concerner que des faits d’ordre naturel et ne peut invoquer
de causes surnaturelles. L’exigence d’intelligibilité, qui devrait
permettre de traduire les dogmes, énoncés dans le langage d’'une
philosophie périmée, dans un langage clair et actuel. Enfin, I'immu-
tabilité des dogmes contraste avec la vérité telle que nous la concevons,
supposant essentiellement un progreés. Les dogmes forment ainsi un
domaine séparé, sans liens véritables avec le reste du savoir. Ces
quatre objections visent toutes un christianisme interprété comme
une théorie.

Or, le christianisme n’est pas un systéme de philosophie spécu-
lative. C’est un ensemble de moyens pour obtenir le salut. Les dogmes
n’ont donc pas avant tout un sens théorique et c’est leur signification
pratique qui constitue leur valeur positive, seule objet de foi.

En second lieu, 'adhésion au dogme doit étre entiére et la pensée
y a une part active. Le dogme est I’énoncé d’'un mystére qu’on ne
peut nier, mais qui souffre des interprétations multiples que lui
donne la théologie. Au point de vue théorique, les dogmes ont donc
surtout un sens négatif.

1 Science et philosophie, Revue de Métaphysique et de Morale, t. 7, 1899, p. 556.
2 Dogme et Critique, Paris, Bloud, 1907.



HOMMAGE A EDOUARD LE ROY 205

Il y a analogie compléte entre la valeur positive de la science
telle que Le Roy la comprend et la valeur positive du dogme et de
Ia théologie.

Si, a la faveur de ces constatations, on reprend les objections
énoncées, on constate qu’elles tombent d’elles-mémes. A l'exigence
de vérité, on répondra que la science énonce aussi des dogmes et
que ceux que formule ’Eglise sont aussi nécessaires a la transmission
de la foi, a la communion des croyants et a I'arrét d’un subjectivisme
sterile. A l'exigence d’objectivité, 1'adhésion a une régle de vie ne
fait aucune difficulté. Ici I'évidence et I'adhésion se confondent. A
I'exigence d’intelligibilité, la signification pratique d’'un dogme est
toujours claire : quoi de plus concret, en effet, que les nations de
personnalité, de paternité, de présence réelle. Enfin, I'immutabilité
du dogme ne fait aucune question. On ne peut opposer les dogmes
au reste du savoir ; ils concernent seulement un autre ordre de
réalité, celui de la vie religieuse.

La vésurrection du Christ, un fait de l'ordre de véalité le plus élevé

Par exemple, le dogme de la résurrection du Christ. Veut-on en
établir la preuve et le considérer du point de vue théorique pour en
tirer une argumentation irrésistible en faveur de la foi chrétienne ?
On devra s’adresser a l'histoire. Celle-ci ne pourra tenir compte
que de témoignages impartiaux qui reposeraient sur celui des sens.
Or, les évangiles rendent la chose impossible. Jésus apparaissait et
disparaissait ; les obstacles naturels ne I'arrétaient pas. Il n’y avait
pas d’évidence sensible puisque « quelques-uns doutérent» (Matth. 28 :
17). On pouvait étre présent et ne pas voir, comme dans le récit
de la vision de Paul. C’est un corps glorifié que celui de Jésus apres
sa résurrection. Par elle, le Christ est entré dans 'ordre surnaturel.
A part le tombeau vide, que saint Paul n’atteste pas, et qui aurait
pu avoir d’autres causes, I'histoire ne peut conclure qu’a la foi en
la Résurrection.

La Résurrection est donc l'objet de la foi, plutét que son motif.
Elle n’est pas la preuve du christianisme, elle en est le signe. Est-ce
a dire qu’il ne faille pas la tenir pour une réalité objective ? Il faut
seulement reconnaitre que la Résurrection est inséparable de sa
signification religieuse. Elle n’est donc pas objective, si 1'on entend
par la que sa constatation n’implique aucune condition. Mais dans
ce sens, le terme objectif ne peut s’appliquer nulle part. Nous avons
vu qu’en science le fait n’était pas non plus séparable de sa signifi-
cation. Du point de vue que Le Roy adopte a 'égard de la positivité
de la science et qu’il transporte dans le domaine de la pensée reli-
gieuse : le fait de la Résurrection doit étre reconnu de l'ordre de



206 SAMUEL GAGNEBIN

réalité le plus élevé. La foi a la Résurrection a donné les preuves
d'une puissance incomparable ; elle a déterminé une immense explo-
sion de vie qui a surmonté tous les obstacles. Elle a survécu a toutes
les critiques. Elle a été le principe du plus grand progrés spirituel
qu’ait accompli I'Ame humaine. On peut dire que c’est I'Eglise qui
est la véritable preuve de la Résurrection, et ce n’est qu'en entrant
en elle qu'on peut percevoir la pleine valeur de ce fait et en saisir
la réalité ineffable. « Dieu dans le Christ et le Christ dans I’Eglise »,
telle est la formule de la révélation authentique et qui montre qu’il
n'y a de vérité religieuse qu’au sein d'un organisme social qui conserve
la tradition ininterrompue du christianisme. Bien qu’appartenant
a un ordre de réalité plus élevé, les conséquences et la signification
de ce fait sont semblables & celles d'un fait scientifique.

Le Roy disciple de Bergson

Je n’ai parlé jusqu'ici que des résultats trés hardis et méme
quelque peu paradoxaux de la réflexion de Le Roy. Ils ne s’expliquent
pleinement que par l'adhésion qu’a donnée Le Roy, deés le début,
a la philosophie de Bergson.

Ce profond initiateur en philosophie a toujours considéré Edouard
Le Roy comme son disciple et son ami. Le Roy a été son successeur
au Collége de France dés 1921 et je n’aurais pas besoin d’apporter
ici mon témoignage. Mais il me plait de dire qu’au printemps 1907,
étant a Paris, j’avais présenté a Bergson les difficultés que j’éprouvais
a rattacher les idées religieuses de Le Roy a sa philosophie (L’Evolution
créatrice ne paraissait que quelques mois plus tard). Bergson prit la
peine de m’expliquer comment cela se pouvait et il me déclara que
Le Roy le précédait en quelque sorte dans les conséquences cachées
de son ceuvre personnelle qui ne pouvait progresser que par étapes
bien définies, exigeant chacune de lui le labeur de plusieurs années.

Remarquons, cependant, tout de suite une différence entre
I'ceuvre de Bergson et celle d’Edouard Le Roy. Tandis que Bergson
ne s’est jamais occupé que de problémes bien définis, et en quelque
sorte particuliers, dont il a poussé 1’étude jusqu’a trouver une réponse
spécifique nouvelle, révolutionnaire tant en science qu’en philosophie,
et n’a jamais présenté un exposé d’ensemble d’une philosophie
spéculative, Le Roy, en inclinant les idées de Bergson vers un idéalisme
qui fait le fond méme de sa propre doctrine, inaugura, au contraire,
une philosophie spéculative cherchant & satisfaire au probléme
fondamental de la métaphysique.

Si le bergsonisme inspire déja la réflexion de Le Roy dans les
théses que nous avons résumées ci-dessus, cet auteur n’a présenté
une interprétation d’ensemble de la pensée de Bergson qu’a partir



HOMMAGE A EDOUARD LE ROY 207

de 1912 dans un ouvrage intitulé Une philosophie nouvelle r, puis
dans les deux tomes de La Pensée intuitive 2, parus en 1929 et en
1930. Nous suivrons principalement l'exposé de ce dernier ouvrage
qui reproduit un cours profess¢ a deux reprises au Collége de
France.

Le probléme fondamental de la métaphysique est la recherche
d’une vérité absolue : Comment percevoir 1'absolument vrai ?

Aristote plagait cette vision supréme dans la contemplation pure
et Descartes était aussi de cet avis. Il semble, en effet, que si notre
entendement pouvait étre passif, au point de recevoir 'impression
de son objet sans le déformer en rien, il atteindrait le vrai absolument,
le sujet et I'objet s’identifieraient. Le doute méthodique de Descartes
est une des voies d’accés au vrai incontestable. Bergson considére
que notre intelligence, produit de 1'évolution, est un organe destiné
a la fabrication d’instruments inorganiques, comme l’instinct des
hyménoptéres, qui sont 1’aboutissement d’une autre branche de
I’évolution créatrice, est adapté a 'usage d’instruments organiques.
Notre intelligence serait donc a l'aise parmi les corps solides et dans
I'espace homogeéne qui les contient. Mais cet usage rendrait aussi
notre intelligence inapte a la contemplation ou perception pure
et nous n’approcherions celle-ci qu’au moyen d’une frange d’instinct
que nous aurions conservé et qu’il s’agirait de retrouver, d’appro-
fondir et d’élargir en opérant une véritable conversion dans le sens
d’'une connaissance, non plus orientée vers 1'utile, mais purement
désintéressée et que Bergson appelle l'intuition pure, lintuition
immédiate, ou primitive. Le Roy va considérer cette intuition qui
atteint I'immédiat comme le point de départ de sa doctrine. Pour
lui, « pensée intuitive et pensée métaphysique, c’est tout un ». Cette
conclusion donne a la philosophie sa véritable spécificité.

Sens commun, science et art

Le retour a I'immédiat ne sera donc pas une démarche qui nous
soit habituelle. Elle exige un effort soutenu de réflexion et de critique.
L’Ecole écossaise, que Victor Cousin avait fait connaitre a la France,
croyait que le sens commun atteignait 'immédiat. Or, le sens commun
(et déja nos sens) morcelle le réel en corps discontinus et ne voit
dans le mouvement qu’une suite de positions; cependant qu'un
corps ne tient sa réalité que de 'ensemble des choses avec lesquelles
il est en relations et que la vue commune du mouvement en fait
disparaitre la mobilité méme. Il faut donc chercher I'immeédiat dans

I Paris, Alcan, 1912.
2 Paris, Boivin.



208 SAMUEL GAGNEBIN

une vue plus profonde et qui va pénétrer dans la psychologie. Cette
science, telle qu’elle est enseignée, s’attache aux phénomeénes du
sujet plutdt qu’au sujet lui-méme ; pour parvenir a savoir ce qu’est
la réalité immédiate que saisirait une perception pure, il faudra la
dépasser. Alors, nous constaterons divers plans de conscience, ou
plutdt des zones étagées qui vont du discours, ol la pensée s’est
déja matérialisée et socialisée, & la pensée créatrice, a l'invention.
C’est 1a seulement que serait l'intuition immédiate.

La science dans toute son étendue est une ceuvre de I'esprit que le
philosophe ne peut négliger ; elle constitue le lest nécessaire de la
spéculation philosophique. Mais, la science souffre de la spécialisation,
mal nécessaire, qui 'engage cependant déja dans un morcelage. De
plus, elle a deux idoles: le fait brut et le constat passif; elle est
enfermée dans des représentations : nombre, espace, temps uniforme ;
et repose sur des postulats qui la rendent contingente. De ce fait,
le concret se présente a elle comme une limite inconnaissable, un
au dela. Elle ne peut échapper au relativisme. Si elle touche a de
I'absolu, elle ne le voit pas. Que le morcelage créé par la science soit
efficace prouve seulement que l'intelligence est adaptée a sa fonction
qui est de s’asservir le monde matériel. En vérité, la science continue,
en la perfectionnant, I'’ceuvre du sens commun, dans une direction
opposée a celle que poursuit le philosophe. Si la science cherche ce
qui est réel, le philosophe se demande ce qu’est le réel.

L’art est une connaissance véritable ; il nous révéle des choses
une vue inattendue, les entoure d’une atmospheére qui nous transmet
une signification spirituelle et ravive des impressions que nos habi-
tudes ont ternies ; il invente des rythmes qui exaltent en nous la vie ;
il réduit la distance qui nous sépare des choses et des autres hommes ;
il retient de l'objet l'aptitude a nous émouvoir; il pénétre plus
intimement en nous que ne le font les impressions de la vie courante
et il s’adresse a l'intuition. L’art est donc sur le chemin de l'intuition
immeédiate que cherche le philosophe.

On a souvent rapproché la philosophie de I'art et avec raison.
Elle aussi voudrait pénétrer le rythme intime des choses, abolir la
distance qui nous sépare d’elles et des étres vivants, trouver I'expres-
sion évocatrice de I'immédiat. Cependant, son objet n’est plus a son
choix ; elle ne morcelle plus ; elle s’étend a la matiére et a la vie,
de sorte qu'au lieu de précéder la science, comme l’art, elle la suit
et la prend en quelque sorte pour matiére. De plus, elle attend une
vérification de son effort vers I'immédiat. On pourrait la considérer
comme une synthése de la science et de 1'art, opérée sous l'inspiration
médiatrice de la critique. Mais synthése signifierait alors intuition
révélatrice dont dériveraient et 1’art et la science.



HOMMAGE A EDOUARD LE ROY 209

La démarche fondamentale : le retour a l'immédiat

I1 s’agirait donc, pour le philosophe, de découvrir ’acte de I'esprit
qui précéde le morcelage en objets discontinus dont se servent le sens
commun, la science et 1’art lui-méme. La critique aurait pour tache
de déblayer tout ce que nous fabriquons en vue de 1'utile. Ainsi, nous
remonterions a l'acte d’'intuition originel qui coinciderait avec I'im-
médiat et le Cogito serait véritablement reconnu a ’origine de la réalité.

Le retour a I'immédiat est donc la démarche spécifique du philo-
sophe. Elle n’est pas dirigée vers le passé que chaque instant enrichit
et recouvre. L'immédiat est actuel et objectif en ce sens qu'il est
toujours offert & I'accomplissement de cette démarche de retour. Le
point de départ est le morcelage du sens commun et de la science ;
la direction n’est définie que par le mouvement de retour lui-méme.
Celui-ci n’a pas pour résultat la construction d'un objef, mais bien
une transformation intérieure. Si l'on veut parler d'une limite a
propos de ce mouvement de retour, il faut entendre une convergence
dynamique qui s’établit par la série des étapes que le mouvement
traverse et non l'approximation d'une sorte de chose en soi qui
serait hors de notre atteinte. Par exemple, en se limitant au domaine
des mathématiques, la démarche de retour & I'immédiat parviendrait
a l'intuition de 'opératoire, c’est-a-dire a I'intuition de ce que comporte
un acte tel que celui de I'addition des nombres naturels, des nombres
entiers, des nombres rationnels ou irrationnels; puis a l'intuition
de l'acte qui permettrait 1'snvention de ces opérations. En biologie,
la démarche de retour a I'immédiat parvient a lintuition de 1’élan
vital. On en trouvera d’autres exemples dans Les deux sources de
la Morale et de la Religion.

Edouard Le Roy consacre de nombreuses pages a l'invention.
Avec Bergson, il voit dans le concept un arrét de la pensée ; mais il
y a ce que William James appelle la partie transitive de la vie psycho-
logique et ol Bergson découvre les schémas dynamiques, sorte de
représentations contenant « moins les images elles-mémes que l'invi-
tation de ce qu’il faut faire pour les reconstituer». Les schémas
dynamiques fonctionnent comme une cause motrice, suscitent ou
rejettent les images ou concepts qu’ils évoquent et les transcendent
par la direction qu’ils leur communiquent. Ils ne se laissent définir
que par leurs fonctions dynamiques. Nous avons la I'intuition de la
pensée en action. La « démarche » que nous avons décrite plus haut
est bien de ce type : une invention, et quand l'invention est véritable,
elle est découverte. Pour donner une idée plus concréte des schémas
dynamiques, nous emprunterons l'exemple classique de Bergson :

« Quiconque s’est exercé avec succés a la composition littéraire
sait bien que lorsque le sujet a été longuement étudié, tous les

14



210 SAMUEL GAGNEBIN

documents recueillis, toutes les notes prises, il faut, pour aborder le
travail de composition lui-méme, quelque chose de plus, un effort,
souvent pénible, pour se placer tout d'un coup au cceur méme du
sujet et pour aller chercher aussi profondément que possible une
impulsion a laquelle il n'y aura plus ensuite qu’a se laisser aller.
Cette impulsion, une fois recue, lance l’esprit sur un chemin ou il
retrouve et les renseignements qu’il avait recueillis et d’autres
détails encore ; elle se développe, elle s’analyse elle-méme en termes
dont I'’énumération se poursuivrait sans fin ; plus on va, plus on en
découvre ; jamais on n’arrivera a tout dire : et pourtant, si 'on se
retourne brusquement vers l'impulsion qu’on sent derriére soi pour
la saisir, elle se dérobe ; car ce n’était pas une chose, mais une inci-
tation au mouvement, et, bien qu’'indéfiniment extensible, elle est
la simplicité méme. »

L’intuition

Le Roy distingue deux sortes d’intuition, l'une sensible qu’il
appelle kantienne, l'autre dialectique ou rationnelle qu’il appelle
cartésienne. A la premiére, il rapporte ces intuitions imaginatives
que l'analyse mathématique a montrée parfois trompeuses 2z ; mais
qui conservent un réle indispensable dans l'enseignement et jusque
dans la découverte, comme intuition d'un donné. A la seconde, il
rattache les indéfinissables opératoires, invariants dans les substi-
tutions ol nos théories les font entrer et parmi lesquels il faut compter
les faits scientifiques. Ces intuitions sont en réalité des actes et non
des étres. L'intuition bergsonienne est comme 1’aboutissement de ces
deux sortes d’intuitions. Accomplissement de toutes les démarches
vers I'immediat, ot l'intuition du donné et 'intuition de lopératoire
se rejoignent lorsqu’on pose le probléme de la connaissance dans sa
totalité. Intuition par laquelle on s’installe, on s’insére dans la durée
vecue, dans un devenir 1nanalysable comme telle et imprévisible,
ot coincident sujet et objet, devenir qui seul est réel. Edouard Le Roy
Iappelle la pensée-action.

L'intuition n’est donc pas une sorte de vue extra-intellectuelle.
C’est I'acte supra-logique et trans-discursif de la pensée qui percoit
dans leur indivisible unité les dynamismes de convergence asymp-
totique. Elle est pré-perception, notre présent étant anticipation de

v Imtroduction a la métaphysique, Revue de Métaphysique et de Morale,
janvier 1903, p. 35, reproduite dans La pensée et le mouwvant, Alcan, 1934, p. 254.

2 Par la découverte, entre autres, des courbes continues sans tangentes
(Weierstrass) ou de la continuité dont I’ensemble des nombres rationnels, bien
qu’il soit dense, ne forme qu’une pétite partie, ce qui a été si bien illustré par
Félix Klein.



HOMMAGE A EDOUARD LE ROY 211

I’avenir. Elle se situe, non pas avant le discours et I’analyse, mais
aprés eux, étant leur source a laquelle il faut remonter.

L’intuition a, de soi, valeur et portée absolues ; elle est pensée,
elle ne s’oppose pas vraiment a I'intelligence, elle ne s’oppose qu’au
discours, comme la pensée qui se concentre a la pensée qui se détend ;
elle est redevenue concréte. Elle est pensée créatrice ol «1'acte de
connaissance coincide avec I'acte générateur de la réalité » (Bergson).

Ce point de vue s’oppose a un intellectualisme qui impliquerait
la fiction d'une intelligence purement contemplative et réflexive,
séparée de la vie et de l'action. La vérité ne peut plus étre, pour elle,
adaequatio rei et intellectus. Elle est vérification par 1'épreuve de
I'expérience profonde tant spirituelle, qu’intellectuelle et pratique,
bref, par la durée vécue. Elle se confond avec la résistance a la
critique et se mesure a une durée d’efficacité, comme nous I'avons vu
a propos de la science et de la résurrection du Christ. Elle est critére
de réalité et de ses degres car, pour l'intuition, connaissance et réalité
coincident.

Idéalisme

Nous avons fait allusion a l'idéalisme de Le Roy, a I'idéalisme
de la pensée-action. Il s’exprime déja dans cette affirmation que,
par l'intuition, qui est pensée créatrice, on posséde une connaissance
absolue de I'absolue réalité. Mais I'idéalisme doit s’appuyer sur une
critique de la chose en soi. L’argument fondamental de Le Roy est
dirigé contre tout réalisme ontologique. Il est clair que le réel est
inexhaustible a l'analyse. Il y a donc bien un au dela de l’analyse,
qu’on prend pour la chose en soi. Mais celle-ci n’est qu'une illusion.
L’existence de cette fiction vient de ce que I'analyse finit par s’arréter
dans son investigation et laisse de coté, en dehors de son champ
prospecteur, un résidu. L’analyse tient alors pour réel ce résultat
du morcelage, morcelage pratiqué par l'analyse elle-méme. Au
contraire, le mouvement convergent de cette analyse, voila ce qui
est réel, et seul réel.

Le méme procédé s’applique a la fiction proprement impensable
de la matiére pure. Par réification d'une limite que nous plagons
au dela de l'analyse et que nous ne pouvons nullement percevoir,
nous parlons comme s’il existait une inertie en soi, mot vide de sens.
La matiére ne peut étre comprise que par le mouvement qui descend
de nos habitudes vers des répétitions de plus en plus inconscientes
et automatiques, comme 1’a déja montré Félix Ravaisson.

Le lecteur comprendra que nous n’avons qu’a peine esquissé le
tableau, fait de nuances et riche de détails évocateurs, que présentent
les ouvrages de Le Roy. Nous avons di laisser de coté tout dévelop-
pement, comme toute réponse aux nombreuses objections envisagées.



212 SAMUEL GAGNEBIN

Nous sommes restés dans l'abstrait. Que le lecteur veuille nous en
excuser ! Cela I'incitera peut-étre a relire Le Roy lui-méme. Cependant,
nous ne voulons pas créer en lui une illusion. L’intuition ne peut
que s'évogquer par des paroles. Il faut, d’aprés Le Roy, s’y installer
par un effort qui ne peut étre que personnel, puisqu’elle est unité
et que le discours la morcelle.

2. LE Roy APOLOGISTE

Bien que, dans son fond, la pensée religieuse de Le Roy soit
intimement liée & son idéalisme, Le Roy ne prétend pas rendre la
vérité religieuse tributaire d'une philosophie et il s’efforce de trouver
des formules qui ne fassent appel qu’a des notions communément
admises par ses auditeurs ou lecteurs.

Commengcons par dire quelques mots de deux volumes * qui sont
la reproduction d'un cours professé au Collége de France. C’est une
sorte de large commentaire de L’Evolution créatrice, orienté vers la
mise en évidence d'un constant progrés de I'inférieur vers le supérieur,
pour arriver a « ’hominisation », derniére vague de ce flot que constitue
le transformisme et qui est encore a 'ceuvre en nous-mémes. Le but
est de définir les racines biologiques de la liberté et de discerner les
voies dans lesquelles s’est accomplie I’évolution de lintelligence.
Dans cette vaste enquéte ne sont négligées aucune des informations
qu’on peut puiser dans la paléontologie, la préhistoire, I’embryologie,
la théorie évolutionniste, et les découvertes récentes sont soigneu-
sement examinées. Le Roy s’y sert entre autres de documents que
lui fournit le Pére Teilhard de Chardin et qu'’il a étudiés en collabo-
ration avec ce paléontologiste, doublé d'un vrai philosophe. C’est
dire I'ampleur de la recherche. Il va sans dire que nous ne pouvons
ici qu'en indiquer le résultat ultime. Ce qui doit en résulter, c’est
ceci : la science, comme telle, est incapable d’atteindre I’acte créateur,
a titre soit d’interruption, soit de commencement, au cours ou au
début de la série phénoménale, car elle est vouée par essence a des
opérations de morcelage qui laissent toujours un résidu devant elle
et ne peuvent arriver 4 un « bord absolu ». Mais, a la réalité méta-
physique de la création, doit correspondre un phénoméne. Et c’est
toujours la naissance de la variation, celle-ci étant d’une nouveauté
irréductible 4 ce qui la précede. Le processus d’émergence n’empéche
nullement qu’ensuite on assiste a une expansion dominatrice et
méme a un détachement graduel de ce qui est apparu. Seule a vertu

v L’exigence idéaliste et le fait de U'évolution, 1927 ; Les origines humaines
et I'évolution de Uintelligence, 1931, Boivin.



HOMMAGE A EDOUARD LE ROY 213

d’explication métaphysique cette montée inventive. Les étapes de
cette ascension sont en premier lieu, matiére et vie, orientées en
sens inverse 1'une de I'autre, celle-ci s'imposant a celle-la. Un second
germe d’opposition analogue se laisse discerner a la frontiére du
monde animal et du monde humain. Enfin, avec ’homme, et d’autant
qu’ll se réalise, éclate la supériorité de la pensée qui ouvre les voies
d'une destinée spirituelle.

Quand on suit ces démarches dans le sens de l’ascension, la
matiére se définit comme le royaume du probable ; et, en contraste,
la vie apparait comme improbable. De 1a semble résulter un caractére
accidentel de la vie qui aurait dit ne pas étre. Mais une fois la vie
apparue, on s’apercoit que la vie est indispensable a 1’équilibre
universel et que son role est immense dans la géogénése, de sorte
qu’elle n’apparait plus seulement comme possible, mais comme
nécessaire. Le point de départ apparait alors comme insuffisant et
la véritable perspective s'impose du supérieur expliquant au contraire
I'inférieur.

Par cette conclusion, on voit le passage s’effectuer sans solution
de continuité de I'information technique concernant la paléontologie
et la biologie a l'expérience mystique décrite dans I'Introduction d
Pétude du probléme religieux *; 'ascension mystique, toujours au
fond la méme, sous mille formes, comporte deux moments essentiels,
I'un négatif, I'autre positif. La négation initiale, c’est la nuit obscure :
nuit des sens, nuit de I'esprit. C’est I’évasion hors du monde charnel
et hors du monde abstrait. Est-ce une expérience de pauvreté ? Il
le semble d’abord. C’est le renoncement a tout l'univers, a tout
lui-méme, une véritable mort que le mystique se croit obligé de
consentir. Or, aprés l'exercice d’épreuve, I'obscurité devient lumiére ;
la nuée divine qui, du dehors, apparait téneébre était clarté aveuglante
a des yeux trop infirmes. L’ame simplifiée s’emplit d'une joie qui
n’a pas d’égale. Mais ce n’est encore la qu'une phase et la méme
alternance reparait & des hauteurs successives pour atteindre 1'union
d’amour. Alors, l'existence et la personnalité de Dieu ont cessé de
faire question. Elles sont pergues dans une lumiére ineffable dont
on voit qu’elle n'a de limite que les ndtres. De la hauteur atteinte,
le mystique voit enfin ce que fut vraiment son ascension et que,
tout le long du chemin, il a regu ce qu’il croyait donner, parce qu’il
était aimé avant de pouvoir aimer lui-méme.

N’est-ce pas encore le supérieur qui donne raison de l'inférieur ?

Eh bien, conclut Le Roy, s’insérer dans cette ascension, c’est
faire connaissance de la réalité absolue et celle-ci se caractérise par ce
mouvement-1a et celui-la seulement.

I Paris, Aubier, 1944, p. 27-29.



214 SAMUEL GAGNEBIN

Seulement, cette ascension nécessite un effort, une parturition
douloureuse. L’obstacle & 1'ascension fait partie de 'ascension elle-
méme et lui est nécessaire, car il est a la fois obstacle et appui. L’action,
et la peine qu’elle implique, doivent étre incorporées a la pensée
créatrice. Celle-ci n’est l'intuition immeédiate et absolue qu’a cette
condition. A toute ascension, s’oppose un mouvement descendant,
une retombée et un déchet.

L’idée qui inspire cette conclusion est toujours que le supérieur
est exigence par rapport a l'inférieur. En conséquence, c’est ’homme,
c’est 'humanisation qui explique le pré-humain. L’invention de la
vie ne se laisse comprendre qu’a partir et en fonction de ’homme.
Cela conduit a reconnaitre la nature psychique de 1'effort vital et c’est
cela que Le Roy a voulu montrer dans son étude du transformisme.

On comprend alors ce que va étre pour Le Roy son ceuvre
d’apologiste. Il y a des hommes qui ne veulent voir que le déchet,
qui ne peuvent voir que le déchet du point de vue ou ils se sont
placés. Ce déchet est le résultat d'un arrét et, si I'on ne veut voir
que le statique, si le statique est le point de départ et le point d’arrivée
de la pensée, c’est le déchet qui prend I'importance primordiale dans
la pensée. Il faut donc, si I'on veut reconnaitre le véritable sens de
la vie et de la pensée, considérer le devenir comme la réalité méme
et considérer, au contraire, le statique comme dérivé et secondaire.
I1 va s’agir de persuader les hommes de notre génération de cette
vérité.

Or, la doctrine classique sur laquelle se fondent jusqu’ici presque
tous les essais d’apologétique est le réalisme ontologique qui, préci-
sément, conclut a la seule réalité fondamentale du statique. Le Roy
va donc s’efforcer de reprendre le probléme de Dieu et de donner
un sens nouveau aux célebres preuves de I'existence et de la person-
nalité de Dieu. Tel est le plan général de cette apologétique.

Le catholicisme de Le Roy

En mars et juillet 1907, Le Roy publie son important article :
Comment se pose le probleme de Dieu ? 1 Cet article, joint & Dogme
et Critique, contient déja l'essentiel de sa doctrine.

Le 28 mai 1907, le cardinal Richard, archevéque de Paris, prohibe
la lecture de Dogme et Critiqgue et cette décision est approuvée a
I'unanimité par 1’Assemblée des archevéques et évéques protecteurs
de I'Institut catholique de Paris qui se réunissent le méme jour. Le
vendredi 26 juillet, 'Index fait afficher un décret qui interdit quatre
ouvrages francais parmi lesquels Dogme et Critique, de Le Roy. Enfin,
le 8 septembre de la méme année, parait I’Encyclique Pascendi

I Revue de Métaphysique et de Morale, t. XV, nos 2 et 4.



HOMMAGE A EDOUARD LE ROY 215

dominici gregis sur les doctrines modernistes, ou plusieurs des pro-
positions condamnées sont empruntées a Le Roy.

Edouard Le Roy s’était soumis d’avance. La préface de Dogme
et Critique se terminait par ces mots: « Quoi qu'il arrive, rien ne
Téussira jamais a troubler notre ferme volonté d’obéissance, notre
intention de ne travailler que pour 1'Eglise et dans 1'Eglise. Quelle
que soit la vérité qui, finalement, se fasse jour, conforme ou contraire
a nos opinions personnelles, d’avance nous y adhérons. »

Le Roy explique son attitude obéissante dans une lettre du
15 octobre 1go6, adressée a la revue lyonnaise Demain, interdite
également dans la suite, et qui est reproduite a la fin de Dogme et
Critique. Cette lettre contient les passages suivants: « Je ne trouve
la plénitude du christianisme que dans le catholicisme, 1'Eglise
n’étant au fond que 1’Evangile continué a travers les siécles. Et
toute mon attitude se réduit a tenir compte pratiquement de ce
que théoriquement je pense... Le respect de la hiérarchie et la sou-
mission fidéle & l'autorité ne sont point forcément idolatres ; et 1'on
peut concevoir le régime de I'Eglise romaine comme autre chose
qu’une sorte de césarisme spirituel... N'oublions pas que 'orthodoxie
est tradition et, par suite, ne peut se définir que dans la durée. »

« Qu’a prendre une telle attitude on ait a supporter plus d'un
ennui, que méme on soit exposé a paraitre solidaire d'une mentalité
que 1'on déplore, il faut s’y résoudre. Ce n’est pas une raison suffisante
pour qu’'on s’isole, pour qu'on se sépare. Ne poussons pas la peur
de certains contacts jusqu’a une sorte d’égoisme. Pour une société
comme pour un individu, il n'y a de réforme possible que par le
dedans. Sur I'une comme sur 'autre, on ne peut agir efficacement
que de lintérieur. Il faut accepter humblement et bravement de
prendre en quelque fagon a sa charge les miséres qu’on veut travailler
a guérir. L'exemple nous en a été divinement donné: Comment
refuserions-nous de le suivre, chacun pour notre petite part ? Le
salut méme de I'humanité n’a pas été opéré du dehors, mais la
Rédemption s’est faite par I'Incarnation : Jésus, dit 'apbtre, s’étant
revétu de notre infirmité, jusqu'a la ressemblance du péché. » 1

En se soumettant, Le Roy ne s’est pas reni¢ et non plus pas
découragé. Le probléme de Dieu 2 reproduit 'article de la Revue de
Métaphysique et de Morale et le complete par Un chemin vers Dieun.
La place nous manque pour en faire l'analyse et les pages qu’il
contient y perdraient leur éloquence et leur substance. Il faut le
lire. I1 est placé sous l'inspiration de saint Augustin et de Blaise
Pascal et prend pour point de départ l'inquiétude de I’homme.

* Dogme et Critique, Paris, Bloud, 1907, p. 382-383.
2z I’Artisan du Livre, Paris, 1930.



216 SAMUEL GAGNEBIN

Enfin, une Introduction a ['étude du probleme religieux * expose
d'une facon toute pratique, mettant a la portée de chacun, l'idée
dominante de l'apologétique de Le Roy. Ce petit ouvrage contient
des notes fort précieuses pour lintelligence de la doctrine: sur le
réalisme ontologique, sur le réalisme expérimental, sur le principe
de causalité et ses rapports avec le probléme de l'existence divine,
sur le fondement de l'obligation morale, sur les idées de surnaturel
et de révélation.

Conclusions

Pour autant qu’on le peut en résumant aussi sommairement une
pensée, nous nous sommes abstenu de porter un jugement d’ensemble.
Présenter des objections ferait intervenir un autre point de vue.
Nous voulons, cependant, faire une remarque, puis poser quelques
questions relatives a «l'exigence idéaliste » qui est le propre de la
philosophie de Le Roy.

A force de diluer le fast dans le théorique, Le Roy en arrive & ne
plus insister du tout sur la nécessité pour le savant de se trouver
en présence d’'un fait. Sans doute, la part du théorique est énorme
et, aprés la Théorie de la Relativité générale, il n’y a plus besoin
d’'insister. Le savant prévoit le fait ; mais si le fait ne surgit pas, les
prévisions du savant ne peuvent entrer dans la science et ce fait-la,
prévu, calculé, attendu, se produit ou ne se produit pas. Bien entendu,
cecl peut encore préter a discussion, mais c’est 14 encore une preuve
de I'importance du fait. Peut-on alors dire simplement que c’est le
savant qui crée le fait ? Cette remarque aurait aussi ses conséquences
dans l'affirmation de la résurrection du Christ comme d’un fait. De
plus, et pour autant que nous restons dans I’expérience humaine,
la matieére est une condition de I'apparition de la pensée. Que cette
matiére soit traduite en « direction de pensée » ne suffit pas a expliquer
pourquoi cette condition s’impose a la pensée.

Le Roy ne veut voir en tout cela qu’exigence de pensée. Mais
d’oll viennent a la pensée tant d’exigences ?

Avouons que, en avangant dans la lecture des ouvrages merveil-
leusement dynamiques et attachants de Le Roy, la difficulté que
nous ressentons a nous laisser convaincre n’a pas été pleinement
abolie. Pour nous expliquer, nous imaginons le jeu de questions (Q)
et de réponses (R) suivant :

Edouard Le Roy affirme : «L’étre est essentiellement de la pensée».

Q : Ce n’est cependant pas opposer radicalement 1’étre et la pensée
que de remarquer que si I'étre ne se distingue en rien de la
pensée, il n’y a plus de probléme ; pourquoi en poserions-nous ?

1 Paris, Aubier, 1944.



HOMMAGE A EDOUARD LE ROY 217

C’est la pensée qui se pose les problémes.

Mais par quel mystére est-elle contrainte d’en poser ?

Par son activité créatrice.

La pensée invente alors le réel ; mais pourquoi doit-elle 'inventer ?
Dieu exigeant en nous.

Mais alors reconnaissons que, pour nous, actuellement, il y a
des exigences de la pensée que la pensée elle-méme ne crée pas.
Dieu, c’est encore la pensée.

Mais cette pensée nous dépasse. Pouvons-nous l'expliciter ?
Peut-elle encore étre ndtre ? Ne devons-nous pas craindre de
faire ainsi de la pensée une abstraction ?

R : J’admets que 'intuition parfaite reste humainement irréalisable.

OR" ©OFHOIJOA

Nous concluons : actuellement du moins, nous ne serons pas plus
avancés, car il suffit que des conditions, méme dynamiques, soient
imposées a la pensée pour que celle-ci ne soit plus seule vis-a-vis
d’elle-méme. Nous reviendrions a Leibniz répétant, en métaphysicien,
les mots de sainte Thérése : « L’ame doit recevoir les choses comme
s'il n’y avait que Dieu et elle au monde. » Les questions ontologiques
se poseraient a nouveau ; un certain relativisme s’introduirait et il
ne faudrait plus parler de connaissances absolues en %otre possession,
ni prétendre échapper absolument & tout morcelage. Méme dans
Pacte mystique, invoqué par Bergson et par Le Roy, le morcelage
n'est pas simplement nié ; il est nié et affirmé contradictoirement ;
car si cet acte affirme la seule présence de Dieu, il nie cette unique
présence par la présence de cet acte. Le ravissement implique encore
un ravi. Sans cela, on sort de la conscience, de la pensée et de
I'intuition, quand on fait de celles-ci un acte.

Nous pensons donc plus juste de supposer que notre connaissance,
dans son ensemble, reste de modalité problématique. Nous essayons
de penser. Le risque ainsi consenti fait la valeur de l'expérience
humaine. La sagesse, au sens vrai du terme, et qui n’est guere, hélas!
celle du « monde », reprend sa place fondamentale. De ce point de
vue, l'idéalisme de la pensée-action de Le Roy est une tentative
hardie et passionnément intéressante ; elle constitue un des plus
grands efforts faits pour souder la pensée scientifique a la pensée
religieuse dans leurs richesses et leurs profondeurs. Les réserves que
nous faisons ne nous empéchent nullement d’apprécier et d’admirer
cet effort. Si le lecteur aime a réfléchir, si les questions derniéres
se posent encore a lui, il trouvera, a méditer des ouvrages de Le Roy,
non seulement un vif intérét et un plaisir intellectuel, mais la ren-
contre avec une ame humaine, disciplinée par la recherche de la
vérité.

SAMUEL GAGNEBIN.



	Hommage à Édouard le Roy de l'académie française 1870-1954

