Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 5 (1955)

Heft: 3

Artikel: La reconstitution du college des douze : d'aprés Actes 1:15-26
Autor: Masson, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380633

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA RECONSTITUTION
DU COLLEGE DES DOUZE

D’aprés Actes 1: 15-26

15 En ces jours-la, Pievre se leva au milieu des fréves et dit — cent-vingt
personnes environ étaient réunies em ce liew — : 16 « Fréves, il fallait que fit
accomplie la parole de I'Ecriture, que IEsprit saint avait prononcée @’ avance par
la bouche de David, au sujet de Judas gui s’est fait le guide de ceux qui ont arrété
Jésus, 17 car il était de notrve nombre et avait oblenu pour lot ce ministéve. 18 Cet
homme donc avait acquis un domaine avec le salaive de son cvime, mais il est
tombé la téte la premiéve, il a crevé pav le milieu et toufes ses entvailles ont été
répandues. 19 Ce fait a été connu de tous les habitants de Jérusalem, de sovte que
ce domaine a été appelé dans lewr propre langue Aceldamach, ce qui signifie
domaine du sang. 20 I1 est écvit, en effet, dans le livre des Psaumes :

Que son domaine soit désert
et que personne w'y habite
et  Qu'un autre vegoive sa chavge.

21 Il faut donc que de ces hommes qui mous ont accompagnés pendant tout
le temps ot le Seigneur [ésus a vécu en notve présence, 22 depuis le baptéme de
Jean jusqw’ aw jour ot il nous fut enlevé, [il faut, dis-je] qu'un de ces hommes
devienne avec nous un témoin de sa vésurvection ». 23 Et ils en présentévent deux,
Joseph appelé Bavsabbas, suynommé Justus, et Matthias. 24 Alors ils priévent en ces
termes : « Toi, Seigneur, qui connais le coeur de tous, montre lequel de ces deux
tu as choisi 25 pour prendre la place de ce ministéve, de I’apostolat, dont Judas
s’est écarté pour aller a la place qui était la sienne. 26 Et ils leur donnévent des
sorts, et le sort tomba sur Matthias, et atnsi il fut associé aux onze apbives.

Cette histoire est bien connue. Cependant, quand on a la prudence,
ou l'imprudence, de la lire dans le texte original, ou s’apergoit que
ce texte est loin d’étre clair. * Le lecteur ne peut se défendre de
I'impression que tout ne lui est pas dit, qu’'entre certains dévelop-
pements du récit une liaison fait défaut, qu’il a sous les yeux une
narration a la fois abrégée et surchargée. Cette impression est due,

I Pour en donner une idée, nous en avons placé en téte de notre étude une
traduction aussi littérale que possible.

13



104 CHARLES MASSON

selon nous, au fait que pour rédiger cette page, Luc * a utilisé libre-
ment un récit plus ancien qu’il a adapté a sa conception du role
joué¢ par les douze apdtres aux origines de I'Eglise. Nous allons
essayer de le montrer.

I1 est relativement aisé de discerner les éléments du récit & mettre
au compte de l'auteur des Actes.

Tout d’abord, il faut lui attribuer & n’en pas douter les versets 18
et 19, qui contiennent sur la mort de Judas des détails plus mani-
festement légendaires encore que ceux qu'on peut lire dans 1’évan-
gile de Matthieu 27 : 3-10 2. Pierre lui-méme n’aurait certainement
pas appelé l'araméen parlé par les habitants de Jérusalem «leur
langue », comme si ce n’était pas la sienne aussi.

Selon le verset 16, Pierre a commenceé son discours en présentant
la mort de Judas, le traitre, comme ’accomplissement d’'une parole
prophétique de David, conservée dans I'’Ecriture. Ainsi le destin
terrible de 1'un des Douze ne devait pas troubler les fréres, puisqu’ils
pouvaient y reconnaitre avec crainte et tremblement la realisation
du plan de Dieu révélé dans les Ecritures. Au verset 16, augmenté de
la mention de 1'acquisition d’'un domaine par Judas (v. 18?) se ratta-
chait trés naturellement la citation scripturaire du verset 202 : « 1l
est écrit, en effet, dans le livre des Psaumes: que son domaine soit
désert et que personne n’y habite». Mais alors que Pierre avait
annoncé une seule parole scripturaire 3, il en cite fort inopinément
une seconde (v. 20P), qui exigeait qu'un autre reciit la charge+ du
traitre. Cette seconde citation scripturaire doit vraisemblablement
étre attribuée a Luc qui s’est efforcé de la préparer par le verset 17,
verset si mal lié au contexte qu’il fait presque figure de parenthése,
malgré son importance.

I Nous désignons par ce nom l'auteur du livre des Actes par commodité,
et sans nous prononcer sur le probléme si complexe qui se pose a propos de
cet auteur.

2 EDUARD MEYER: Ursprung und Anfinge des Christentums (1923) 111,
pages 140 ss.

3 ¢« La parole de 1'Ecriture », dit le texte de Nestle. 11 est vraisemblable
méme qu’il faut lire « cette parole de I'Ecriture » avec Dpm it Ir. lat, car la
suppression de TadTnv = ceife s’explique par la difficulté éprouvée par un
copiste a concilier ce démonstratif avec les deux paroles citées au v. 20. Inver-
sement, on ne voit pas la raison pour laquelle ce démonstratif aurait été ajouté.

4 ’Emokonn) n’a le sens de « charge, fonction » que dans deux textes des
LXX : Nomb. 4:16 et Ps. 108 : 8, ¢f. ThWbNT II, p. 603. Luc qui connaissait
I'existence dans I'Eglise d’émiokomor = épiscopes, « évéques » (Actes 20 : 28) a
dii étre heureux de pouvoir citer Ps. 108 : 8 qui introduisait dans son récit le

terme d’émokomf = « charge », et dans I'Eglise, « charge d’évéque » (1 Tim. 3 : 1),
et qui dans sa pensée avait probablement des rapports avec celui de diakovia =
« ministére » (vs. 17, 25) et celui d’dmoogToAr) = «apostolat » (v. 25) (BAUERN-

FEIND : Die Apostelgeschichie, ad loc.). :



LA RECONSTITUTION DU COLLEGE DES DOUZE 195

En disant au verset 17 que Judas « avait obtenu le lot ou la part
de ce ministere », Luc laissait déja entendre qu’en la personne de
Judas, il s’agissait de remplacer un apotre (v. 25). Or, dans les
versets 21 et 22, Pierre définit avec rigueur la condition a remplir
par le candidat a I'apostolat : avoir accompagné les Douze pendant
toute la carriére terrestre du Seigneur Jésus?, depuis le baptéme
de Jean jusqu’a I’Ascension. Qui pouvait réaliser pareille condition ?
Personne 2, car Jésus avait choisi les Douze seuls pour qu’ils fussent
toujours avec lui (Marc 3 : 14). Ils se distinguaient en cela du cercle
plus large des disciples et, en fait, a partir de la confession de Pierre
(Marc 8 : 27-30 et par.), Jésus parait n’avoir souvent d’autres compa-
gnons que les Douze. Comment donc se serait-il trouvé hors de leurs
rangs des hommes qui auraient été témoins de la totalité du ministére
de Jésus ? Il faut bien reconnaitre que Luc met dans la bouche de
Pierre sa conception de I'apostolat, conception qui ne s’accorde pas
avec la réalité, puisque, alors que personne ne pouvait réaliser la
condition imposée au successeur de Judas, I’assemblée présenta deux
candidats (v. 23) si valables aux yeux des hommes que le Seigneur
seul pouvait choisir entre eux (v. 24).

Le verset 25 aussi porte la trace de l'intervention de Luc toujours
soucieux de faire savoir a son lecteur que c’était un apdtre que la
petite communauté allait demander au Seigneur de désigner :
« Seigneur... montre lequel de ces deux tu as choisi Mageiv Tov Témov
¢ draxoviag Tadtng kai dmootodic = pour prendre la place de ce
ministére et apostolat.» Il faut évidemment admettre que xaf a
ici un sens épexégétique = « c’est-a-dire ou a savoir» et traduire
«pour prendre la place de ce ministére, de 1’apostolat ». Mais pourquoi
parler ici de témoc = «place» ? 3 Le mot grec témoc peut s’entendre au
sens figuré comme le mot francais «place» au sens de «poste,
situation » ; or, a cette « place de l'apostolat» dans le verset 252
correspond dans le v. 25 une autre place : « Pour prendre la place

1 Cf. v. 21 litt.: « pendant tout le temps ou le Seigneur Jésus est entré et
sorti en notre présence. » L’expression « entrer et sortir » est un sémitisme, dont
I’Ancien Testament offre des exemples variés et qui par ses deux termes opposés,
« entrer » et « sortir », désigne 1'existence dans sa totalité. Cf. G. LAMBERT S. J.:
L’expression de la totalité par I'opposition des contraives. Vivre et penser. 38 série
1945, P- 91-103.

2 Jurius WAGENMANN, dans son ouvrage : Die Stellung des Apostels Paulus
neben den Zwolf in den ersten zwei [ahvhundevien (1926), p. 67, l'avait déja
remarqué : ¢ Personne en dehors d’eux (les Douze), Matthias non plus, n’a en
réalité rempli ces conditions. Donc en dehors des Douze, personne ne peut étre
apOtre au sens plein du terme. »

3 Une importante tradition manuscrite NS Epl. lit kAfjpov (= lot) au lieu
de témog (= place). Cette variante est une correction de la legon la plus
difficile, suggérée par I’expression analogue du v. 17: 100 kAfjpov Thg draxoviog
Taltng = le lot de ce ministéve.



196 CHARLES MASSON

de ce ministére, de 'apostolat, dont Judas s’est écarté pour aller a
la place qui était la sienne » (eig Tov Témov Tdv id1ov). Nous avons donc
dans cette phrase un jeu de mots assez subtil, témo¢ = «place » étant
pris dans le premier membre de phrase dans son sens figuré et dans
le second dans son sens propre. Comme nous avons des raisons de
croire que ¢’est Luc qui a donné au premier témo¢ = «place» le complé-
ment qui lui confére son sens figuré, il est vraisemblable que dans
la source ce terme était employé les deux fois dans son sens propre
et qu'on lisait : « Pour prendre la place dont Judas s’est écarte
pour se rendre a la place qui lui était propre. »

Enfin, s’il faut attribuer & Luc tous les éléments de ce texte
qui présentent les Onze comme les apdtres au sens exclusif qui
ressort des versets 21 et 22, il est vraisemblable que le récit primitif
ne disait pas pour finir (v. 26¢) que « Matthias fut associé aux onze
apdtres », mais tout simplement «aux Onze», qui par son élection
redevinrent «les Douze ».

-

Si nos observations exégétiques sont fondées, nous pouvons en
conclure que pour raconter I'élection de Matthias comme douziéme
apoOtre a la place de Judas, Luc a remanié assez fortement un récit
plus ancien dont le contenu peut se résumer ainsi : dans les’premiers
temps de I'’Eglise, alors qu'une petite communauté de disciples de
Jésus était déja groupée a Jérusalem autour des Onze (v. 13-I5),
Pierre demandait que le vide laissé dans les rangs des Douze par
la défection de Judas fiit comblé d'une maniére qu’il indiquait sans
doute 2. L’assemblée approuvait et présentait deux candidats 3,
Joseph et Matthias (v. 23). Pour que le choix fit fait par le Seigneur
lui-méme, comme les onze autres avaient été choisis par Jésus en
personne (Marc 3: 13 ss. et par.), on recourait au sort en priant le
Seigneur de faire connaitre ainsi sa volonté. Le sort tombait sur
Matthias et le colléege des Douze se trouvait reconstitué. Ce récit
primitif avait une valeur historique plus grande et une signification

t Le relatif ayant pour antécédent Témog (= place) était naturellement
au masculin : Aapelv TOv TémOV, 4@’ 0T mapéfn lovdac.

2 Il y a sur ce point une lacune dans le récit de Luc : les vs. 23 ss. nous
montrent 'assemblée suivant avec assurance une procédure dont Pierre ne
lui a rien dit. Actes 6 : 3 ss. nous donne une idée de la maniere dont les choses
se sont passées en une circonstance analogue.

3 Au v. 23 la variante €éotnoev (= «il présenta ») Dgig Aug est due pro-
bablement au fait que Pierre qui avait la parole jusqu’alors, et qui n’avait
fait aucune proposition a l'assemblée, devait assez naturellement passer pour
le sujet du nouveau verbe. Il est intéressant de constater que dans cette affaire
importante, Pierre n’a pas agi d’autorité et que les Douze ne le feront pas
davantage lors de I’élection des Sept (6 : 1 ss.).



LA RECONSTITUTION DU COLLEGE DES DOUZE 197

théologique aussi considérable que le récit actuel du livre des Actes,
ainsi qu’on en peut juger par les observations qui suivent.

Si Luc n’a pas modifié seulement la forme du récit primitif, s'il
a touché a son contenu méme et lui a donné un sens nouveau, c’est
que I'Eglise de son temps ne pouvait plus s’y intéresser dans sa
teneur premiére. Il n’en a que plus de prix pour lhistorien des
origines du christianisme. Il racontait, en effet, que le groupe des
Douze, violemment secoué par l'arrestation et la mort de Jésus,
entamé par la trahison de Judas, s’est reconstitué par l’adjonction
de Matthias, lorsque la foi en la résurrection eut triomphé chez
Pierre et les autres (I Cor. 15: 5) du scandale de la croix. Le fait
est d'importance, car il atteste l'existence du groupe des Douze
avant la mort de Jésus et permet d’accorder créance sur ce point
a la tradition évangélique qui en attribue la création a Jésus lui-méme
(Marc 3: 13 ss. et par.) L.

La signification de la reconstitution du collége des Douze doit
étre en rapport étroit avec celle de son institution par Jésus, sur
laquelle les avis sont encore assez partagés. Pour la discerner, il faut
se garder de confondre les Douze avec les apoOtres, comme on le
fait trop souvent sous l'influence de la tradition ecclésiastique .

On dit volontiers, en effet, qu’en choisissant les Douze, Jésus a
choisi «les douze apdtres» (Mat. 10: 2), c’est-a-dire douze hommes
qui ont désormais partagé sa vie et ont été formés par lui, pour
étre apres sa mort et sa résurrection ses témoins jusqu’aux extrémités
de la terre (Actes 1 : 8), les fondateurs et les chefs de I'Eglise primitive,
comme le raconte le livre des Actes. Mais s’il s’agissait de pourvoir
a la prédication de I'’Evangile dans le monde, pourquoi Jésus aurait-il
choisi douze apétres ? Il n’y a aucun rapport entre le nombre douze
et les nations du monde 3 et nous savons par saint Paul qu’il y a
eu dans I'Eglise primitive plus de douze apdtres (Rom. 16: 7;
I Cor. 15:%5ss.;9:5s.). De plus, les évangiles eux-mémes connaissent

1 L’historicité de l'institution des Douze par Jésus lui-méme a été niée,
entre autres par Jor. WEI1ss : Urchristentum (1917) p. 34, et par CH. GUIGNEBERT ;
Le Christ (1943) p. 68. Rengstorf a réfuté la thése des négateurs qui souléve
plus de difficultés qu’elle n’en résout, ThWbNT II p. 325 s. Avant lui des his-
toriens de la valeur de KARL HoLL : Gesammelte Aufsdtze 11. der Osten, p. 47 ss.
P. 53 et EDUARD MEYER : Ursprung und Anfinge des Christentums, I p. 296 ss.
se sont prononcés dans le méme sens et ont reconnu le role joué par les Douze
dans les premiers temps de 1’Eglise.

2 Sur la nécessité de distinguer, quoique cela ne soit pas toujours facile, les
Douze, les apdtres, les disciples, cf. Rengstorf ThWbNT. IV. p. 454.

3 La mission des soixante-dix disciples racontée Luc 10:1 ss. préfigure
beaucoup plus sirement l'universalisme de la mission chrétienne. Le nombre
soixante-dix dans ce cas s’explique le plus simplement par I'idée courante dans
le judaisme, qu’on rencontre dans 1’Ancien Testament déja (Gen. 10), qu’il y
avait soixante-dix peuples dans le monde. Cf. ThWbNT II p. 631.



198 CHARLES MASSON

I'existence des Douze pendant le ministére de Jésus, et ils parlent
souvent des Douze sans les appeler apotres (Marc 3: 14; 4: 10;
6:7; 10: 32, etc. ; Mat. 20: 17; 26: 14, etc.; Luc 8: 1; 9: 12,
etc.; Jean 6: 66, 70). Que les Douze aient été les apdtres de Jésus
quand il les a envoyés en mission et pendant la durée de leur mission
(Marc 6 : 7, 30), c’est certain ; que le Ressuscité les ait envoyés a
Israél et qu’ils aient eu le titre d’apotres dans I'Eglise primitive,
c’est trés vraisemblable ; mais cela ne nous dispense pas de chercher
quel sens a eu pour Jésus le groupe des Douze comme tel.

Il y a dans ce college des Douze une évidente référence aux
douze tribus d’Israél, & la constitution primitive et fondamentale
du peuple de Dieu . Encore faut-il bien I'’entendre. On dit parfois
que les Douze sont pour Jésus «les représentants d’Israél»z. C’est
peu vraisemblable, car il est hors de doute que pour Jésus, jusqu’a
I'épreuve décisive qui se termina par sa mort, «les représentants
d’Israél » étaient le Sanhédrin de Jérusalem et le Grand Prétre
(Marc 11: 27-33; I2: 1-12). Dira-t-on que les Douze étaient pour
Jésus les représentants du véritable Israél qu’il était venu rassembler
autour de lui avant la crise finale imminente ? Il n’est pas certain
du tout que lorsque Jésus a crée le groupe des Douze (Marc 3 : 14),
il désespérait d’amener Israél a la repentance. La mission dont il
les charge (Marc 6 : 7 ss. et par.) témoigne du contraire, tout comme
elle fait d’eux ses «apobtres», ses représentants auprés d’Israél
(Mat. 10: 40). Par-dela la crise finale, dans les temps messianiques,
les Douze « sur douze trones » gouverneront 3 les douze tribus d’Israél
(Mat. 19 : 28 ; Luc 22 : 30), ce qui montre bien qu’ils sont inséparables
d’Israél jusque dans le monde a venir, mais aussi qu’ils sont tout
autre chose que ses représentants.

Leur signification doit étre cherchée dans une autre direction.
En choisissant ces douze disciples, qui, pour la plupart, devaient
étre des hommes fort insignifiants 4, Jésus a placé devant Israél un
signe, un signe qui accompagnait son message, un signe qui éclairait et
commentait sa mission. Les Douze, par leur présence aux codtés de

I Cf. SCHLATTER : Geschichie des Chvistus, p. 322. «Israél prend dans
T'histoire la forme d’une amphictyonie de douze tribus. Cette forme a été dans
tout le déroulement de son histoire d’'une importance fondamentale», dit
MarTIN NoTH dans son Histoire d’Isvaél. Paris, 1954, p. 107.

2 P. ex.: JuLius WAGENMANN : Die Stellung des Apostels Paulus neben den
Zwilf in den ersten zwer Jahrhundevien. 1926, p. 7, 11, 12.

3 Dans cette parole, le verbe kpfvewv parait ne pas signifier « juger »
au sens courant du terme, mais « juger » au sens biblique = « gouverner »,
«régir ». BULTMANN : Tvadition... p. 171. W. VISCHER : Die evangelische
Gemeindeordnung, p. 102.

4 Le Nouveau Testament ne nous a conservé que leurs noms, et les quatre
listes qu’il en donne ne s’accordent pas sur tous les noms.



LA RECONSTITUTION DU COLLEGE DES DOUZE I99

Jésus, disaient & leur maniére que sa mission concernait Israél dans
sa vocation de peuple de Dieu, qu'il avait été envoyé a Isra€l pour
I'appeler a «la repentance», c’est-a-dire, a revenir a son Dieu, en
un temps ot 'imminence du jugement et du Reégne de Dieu conférait
a cet appel une extréme urgence (Mat. 3: 17). Si Jésus a dit: « Je
n'ai été envoyé quaux brebis perdues de la maison d’'Israél»
(Mat 15: 24), les Douze exprimaient par un signe le sens de cette
mission qui avait pour objet Israél d’abord :. Habitués que nous
sommes a voir dans le christianisme une religion universelle, nous
sommes déconcertés par la fin si particuliére assignée a cette mission.
Cependant, il faut le reconnaitre, si Jésus n’a pas refusé de secourir
a I'occasion des paiens qui I'imploraient (Mat. 8: 5ss.; 15: 21 ss.),
I'ildée d’une prédication aux paiens lui est demeurée étrangere 2.
Cela ne veut pas dire qu’il n’ait pas su que son ceuvre rédemptrice
atteindrait toutes les nations, mais pour lui, comme pour 1’Ancien
Testament et le judaisme, Israél était le centre du monde, et c’est
seulement par Israél que les nations aussi auraient part au salut
et a la vie apportée par le Messie 3.

Dans cette perspective, la reconstitution du college des Douze
aprés la mort de Jésus revét tout son sens. En effet, sa mort avait
scellé, semblait-il, I’échec de sa mission : Isra€l était resté sourd a
son appel a la repentance, il avait rejeté son Messie en le livrant
aux paiens pour qu’il fat crucifié (Actes 2: 23; 3: 15; 4: 10, etc.),
et c’est I'un des Douze qui l'avait trahi (Marc 3: 19; I4: 43;
Actes 1: 16). La place laissée vide par Judas était la marque infligée
au groupe des Douze par la breve tragédie qui paraissait avoir mis
fin a l'entreprise de Jésus. Mais Jésus avait été ressuscité, et sa
résurrection avait renversé la situation, en révélant que livré par

T RENGSTORF : ThWbNT. II. p. 326 s. a insisté avec raison sur ce point.

2 Ep. MEYER : op. cit. II. p. 426 : « On ne trouve dans les témoignages
relatifs 2 Jésus aucune indication de l'idée d’'une mission parmi les paiens, a
laquelle le christianisme est parvenu apres des hésitations initiales ». On objec-
tera sans doute Marc 13 : 10, Mat. 24 : 14 : «il faut d’abord que I’Evangile soit
préché a toutes les nations ». Il faut bien constater cependant que cette parole
n’est pas a sa place dans ce discours apocalyptique qui annonce que la Fin se
se produira du vivant de la génération de Jésus (Marc 13: 30 et par.). Elle
témoigne de la transformation profonde subie par 1’eschatologie du christia-
nisme primitif, quand I'Eglise s’est trouvée non pas devant la fin du monde,
mais devant le devoir d’annoncer ’Evangile au monde.

3 Cf. BENGT SUNDKLER : Jésus et les paiens. R.H.Ph.r. 1936, p. 462-499.
Par cette étude, Sundkler a renouvelé I’étude du probléme en montrant que
l'alternative particularisme-universalisme était étrangére a Jésus. « Jésus était
juif, Jésus était particulariste. Jésus était convaincu que le point central, le
sens et le but de la rédemption étaient le salut d’Israél. Cependant, cela n’exclut
pas la mission parmi les paiens. Au contraire, c’est seulement & partir de ce
point que la mission est possible. Celui-1a seul qui va au centre, qui s’y attache,
qui y reste, lui seul peut au sens propre influer sur la périphérie. » p. 497.



200 CHARLES MASSON

Israél aux paiens Jésus n’avait pas cessé d’étre dans la main de
Dieu qui 'avait fait Seigneur et Christ (Actes 2 : 36). S'il était mort
pour les péchés selon les Ecritures (I Cor. 15: 3), son appel a la
repentance, loin d’avoir été étouffé par sa mort, en recevait une
force et une urgence nouvelle (Actes 2 : 37 ss.). Dieu, par le Christ
Jésus, mort et ressuscité, pressait plus que jamais Israél de revenir
a lui, avant que le Fils de 'homme ne vienne du ciel juger le monde
(Actes 3: 19; 5: 30s.). Mais si Dieu n’avait pas rejeté son peuple
(Rom. 11: 1), S'il I'appelait encore et toujours dans sa miséricorde,
il fallait que les disciples de Jésus assument I'ceuvre de leur Maitre,
comme ils 'avaient déja fait temporairement quand ils avaient été
ses envoyés, ses « apbtres», en Galilée (Mat. 10: 7 s. et par.); il
fallait, en particulier, que le collége des Douze reconstitué témoigne
aupres d’Israél de la résurrection de Jésus et de la victoire de la
fidélité de Dieu sur l'infidélité de son peuple (Rom. 3: 3s.; 15: 8) 1.
Il fallait que Judas fit remplacé, pour que les Douze soient de
nouveau, et plus que jamais, un signe de la volonté miséricordieuse
de Dieu a I'égard de son peuple, un signe de la grace qui surabondait
13 ol le péché avait abondé (Rom. 5 : 20). Telle était, si nous voyons
bien, la signification de la reconstitution du collége des Douze aprées
la résurrection de Jésus, dans la perspective rigoureusement escha-
tologique des premiers jours de I’Eglise.

Or, a ces premiers jours, qui devaient étre les derniers (Actes 2: 17),
en ont succédé beaucoup d’autres, et ce fut le temps de I'Eglise qui
s’est prolongé jusqu’a nous. Certes, c’est autour des Douze que s’est
rassemblée I'Eglise primitive de Jérusalem (Actes 1-12), mais leur
mission aupres d’'Israél n’a pas tardé a étre dépassée par I'événement.
Quand I'Evangile fut annoncé aux paiens aussi, quand les Gentils
entrérent en nombre dans I’Eglise tandis qu’Israél demeurait incrédule,
la mission des Douze fut réinterprétée a la lumiére de la situation
nouvelle 2. Le collége des Douze comme tel n’avait pas de sens pour
I'Eglise devenue en grande majorité pagano-chrétienne. L’apotre
Paul ne parle des Douze qu'une fois et dans une formule qu’il tient
de la tradition (I Cor. 15 : 5). En 44 déja, quand sur 'ordre d’Hérode
Agrippa, Jacques, fils de Zébédée, eut été décapité, il ne fut pas

1 Cette derniére considération permet de penser que Pierre a bien dit
que le successeur de Judas devait étre un disciple en état de témoigner avec
les Douze de la résurrection de Jésus. (v. 22). C'était, en effet, le fait capital
qui changeait la défaite du Calvaire en victoire, et qui autorisait seul les dis-
ciples a reprendre au nom du Christ vivant I'appel de Jésus a Israél. Joseph
et Matthias avaient ¢« vu » le Ressuscité, et ils n’étaient pas les seuls & réaliser
cette condition.

2 Nous devons nous borner a indiquer ici la direction de cette réinterpré-
tation, qui mériterait une étude plus compléte.



LA RECONSTITUTION DU COLLEGE DES DOUZE 201

question de le remplacer. L’intérét perdu par les Douze se porta sur les
apdtres 1. On se rappelait que les Douze avaient été envoyés en mission
par Jésus pendant son ministére (Marc 6 : 7, 30 et par.), qu'ils avaient
été choisis par lui (Marc 3 : 13 ss. et par.), qu’ils avaient de ce fait
sur tous les autres apdtres un avantage qui les mettait hors de pair.
Les Douze devinrent ainsi pour 1'Eglise les douze apdtres (Mat. 10: 2 ;
Luc 6: 13), et méme pour Luc les apétres a I'exclusion de tous les
autres (Luc 17: 5; 22: 14; Actes 1: 26; 2: 37; 4: 20, etc.) 2 Le
vieux récit de la reconstitution du collége des Douze est devenu
dans 'ceuvre de Luc le récit de 'élection par le Seigneur du douziéme
apoOtre (Actes 1: 15-206), élection dont on ne voit plus la raison,
car pourquoi devait-il y avoir douze apoétres, ni plus, ni moins ?
Aussi bien, la conception de la charge qu’ils tiennent du Seigneur
s’est-elle profondément modifiée : ils ne sont plus tant les envoyés
du Christ 3 que ses « témoins » (Luc 24 : 48 ; Actes 1 : 8) dans I'Eglise
et devant le monde. Ils ne I'ont pas été en personne seulement, Luc
le sait bien, mais ils 'ont été par tous ceux qui ont fidelement transmis
leur témoignage rendu au Christ. Leur témoignage est le fondement
de la prédication apostolique (I Cor. 15: 11), comme il est la source
de la tradition qui s’est déposée dans les évangiles (Luc 1: 2). Clest
pour cela que Luc attribuait une importance capitale a leur qualité
de témoins oculaires (adtémtar.) Et Luc a sainement apprécié le role
que les douze apotres allaient désormais jouer dans 1'Eglise. Leur
témoignage, conservé dans le canon du Nouveau Testament avec
celui de 'apdtre Paul, préserve le caractére historique de la révélation
chrétienne de toute altération docéte en rattachant I'Eglise de tous
les temps aux événements qui lui ont donné naissance ; il est la
norme de l'enseignement de I'Eglise et de sa vie, il est juge de la
fidélité, ou de l'infidélité, de toute sa tradition ultérieure 4.

CHARLES MASSON.

I Le livre des Actes en témoigne: les Douze ne sont plus mentionnés
qu'une fois (Actes 6 : 2), mais « les apotres » fréquemment (2 : 37, 42 ss., 4 : 36,
etc.).

2 On sait que Luc ne tient pas Paul pour un apbtre et ne 'appelle jamais
Iap6tre Paul. Pour lui, c’est «la qualité de témoin qui fait de Paul un mis-
sionnaire a égalité avec Pierre ». Ph. H. MENOUD : Le plan des Actes des A pitres.
New Testament Studies, vol. I, 1954, p. 50.

3 Par définition, I’apbtre est un envoyé, un missionnaire. Or, si nous voyons
bien, I'activité missionnaire temporaire des Douze pendant le ministére de
Jésus, leur activité missionnaire dans les premiers temps de I'Eglise parait
avoir été limitée a Jérusalem ou battait le ceceur d’Isragl. D’aprés l'apOtre
Paul (Gal. 2 : 7 ss.) et les Actes eux-mémes, Pierre seul parait avoir exercé une
activité missionnaire étendue et avoir été apbdtre au sens propre du terme.

4 Sur ce dernier point, cf. OscaArR CULLMANN : La Tradition. Cahiers théo-
logiques, 33. Neuchétel et Paris, 1953.



	La reconstitution du collège des douze : d'après Actes I:15-26

