
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 5 (1955)

Heft: 3

Artikel: La reconstitution du collège des douze : d'après Actes I:15-26

Autor: Masson, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380633

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA RECONSTITUTION

DU COLLÈGE DES DOUZE

D'après Actes î : 15-26

15 En ces jours-là, Pierre se leva au milieu des frères et dit — cent-vingt
personnes environ étaient réunies en ce lieu — : 16 « Frères, il fallait que fût
accomplie la parole de l'Ecriture, que l'Esprit saint avait prononcée d'avance par
la bouche de David, au sujet de Judas qui s'est fait le guide de ceux qui ont arrêté
Jésus, 17 car il était de notre nombre et avait obtenu pour lot ce ministère. 18 Cet
homme donc avait acquis un domaine avec le salaire de son crime, mais il est
tombé la tête la première, il a crevé par le milieu et toutes ses entrailles ont été

répandues. 19 Ce fait a été connu de tous les habitants de Jérusalem, de sorte que
ce domaine a été appelé dans leur propre langue Aceldamach, ce qui signifie
domaine du sang. 20 II est écrit, en effet, dans le livre des Psaumes :

Que son domaine soit désert
et que personne n'y habite

et Qu'un autre reçoive sa charge.

21 II faut donc que de ces hommes qui nous ont accompagnés pendant tout
le temps où le Seigneur Jésus a vécu en notre présence, 22 depuis le baptême de

Jean jusqu'au jour où il nous fut enlevé, [il faut, dis-je] qu'un de ces hommes
devienne avec nous un témoin de sa résurrection ». 23 Et ils en présentèrent deux,
Joseph appelé Barsabbas, surnommé Justus, et Matthias. 24 Alors ils prièrent en ces

termes : « Toi, Seigneur, qui connais le cœur de tous, montre lequel de ces deux
tu as choisi 25 pour prendre la place de ce ministère, de l'apostolat, dont Judas
s'est écarté pour aller à la place qui était la sienne. 26 Et ils leur donnèrent des

sorts, et le sort tomba sur Matthias, et ainsi il jut associé aux onze apôtres.

Cette histoire est bien connue. Cependant, quand on a la prudence,
ou l'imprudence, de la lire dans le texte original, ou s'aperçoit que
ce texte est loin d'être clair. I Le lecteur ne peut se défendre de

l'impression que tout ne lui est pas dit, qu'entre certains développements

du récit une liaison fait défaut, qu'il a sous les yeux une
narration à la fois abrégée et surchargée. Cette impression est due,

1 Pour en donner une idée, nous en avons placé en tête de notre étude une
traduction aussi littérale que possible.

13



194 CHARLES MASSON

selon nous, au fait que pour rédiger cette page, Luc J a utilisé librement

un récit plus ancien qu'il a adapté à sa conception du rôle
joué par les douze apôtres aux origines de l'Eglise. Nous allons
essayer de le montrer.

Il est relativement aisé de discerner les éléments du récit à mettre
au compte de l'auteur des Actes.

Tout d'abord, il faut lui attribuer à n'en pas douter les versets 18

et 19, qui contiennent sur la mort de Judas des détails plus
manifestement légendaires encore que ceux qu'on peut lire dans l'évangile

de Matthieu 27 : 3-10 2. Pierre lui-même n'aurait certainement
pas appelé l'araméen parlé par les habitants de Jérusalem « leur
langue », comme si ce n'était pas la sienne aussi.

Selon le verset 16, Pierre a commencé son discours en présentant
la mort de Judas, le traître, comme l'accomplissement d'une parole
prophétique de David, conservée dans l'Ecriture. Ainsi le destin
terrible de l'un des Douze ne devait pas troubler les frères, puisqu'ils
pouvaient y reconnaître avec crainte et tremblement la réalisation
du plan de Dieu révélé dans les Ecritures. Au verset 16, augmenté de
la mention de l'acquisition d'un domaine par Judas (v. i8a) se rattachait

très naturellement la citation scripturaire du verset 20a : « Il
est écrit, en effet, dans le livre des Psaumes : que son domaine soit
désert et que personne n'y habite ». Mais alors que Pierre avait
annoncé une seule parole scripturaire 3, il en cite fort inopinément
une seconde (v. 20b), qui exigeait qu'un autre reçût la charge 4 du
traître. Cette seconde citation scripturaire doit vraisemblablement
être attribuée à Luc qui s'est efforcé de la préparer par le verset 17,
verset si mal lié au contexte qu'il fait presque figure de parenthèse,
malgré son importance.

1 Nous désignons par ce nom l'auteur du livre des Actes par commodité,
et sans nous prononcer sur le problème si complexe qui se pose à propos de
cet auteur.

2 Eduard Meyer : Ursprung und Anfänge des Christentums (1923) III,
pages 140 ss.

3 « La parole de l'Ecriture », dit le texte de Nestle. Il est vraisemblable
même qu'il faut lire « cette parole de l'Ecriture » avec SDpm it Ir. lat, car la
suppression de TauTnv cette s'explique par la difficulté éprouvée par un
copiste à concilier ce démonstratif avec les deux paroles citées au v. 20.
Inversement, on ne voit pas la raison pour laquelle ce démonstratif aurait été ajouté.

4 'EtriaKOTiti n'a le sens de «charge, fonction» que dans deux textes des
LXX : Nomb. 4 : 16 et Ps. 108 : 8, cf. ThWbNT II, p. 603. Luc qui connaissait
l'existence dans l'Eglise d'èiriaKOiroi épiscopes, « évêques » (Actes 20 : 28) a
dû être heureux de pouvoir citer Ps. 108 : 8 qui introduisait dans son récit le
terme d'èmoKOirri « charge », et dans l'Eglise, « charge d'évêque » (1 Tim. 3 : 1),
et qui dans sa pensée avait probablement des rapports avec celui de òidKOvia
«ministère» (vs. 17,25) et celui d'ÒTrocJToXtj «apostolat» (v. 25) (Bauernfeind

: Die Apostelgeschichte, ad loc).



LA RECONSTITUTION DU COLLÈGE DES DOUZE I95

En disant au verset 17 que Judas « avait obtenu le lot ou la part
de ce ministère », Luc laissait déjà entendre qu'en la personne de

Judas, il s'agissait de remplacer un apôtre (v. 25). Or, dans les
versets 21 et 22, Pierre définit avec rigueur la condition à remplir
par le candidat à l'apostolat : avoir accompagné les Douze pendant
toute la carrière terrestre du Seigneur Jésus », depuis le baptême
de Jean jusqu'à l'Ascension. Qui pouvait réaliser pareille condition
Personne 2, car Jésus avait choisi les Douze seuls pour qu'ils fussent
toujours avec lui (Marc 3 : 14). Ils se distinguaient en cela du cercle
plus large des disciples et, en fait, à partir de la confession de Pierre
(Marc 8 : 27-30 et par.), Jésus paraît n'avoir souvent d'autres compagnons

que les Douze. Comment donc se serait-il trouvé hors de leurs
rangs des hommes qui auraient été témoins de la totalité du ministère
de Jésus Il faut bien reconnaître que Luc met dans la bouche de
Pierre sa conception de l'apostolat, conception qui ne s'accorde pas
avec la réalité, puisque, alors que personne ne pouvait réaliser la
condition imposée au successeur de Judas, l'assemblée présenta deux
candidats (v. 23) si valables aux yeux des hommes que le Seigneur
seul pouvait choisir entre eux (v. 24).

Le verset 25 aussi porte la trace de l'intervention de Luc toujours
soucieux de faire savoir à son lecteur que c'était un apôtre que la
petite communauté allait demander au Seigneur de désigner :

« Seigneur... montre lequel de ces deux tu as choisi Aaßeiv tòv tóttov
Tf|ç biaKoviaç raurriç koù àTrocrroAf)ç =- pour prendre la place de ce
ministère et apostolat. » Il faut évidemment admettre que xat a
ici un sens épexégétique « c'est-à-dire ou à savoir » et traduire
«pour prendre la place de ce ministère, de l'apostolat». Mais pourquoi
parler ici de tottoç «place» 3 Le mot grec rotroç peut s'entendre au
sens figuré comme le mot français « place » au sens de « poste,
situation » ; or, à cette « place de l'apostolat » dans le verset 25s
correspond dans le v. 25b une autre place : « Pour prendre la place

1 Cf. v. 21 litt.: «pendant tout le temps où le Seigneur Jésus est entré et
sorti en notre présence. » L'expression « entrer et sortir » est un sémitisme, dont
l'Ancien Testament offre des exemples variés et qui par ses deux termes opposés,
« entrer » et « sortir », désigne l'existence dans sa totalité. Cf. G. Lambert S. J.:
L'expression de la totalité par Vopposition des contraires. Vivre et penser. 3e série
1945. P- 91-103-

2 Julius Wagenmann, dans son ouvrage : Die Stellung des Apostels Paulus
neben den Zwölf in den ersten zwei Jahrhunderten (1926), p. 67, l'avait déjà
remarqué : « Personne en dehors d'eux (les Douze), Matthias non plus, n'a en
réalité rempli ces conditions. Donc en dehors des Douze, personne ne peut être
apôtre au sens plein du terme. »

3 Une importante tradition manuscrite xSEpl. lit K\f)pov lot) au lieu
de toitoç place). Cette variante est une correction de la leçon la plus
difficile, suggérée par l'expression analogue du v. 17: toû KAfjpou Tf)ç oiotKOviaç
raÛTnç le lot de ce ministère.



ig6 CHARLES MASSON

de ce ministère, de l'apostolat, dont Judas s'est écarté pour aller à

la place qui était la sienne » (eiç tòv tóttov tòv ìòiov). Nous avons donc
dans cette phrase un jeu de mots assez subtil, tottoç «place » étant
pris dans le premier membre de phrase dans son sens figuré et dans
le second dans son sens propre. Comme nous avons des raisons de
croire que c'est Luc qui a donné au premier tottoç « place » le complément

qui lui confère son sens figuré, il est vraisemblable que dans
la source ce terme était employé les deux fois dans son sens propre
et qu'on lisait : « Pour prendre la place dont Judas s'est écarté

pour se rendre à la place qui lui était propre. » *

Enfin, s'il faut attribuer à Luc tous les éléments de ce texte
qui présentent les Onze comme les apôtres au sens exclusif qui
ressort des versets 21 et 22, il est vraisemblable que le récit primitif
ne disait pas pour finir (v. 26e) que « Matthias fut associé aux onze
apôtres », mais tout simplement « aux Onze », qui par son élection
redevinrent « les Douze ».

Si nos observations exégétiques sont fondées, nous pouvons en
conclure que pour raconter l'élection de Matthias comme douzième
apôtre à la place de Judas, Luc a remanié assez fortement un récit
plus ancien dont le contenu peut se résumer ainsi : dans les*premiers
temps de l'Eglise, alors qu'une petite communauté de disciples de

Jésus était déjà groupée à Jérusalem autour des Onze (v. 13-15),
Pierre demandait que le vide laissé dans les rangs des Douze par
la défection de Judas fût comblé d'une manière qu'il indiquait sans
doute2. L'assemblée approuvait et présentait deux candidats 3,

Joseph et Matthias (v. 23). Pour que le choix fût fait par le Seigneur
lui-même, comme les onze autres avaient été choisis par Jésus en

personne (Marc 3 : 13 ss. et par.), on recourait au sort en priant le

Seigneur de faire connaître ainsi sa volonté. Le sort tombait sur
Matthias et le collège des Douze se trouvait reconstitué. Ce récit
primitif avait une valeur historique plus grande et une signification

1 Le relatif ayant pour antécédent tottoç place) était naturellement
au masculin : Aaßeiv tòv totcov, àqp' ou Trapeßri 'louoaç.

2 II y a sur ce point une lacune dans le récit de Luc : les vs. 23 ss. nous
montrent l'assemblée suivant avec assurance une procédure dont Pierre ne
lui a rien dit. Actes 6 : 3 ss. nous donne une idée de la manière dont les choses
se sont passées en une circonstance analogue.

3 Au v. 23 la variante èOTncrev «il présenta») Dgig Aug est due
probablement au fait que Pierre qui avait la parole jusqu'alors, et qui n'avait
fait aucune proposition à l'assemblée, devait assez naturellement passer pour
le sujet du nouveau verbe. Il est intéressant de constater que dans cette affaire
importante, Pierre n'a pas agi d'autorité et que les Douze ne le feront pas
davantage lors de l'élection des Sept (6 : 1 ss).



LA RECONSTITUTION DU COLLEGE DES DOUZE I97

théologique aussi considérable que le récit actuel du livre des Actes,
ainsi qu'on en peut juger par les observations qui suivent.

Si Luc n'a pas modifié seulement la forme du récit primitif, s'il
a touché à son contenu même et lui a donné un sens nouveau, c'est
que l'Eglise de son temps ne pouvait plus s'y intéresser dans sa
teneur première. Il n'en a que plus de prix pour l'historien des

origines du christianisme. Il racontait, en effet, que le groupe des
Douze, violemment secoué par l'arrestation et la mort de Jésus,
entamé par la trahison de Judas, s'est reconstitué par l'adjonction
de Matthias, lorsque la foi en la résurrection eut triomphé chez
Pierre et les autres (I Cor. 15 : 5) du scandale de la croix. Le fait
est d'importance, car il atteste l'existence du groupe des Douze
avant la mort de Jésus et permet d'accorder créance sur ce point
à la tradition évangélique qui en attribue la création à Jésus lui-même
(Marc 3 : 13 ss. et par.) '.

La signification de la reconstitution du collège des Douze doit
être en rapport étroit avec celle de son institution par Jésus, sur
laquelle les avis sont encore assez partagés. Pour la discerner, il faut
se garder de confondre les Douze avec les apôtres, comme on le
fait trop souvent sous l'influence de la tradition ecclésiastique 2.

On dit volontiers, en effet, qu'en choisissant les Douze, Jésus a
choisi « les douze apôtres » (Mat. 10 : 2), c'est-à-dire douze hommes
qui ont désormais partagé sa vie et ont été formés par lui, pour
être après sa mort et sa résurrection ses témoins jusqu'aux extrémités
de la terre (Actes I : 8), les fondateurs et les chefs de l'Eglise primitive,
comme le raconte le livre des Actes. Mais s'il s'agissait de pourvoir
à la prédication de l'Evangile dans le monde, pourquoi Jésus aurait-il
choisi douze apôtres Il n'y a aucun rapport entre le nombre douze
et les nations du monde 3 et nous savons par saint Paul qu'il y a
eu dans l'Eglise primitive plus de douze apôtres (Rom. 16 : 7 ;

I Cor. 15 : 7 ss. ; 9 : 5 s.). De plus, les évangiles eux-mêmes connaissent

1 L'historicité de l'institution des Douze par Jésus lui-même a été niée,
entre autres par Joh. Weiss : Urchristentum (1917) p. 34, et par Ch. Guignebert:
Le Christ (1943) p. 68. Rengstorf a réfuté la thèse des négateurs qui soulève
plus de difficultés qu'elle n'en résout,ThWbNT II p. 325 s. Avant lui des
historiens de la valeur de Karl Holl : Gesammelte Aufsätze II. der Osten, p. 47 ss.

P- 53 n* et Eduard Meyer : Ursprung und Anfänge des Christentums, I p. 296 ss.
se sont prononcés dans le même sens et ont reconnu le rôle joué par les Douze
dans les premiers temps de l'Eglise.

2 Sur la nécessité de distinguer, quoique cela ne soit pas toujours facile, les
Douze, les apôtres, les disciples, cf. Rengstorf ThWbNT. IV. p. 454.

3 La mission des soixante-dix disciples racontée Luc 10 : 1 ss. préfigure
beaucoup plus sûrement l'universalisme de la mission chrétienne. Le nombre
soixante-dix dans ce cas s'explique le plus simplement par l'idée courante dans
le judaïsme, qu'on rencontre dans l'Ancien Testament déjà (Gen. 10), qu'il y
avait soixante-dix peuples dans le monde. Cf. ThWbNT II p. 631.



I98 CHARLES MASSON

l'existence des Douze pendant le ministère de Jésus, et ils parlent
souvent des Douze sans les appeler apôtres (Marc 3 : 14 ; 4 : 10 ;

6 : 7 ; 10 : 32, etc. ; Mat. 20 : 17 ; 26 : 14, etc. ; Luc 8 : 1 ; 9 : 12,
etc. ; Jean 6 : 66, 70). Que les Douze aient été les apôtres de Jésus
quand il les a envoyés en mission et pendant la durée de leur mission
(Marc 6 : 7, 30), c'est certain ; que le Ressuscité les ait envoyés à

Israël et qu'ils aient eu le titre d'apôtres dans l'Eglise primitive,
c'est très vraisemblable ; mais cela ne nous dispense pas de chercher
quel sens a eu pour Jésus le groupe des Douze comme tel.

Il y a dans ce collège des Douze une évidente référence aux
douze tribus d'Israël, à la constitution primitive et fondamentale
du peuple de Dieu '. Encore faut-il bien l'entendre. On dit parfois
que les Douze sont pour Jésus « les représentants d'Israël » z. C'est

peu vraisemblable, car il est hors de doute que pour Jésus, jusqu'à
l'épreuve décisive qui se termina par sa mort, « les représentants
d'Israël » étaient le Sanhédrin de Jérusalem et le Grand Prêtre
(Marc 11 : 27-33 ; 12 : 1-12). Dira-t-on que les Douze étaient pour
Jésus les représentants du véritable Israël qu'il était venu rassembler
autour de lui avant la crise finale imminente Il n'est pas certain
du tout que lorsque Jésus a créé le groupe des Douze (Marc 3 : 14),
il désespérait d'amener Israël à la repentance. La mission dont il
les charge (Marc 6 : 7 ss. et par.) témoigne du contraire, tout comme
elle fait d'eux ses « apôtres », ses représentants auprès d'Israël
(Mat. 10 : 40). Par-delà la crise finale, dans les temps messianiques,
les Douze « sur douze trônes » gouverneront 3 les douze tribus d'Israël
(Mat. 19 : 28 ; Luc 22 : 30), ce qui montre bien qu'ils sont inséparables
d'Israël jusque dans le monde à venir, mais aussi qu'ils sont tout
autre chose que ses représentants.

Leur signification doit être cherchée dans une autre direction.
En choisissant ces douze disciples, qui, pour la plupart, devaient
être des hommes fort insignifiants 4, Jésus a placé devant Israël un
signe, un signe qui accompagnait son message, un signe qui éclairait et
commentait sa mission. Les Douze, par leur présence aux côtés de

1 Cf. Schlatter : Geschichte des Christus, p. 322. « Israël prend dans
l'histoire la forme d'une amphictyonie de douze tribus. Cette forme a été dans
tout le déroulement de son histoire d'une importance fondamentale », dit
Martin Noth dans son Histoire d'Israël. Paris, 1954, p. 107.

2 P. ex.: Julius Wagenmann : Die Stellung des Apostels Paulus neben den
Zwölf in den ersten zwei Jahrhunderten. 1926, p. 7, 11, 12.

3 Dans cette parole, le verbe Kpiveiv paraît ne pas signifier « juger »

au sens courant du terme, mais « juger » au sens biblique « gouverner »,

«régir». Bultmann : Tradition... p. 171. W. Vischer : Die evangelische
Gemeindeordnung, p. 102.

4 Le Nouveau Testament ne nous a conservé que leurs noms, et les quatre
listes qu'il en donne ne s'accordent pas sur tous les noms.



LA RECONSTITUTION DU COLLÈGE DES DOUZE I99

Jésus, disaient à leur manière que sa mission concernait Israël dans

sa vocation de peuple de Dieu, qu'il avait été envoyé à Israël pour
l'appeler à « la repentance », c'est-à-dire, à revenir à son Dieu, en
un temps où l'imminence du jugement et du Règne de Dieu conférait
à cet appel une extrême urgence (Mat. 3 : 17). Si Jésus a dit : « Je
n'ai été envoyé qu'aux brebis perdues de la maison d'Israël »

(Mat 15 : 24), les Douze exprimaient par un signe le sens de cette
mission qui avait pour objet Israël d'abord ». Habitués que nous
sommes à voir dans le christianisme une religion universelle, nous
sommes déconcertés par la fin si particulière assignée à cette mission.
Cependant, il faut le reconnaître, si Jésus n'a pas refusé de secourir
à l'occasion des païens qui l'imploraient (Mat. 8 : 5 ss. ; 15 : 21 ss.),
l'idée d'une prédication aux païens lui est demeurée étrangère2.
Cela ne veut pas dire qu'il n'ait pas su que son œuvre rédemptrice
atteindrait toutes les nations, mais pour lui, comme pour l'Ancien
Testament et le judaïsme, Israël était le centre du monde, et c'est
seulement par Israël que les nations aussi auraient part au salut
et à la vie apportée par le Messie 3.

Dans cette perspective, la reconstitution du collège des Douze
après la mort de Jésus revêt tout son sens. En effet, sa mort avait
scellé, semblait-il, l'échec de sa mission : Israël était resté sourd à

son appel à la repentance, il avait rejeté son Messie en le livrant
aux païens pour qu'il fût crucifié (Actes 2 : 23 ; 3 : 15 ; 4 : 10, etc.),
et c'est l'un des Douze qui l'avait trahi (Marc 3 : 19 ; 14 : 43 ;

Actes 1 : 16). La place laissée vide par Judas était la marque infligée
au groupe des Douze par la brève tragédie qui paraissait avoir mis
fin à l'entreprise de Jésus. Mais Jésus avait été ressuscité, et sa
résurrection avait renversé la situation, en révélant que livré par

1 Rengstorf : ThWbNT. II. p. 326 s. a insisté avec raison sur ce point.
2 Ed. Meyer : op. cit. IL p. 426 : « On ne trouve dans les témoignages

relatifs à Jésus aucune indication de l'idée d'une mission parmi les païens, à
laquelle le christianisme est parvenu après des hésitations initiales ». On objectera

sans doute Marc 13 : 10, Mat. 24 : 14 : « il faut d'abord que l'Evangile soit
prêché à toutes les nations ». Il faut bien constater cependant que cette parole
n'est pas à sa place dans ce discours apocalyptique qui annonce que la Fin se
se produira du vivant de la génération de Jésus (Marc 13 : 30 et par.). Elle
témoigne de la transformation profonde subie par l'eschatologie du christianisme

primitif, quand l'Eglise s'est trouvée non pas devant la fin du monde,
mais devant le devoir d'annoncer l'Evangile au monde.

3 Cf. Bengt Sundkler : Jésus et les païens. R.H.Ph.r. 1936, p. 462-499.
Par cette étude, Sundkler a renouvelé l'étude du problème en montrant que
l'alternative particularisme-universalisme était étrangère à Jésus. « Jésus était
juif, Jésus était particuiariste. Jésus était convaincu que le point central, le
sens et le but de la rédemption étaient le salut d'Israël. Cependant, cela n'exclut
pas la mission parmi les païens. Au contraire, c'est seulement à partir de ce
point que la mission est possible. Celui-là seul qui va au centre, qui s'y attache,
qui y reste, lui seul peut au sens propre influer sur la périphérie. » p. 497.



200 CHARLES MASSON

Israël aux païens Jésus n'avait pas cessé d'être dans la main de
Dieu qui l'avait fait Seigneur et Christ (Actes 2 : 36). S'il était mort
pour les péchés selon les Ecritures (I Cor. 15 : 3), son appel à la
repentance, loin d'avoir été étouffé par sa mort, en recevait une
force et une urgence nouvelle (Actes 2 : 37 ss.). Dieu, par le Christ
Jésus, mort et ressuscité, pressait plus que jamais Israël de revenir
à lui, avant que le Fils de l'homme ne vienne du ciel juger le monde
(Actes 3 : 19 ; 5 : 30 s.). Mais si Dieu n'avait pas rejeté son peuple
(Rom. 11 : 1), s'il l'appelait encore et toujours dans sa miséricorde,
il fallait que les disciples de Jésus assument l'œuvre de leur Maître,
comme ils l'avaient déjà fait temporairement quand ils avaient été
ses envoyés, ses « apôtres », en Galilée (Mat. 10 : 7 s. et par.) ; il
fallait, en particulier, que le collège des Douze reconstitué témoigne
auprès d'Israël de la résurrection de Jésus et de la victoire de la
fidélité de Dieu sur l'infidélité de son peuple (Rom. 3 : 3 s. ; 15 : 8) ».

Il fallait que Judas fût remplacé, pour que les Douze soient de

nouveau, et plus que jamais, un signe de la volonté miséricordieuse
de Dieu à l'égard de son peuple, un signe de la grâce qui surabondait
là où le péché avait abondé (Rom. 5 : 20). Telle était, si nous voyons
bien, la signification de la reconstitution du collège des Douze après
la résurrection de Jésus, dans la perspective rigoureusement
eschatologique des premiers jours de l'Eglise.

Or, à ces premiers jours, qui devaient être les derniers (Actes 2: 17),
en ont succédé beaucoup d'autres, et ce fut le temps de l'Eglise qui
s'est prolongé jusqu'à nous. Certes, c'est autour des Douze que s'est
rassemblée l'Eglise primitive de Jérusalem (Actes 1-12), mais leur
mission auprès d'Israël n'a pas tardé à être dépassée par l'événement.
Quand l'Evangile fut annoncé aux païens aussi, quand les Gentils
entrèrent en nombre dans l'Eglise tandis qu'Israël demeurait incrédule,
la mission des Douze fut réinterprétée à la lumière de la situation
nouvelle 2. Le collège des Douze comme tel n'avait pas de sens pour
l'Eglise devenue en grande majorité pagano-chrétienne. L'apôtre
Paul ne parle des Douze qu'une fois et dans une formule qu'il tient
de la tradition (I Cor. 15 : 5). En 44 déjà, quand sur l'ordre d'Hérode
Agrippa, Jacques, fils de Zébédée, eut été décapité, il ne fut pas

1 Cette dernière considération permet de penser que Pierre a bien dit
que le successeur de Judas devait être un disciple en état de témoigner avec
les Douze de la résurrection de Jésus (v. 22). C'était, en effet, le fait capital
qui changeait la défaite du Calvaire en victoire, et qui autorisait seul les
disciples à reprendre au nom du Christ vivant l'appel de Jésus à Israël. Joseph
et Matthias avaient « vu » le Ressuscité, et ils n'étaient pas les seuls à réaliser
cette condition.

2 Nous devons nous borner à indiquer ici la direction de cette réinterprétation,

qui mériterait une étude plus complète.



LA RECONSTITUTION DU COLLÈGE DES DOUZE 201

question de le remplacer. L'intérêt perdu par les Douze se porta sur les

apôtres ». On se rappelait que les Douze avaient été envoyés en mission

par Jésus pendant son ministère (Marc 6 : 7, 30 et par.), qu'ils avaient
été choisis par lui (Marc 3 : 13 ss. et par.), qu'ils avaient de ce fait
sur tous les autres apôtres un avantage qui les mettait hors de pair.
Les Douze devinrent ainsi pour l'Eglise les douze apôtres (Mat. 10 : 2 ;

Luc 6 : 13), et même pour Luc les apôtres à l'exclusion de tous les

autres (Luc 17 : 5 ; 22 : 14 ; Actes 1: 26 ; 2 : 37 ; 4 : 20, etc.) 2. Le
vieux récit de la reconstitution du collège des Douze est devenu
dans l'œuvre de Luc le récit de l'élection par le Seigneur du douzième

apôtre (Actes 1 : 15-26), élection dont on ne voit plus la raison,
car pourquoi devait-il y avoir douze apôtres, ni plus, ni moins
Aussi bien, la conception de la charge qu'ils tiennent du Seigneur
s'est-elle profondément modifiée : ils ne sont plus tant les envoyés
du Christ 3 que ses « témoins » (Luc 24 : 48 ; Actes 1: 8) dans l'Eglise
et devant le monde. Ils ne l'ont pas été en personne seulement, Luc
le sait bien, mais ils l'ont été par tous ceux qui ont fidèlement transmis
leur témoignage rendu au Christ. Leur témoignage est le fondement
de la prédication apostolique (I Cor. 15 : 11), comme il est la source
de la tradition qui s'est déposée dans les évangiles (Luc 1:2). C'est

pour cela que Luc attribuait une importance capitale à leur qualité
de témoins oculaires (aÙTÓTtTai.) Et Luc a sainement apprécié le rôle

que les douze apôtres allaient désormais jouer dans l'Eglise. Leur
témoignage, conservé dans le canon du Nouveau Testament avec
celui de l'apôtre Paul, préserve le caractère historique de la révélation
chrétienne de toute altération docète en rattachant l'Eglise de tous
les temps aux événements qui lui ont donné naissance ; il est la
norme de l'enseignement de l'Eglise et de sa vie, il est juge de la
fidélité, ou de l'infidélité, de toute sa tradition ultérieure 4.

Charles Masson.

1 Le livre des Actes en témoigne : les Douze ne sont plus mentionnés
qu'une fois (Actes 6 : 2), mais « les apôtres » fréquemment (2 : 37, 42 ss., 4 : 36,
etc.).

2 On sait que Luc ne tient pas Paul pour un apôtre et ne l'appelle jamais
l'apôtre Paul. Pour lui, c'est « la qualité de témoin qui fait de Paul un
missionnaire à égalité avec Pierre ». Ph. H. Menoud : Le plan des Actes des Apôtres.
New Testament Studies, vol. I, 1954, p. 50.

3 Par définition, l'apôtre est un envoyé, un missionnaire. Or, si nous voyons
bien, l'activité missionnaire temporaire des Douze pendant le ministère de
Jésus, leur activité missionnaire dans les premiers temps de l'Eglise paraît
avoir été limitée à Jérusalem où battait le cœur d'Israël. D'après l'apôtre
Paul (Gai. 2 : 7 ss.) et les Actes eux-mêmes, Pierre seul paraît avoir exercé une
activité missionnaire étendue et avoir été apôtre au sens propre du terme.

4 Sur ce dernier point, cf. Oscar Cullmann : La Tradition. Cahiers
théologiques, 33. Neuchâtel et Paris, 1953.


	La reconstitution du collège des douze : d'après Actes I:15-26

