Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 5 (1955)

Heft: 3

Artikel: Le conflit des tendances platoniciennes et aristotéliciennes au Moyen
Age

Autor: Brunner, Fernand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380632

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE CONFLIT DES TENDANCES
PLATONICIENNES ET ARISTOTELICIENNES
AU MOYEN AGE

En rencontrant, dans le De placitis philosophorum ou toute autre
doxographie, les opinions de Platon et d’Aristote aprés celles des
présocratiques, le lecteur chrétien a I'impression de se retrouver sur
un terrain familier. Les mythes, les symboles et les obscures dialec-
tiques cédent en effet la place & I'expression en termes clairs de la
transcendance et de la spiritualité de Dieu.

Que Platon et Aristote constituent une méme famille d’esprit,
c’est 1a chose assez évidente pour que l'idée de leur accord (malgré
les critiques que le Stagirite adresse & son maitre) se soit imposée
dés I'antiquité. Telle est la these des néoplatoniciens depuis Ammo-
nius Saccas jusqu’a Simplicius. Des Grecs, ce théme passa aux Latins
par Boéce ; il fut cultivé, chez les Arabes, par Alfarabi, mais avant
lui Alkindi et, chez les Juifs, Isaac Israéli, mélaient les doctrines
platoniciennes aux enseignements d’Aristote.

L’attribution au Stagirite par les Arabes de textes puisés chez
Plotin et chez Proclus — la Théologie d’Aristote et I'ouvrage connu
des Latins sous le nom de Liber de causis — témoigne de cet effort,
parfois exagéré, de conciliation.

Au reste, ’accord de nos deux penseurs n’allait pas sans favoriser
I'un au détriment de 'autre. La conciliation s’obtenait le plus sou-
vent par la hiérarchie que 'on établissait entre eux : la philosophie
d’Aristote était congue comme une introduction a celle de Platon
ou comme l’étage inférieur d’un édifice que Platon élevait ensuite
jusqu’au faite. On attribuait & Aristote la compétence dans les choses
de la nature et I'on réservait a Platon la science des choses divines.

Le moyen age cependant, arabe, juif et chrétien, finit par repous-
ser cette conception des rapports entre le Lycée et ’Académie. Avec
Averroés (né en 1126), chez les Arabes, Maimonide, chez les Juifs,
Albert le Grand et surtout Thomas d’Aquin (né cent ans apres
Averroes), chez les Latins, I'aristotélisme prend sa revanche. Il se
souvient de l'hostilité originelle d’Aristote a la doctrine de Platon
et revendique pour l'aristotélisme le privilége d’exprimer la vérité

N. B. Lecon inaugurale donnée a I'Université de Neuchéitel le 7 décembre
1954.



180 FERNAND BRUNNER

totale. Dans la conclusion d'un article célébre — qui fut le point de
départ d'une controverse sur la question de savoir si la rupture
entre I'ancienne et la nouvelle scolastique avait eu lieu sur le terrain
de la doctrine de la connaissance ou sur celui de la métaphysique —
Gilson reconnait & Thomas d’Aquin le mérite de la découverte « des
deux grandes voies ouvertes a la spéculation métaphysique — Platon
et Aristote — et de l'inévitable option qui s’impose a tout esprit
soucieux de penser avec cohérence. »  On ne saurait mieux exprimer
le refus auquel aboutit chez les Latins la confrontation des deux
tendances doctrinales.

Si nous nous situons dans cette perspective nouvelle, instaurée
par la révolte aristotélicienne contre 1’hégémonie de Platon, nous
présenterons les rapports de Platon et d’Aristote d’une maniére bien
différente de tout a 1'heure. Nous dirons qu’Aristote, sans quitter
I'intellectualisme spiritualiste de son maitre, I’a cependant corrigé
dans le sens d'une philosophie plus saine. Nous ne ferons plus de la
doctrine de Platon I’étage supérieur de la philosophie, mais nous y
verrons une construction d’essai, mal venue d’ailleurs, car la réalisa-
tion des abstractions a laquelle céde Platon n’est autre qu'un édifice
en porte-a-faux. La preuve de l'insuffisance de la doctrine de Platon,
dirons-nous, réside dans I'incapacité ol se trouve l'auteur du Tumée de
traiter du monde réel autrement que par le jeu aimable du mythe.

Nous ajouterons que l'aristotélisme médiéval apporte encore un
approfondissement décisif a cette philosophie améliorée que nous
devons au Stagirite. Thomas d’Aquin dépasse en effet I'intérét mal-
heureux, hérité de Platon, qu’'Aristote porte a l'essence plutdt qu’a
ce qui existe. Dans l’essence de la chose, il découvre I'existence qu’elle
a regue et qui constitue son acte dernier. 2

Cette maniére de voir est celle des autorités de l'histoire de la
philosophie médiévale. Je n’aurai pas l'outrecuidance d’en prendre
le contre-pied, puisque je serais certain d’avance d’étre dans 'erreur.
Je voudrais seulement présenter une vue différente de l'histoire en
montrant qu’au sein de la méme école, Aristote n’améliore pas
Platon, mais fait autre chose que lui et qu’il est possible, a plus
juste titre encore, de porter le méme jugement sur les rapports de
la doctrine de saint Thomas avec celle d’Aristote.

Il y a sans doute une part de vérité dans la hiérarchie qu’établis-
sent les néoplatoniciens et Alfarabi entre Platon et Aristote. L'étude
des choses sensibles, a laquelle condescend Platon (voyez Timée 59 cd),

1 Pourquoi saint Thomas a critiqué saint Augustin (Archives d’ histoive doc-
trinale et littéraive du wmoyen dge, t. I, Paris, 1926), p. 126.
> Cf. E. GiLsoN : L’étre et lessence, p. 24-77.



LES TENDANCES PLATONICIENNES ET ARISTOTELICIENNES 181

est celle-]a méme a laquelle Aristote consacre le plus clair de son
effort. Qu’Aristote situe la réalité ol Platon n’apercoit qu’image et
reflet, voila 'expression de l'intérét que l'un porte au monde sensible
et 'autre au monde intelligible et le résultat, si j'ose dire, d’une sorte
de division du travail.

Il faut avouer cependant que ces considérations ne suffisent pas
a rendre compte des différences spécifiques de I'aristotélisme et du
platonisme et que l'entreprise de conciliation d’Alfarabi se trouve
par trop facilitée par les fausses attributions a Aristote dont nous
avons parlé. C’est en effet a ces ouvrages inauthentiques que le phi-
losophe arabe recourt pour rendre compte, du point de vue d’Aristote,
de la genése du monde. Aristote aurait dit que la matiere regoit la
corporéité et l'ordre de la volonté du créateur, que I'un est présent
en toute multiplicité, car toute multiplicité dans laquelle I'unité ne
se trouverait pas devrait étre tout a fait illimitée, etc.

Or, ce qui frappe chez Aristote, c’est précisément qu’il n’a rien
dit de tel, et c’est méme ce trait qui nous fournira le moyen de
caractériser sa doctrine et, par antithése, celle de son maitre. Il y a,
dirons-nous, au sein de l'intellectualisme spiritualiste antique, deux
problématiques : I'une, qui est platonicienne, s’inquiéte de l'origine
du monde ; 'autre, qui est propre a Aristote, concerne le monde tel
qu’il existe maintenant. D'un c6té une cosmogonie, de l'autre, une
cosmologie. Ce n’est pas en effet dans le seul mythe que Platon s’in-
téresse au devenir : les Idées sont pour lui des causes et le beau en
soi fait (west, Phédon 100 d) le beau dans les choses. L’exempla-
risme et la doctrine de la participation ne sont rien d’autre que l'ex-
pression du méme souci cosmogonique. Si le monde sensible renvoie
a une réalité suprasensible, c’est parce qu’il est con¢u comme un
étre dérivé dont il faut rendre compte en le rattachant a sa cause.
La cosmogonie du Tiumée, loin d’étre un jeu qu’Aristote évitera
comme une facilité, figure au contraire la tendance profonde du
platonisme et confirme 1'unité de la doctrine. Si Aristote n'a pas
voulu comprendre le pouvoir causal des Idées, dont le Démiurge est
la personnification, c’est qu’il ne se souciait nullement de la géné-
ration des formes d'un niveau de l'existence a 'autre. Sa vraie et au
fond unique objection a I'idéalisme platonicien, c’est qu’il est impos-
sible que la substance soit séparée de ce dont elle est substance
(cf. Mét. A, 9, 991 b 1). Rien ne montre mieux le souci d’Aristote de
considérer les essences a leur niveau propre, la ou elles sont et nulle
part ailleurs, et au contraire la préoccupation de Platon de rapporter
les étres au niveau supérieur qui rende raison de leur essence et de
leur existence.

Je ne reconnaitrais donc pas de conflit chez Platon entre la dia-
lectique comme science de 1’étre et la cosmogonie comme opinion sur



182 FERNAND BRUNNER

le devenir. La dialectique monte au principe réel (Rép. 511 a, Phéd.
101 d-e) dont elle redescend selon I'ordre méme des étres qui proce-
dent de ce principe. L'intelligible qui est la cause du monde assure la
genése du monde dans l'intemporalité des essences, tandis que le
mythe la raconte pour la sensation dans le langage de la temporalité.
Ignorer le souci cosmogonique qui est au fond du platonisme, c’est
manquer le point d’attache naturel du néoplatonisme a la doctrine
mere et forcer I'originalité de la nouvelle école.

De toutes facons, le platonisme médiéval est inséparable du
néoplatonisme, et la cosmogonie du Temée, qui est & peu pres tout
ce que le moyen age connait directement de 'ccuvre de Platon, est
interprétée a la lumiére de la philosophie alexandrine et de la pensée
latine, chrétienne, juive et arabe qui a subi son influence. Nous admet-
trons donc que les tendances platoniciennes en elles-mémes et au
moyen age consistent & rechercher la cause des étres d’'un certain
ordre dans une réalité d'un ordre supérieur et que les tendances aris-
totéliciennes trouvent leur expression dans le souci, non pas de
I'origine, mais de la structure de l'univers. Nous allons voir que cette
distinction jette une certaine lumiére sur le conflit qui opposa, au
XIITe siecle, 'ancienne et la nouvelle scolastique.

Enumérons, pour présenter ce conflit, les théses opposées des
platonisants et des aristotéliciens. Nous reléverons, du coté plato-
nicien :

I'opposition de 1'étre et du devenir ;

la production des espéces par un monde supérieur ;

I'extension du devenir substantiel au-delda du monde sub-
lunaire ;

I’extension des notions de matiére et de forme a toute créature ;

la multiplication des formes constitutives d'un méme étre ;

la substantialité de I'ame et le caractére accidentel de son
union avec le corps ;

I'existence d'une forme propre du corps ;

la conception de la matiére comme condition d’imperfection
et comme siége de raisons séminales ;

la connaissance immédiate de l'intelligible et de Dieu ;

le réalisme des universaux ;

la sensation con¢ue comme une activité de 1'Ame ;

Dieu appelé étre et forme de toutes choses ;

I'univocité de 1l'étre ;

Dieu considéré comme perfection spirituelle ultime, plutot
que comme moteur du monde ;

Dieu considéré comme encore supérieur a la forme et a I'intel-
ligence.



LES TENDANCES PLATONICIENNES ET ARISTOTELICIENNES I83

Du c6té des aristotéliciens, on aurait les affirmations inverses,
a savoir :

I'union de 1’étre et du devenir ;

I'éternité des espéces ;

la limitation du devenir substantiel au monde sublunaire ;

la composition hylémorphique exclue des étres spirituels ;

I'unicité de la forme constitutive ;

I'union essentielle de I’dme avec le corps ;

le refus de la forma corporeitatis ;

la matiére congue comme ordonnée a 1'étre et comme dépour-
vue de raisons séminales ;

la connaissance médiate de l'intelligible et de Dieu;

le conceptualisme ;

la sensation congue comme passive ;

Dieu considéré comme l'intelligibilité de soi et non comme
celle des choses ;

I’analogie de 1'étre ;

Dieu considéré comme le moteur du monde ;

Dieu, pensée de soi par soi, cong¢u essentiellement comme
intelligence.

Ces listes ne sont pas exhaustives ; de plus, I’étude de chacun de
ces couples d’affirmations opposées a la lumiére de la distinction que
j'al faite des tendances platoniciennes et aristotéliciennes serait
I'objet d’un volume et non d’'une lecon, méme inaugurale. Je me
limiterai donc a l'examen sommaire de quelques-uns de ces points
de friction, en commengant par les premiers; ensuite, j'observerai
la position propre de saint Thomas a 1'égard d’Aristote.

I1 est probable qu'on manque le sens du contraste platonicien de
I'étre et du devenir si I'on n’y voit pas le probleme d’origine qui
caractérise, me semble-t-il, la pensée de Platon. L’aristotélicien
Thomas présente le platonisme comme un redressement du scepti-
cisme d’Héraclite et des sophistes, mais un redressement imparfait
parce qu’il dépasse son but : au lieu de sauver la vérité en la recon-
naissant dans le monde du devenir, Platon, sous l'influence encore du
scepticisme, 1'aurait placée hors des choses. Cette explication n’est
peut-étre pas suffisante si la doctrine de Platon procéde moins d’'un
effort manqué pour atteindre la vérité dans le sensible, que dela volonté
délibérée de s’élever au-dessus du sensible pour en rechercher la
cause. Dans le Banguet, il n’est pas question de nier absolument la
beauté du sensible, mais de la nier relativement a la beauté en soi,
qui est la cause de la beauté du sensible. Le devenir s’oppose a 1'étre
comme 'imparfait s’oppose au parfait ou comme par autrui s’oppose



184 FERNAND BRUNNER

a par soi. Loin de refuser toute vérité et tout étre au devenir, le
platonicien en cherche le fondement dans la vérité et I'étre pur des
Idées. Le monde sensible est une présence qu’Aristote considére dans
sa perfection propre. Il est pour Platon I’absence de 1’absolue perfec-
tion, mais non point I’absence absolue de la perfection.

C’est pourquoi l'espéce, ou la forme, chez Aristote, est éternelle,
alors qu’elle vient a l'existence, dans la perspective platonicienne,
puisqu’elle procéde du monde intelligible. Avant d’étre celle des
augustiniens du XIII¢ siécle, c’est déja la doctrine de Boéce: Ex
his enim formis quae praeter materiam sunt, istae formae venerunt quae
sunt in materia et corpus effictunt. * Cette méme affirmation de la
causalité et du mouvement créateur d’un niveau supérieur de réalité
par rapport au niveau qui lui est inférieur est le caractere saillant du
platonisme du XII¢ siécle, chez Thierry de Chartres comme chez
Bernard ou chez Gilbert de la Porrée. De Wulf a écrit de Thierry:
« Il ne s’occupe que de l'ordre statigue du réel et les problemes du
devenir ne l'intéressent pas.»2 Il me semble qu’il suffit de lire une
page d'un auteur de I’école de Thierry pour étre persuadé du con-
traire. Voicl trois textes recueillis chez Parent : Ipsa mutabilia non
vere sunt, sed dicuntur essentia quia fluunt ab ente. Ou bien : Ipsa
veritas et immutabilitas quae scilicet ipsum esse est, causa scilicet et
origo essendi ommium verum, et ex qua est esse ommium rerum. Ou
encore : Dicitur autem prima forma quae est divinitas forma formarum
quia est generativa formarum.3 Veut-on des textes de Thierry lui-
méme ? En voici: Ex vera unitate quae Deus est pluralitas creatur.
Et encore: Sed est unitas, 1d est aelernitas et interminabilis rerum
permanentia, quae cunctorum est fons et origo. 4

Mais si I'espece sensible vient d’en haut, si, de la sorte, dans 'esprit
du platonisme, toute réalité vient a 'existence 4 partir d’une réalité
plus haute, la notion de venue a I'étre dépasse largement le phéno-
méne de la génération qui caractérise le monde sublunaire. Si 'espéce
elle-méme est produite, cela signifie que le monde sublunaire tout
entier est considéré comme passant de la non-existence a 'existence,
et non plus seulement I’étre individuel qu’engendre un autre étre de
méme espece. Les astres eux-mémes viendront a I’étre, puisque eux
aussi sont doués de formes requérant une cause. On leur reconnaitra
non plus seulement un devenir local, mais encore un devenir substan-

1 De Trinitate liber, c. 11, MiGNE, P. L., t. 64, col. 1250.

2 Histoive de la philosophie médiévale, 6© éd., Louvain et Paris, 1934, p. 185.

3 La doctrine de la cvéation dans U'école de Chartres, Paris et Ottawa, 1938,
P. 195-197.

4 HAUREAU : Notices et extraits de quelques manuscrits latins de la Biblio-
théque mationale, t. 1, Paris, 1890, p. 64.



LES TENDANCES PLATONICIENNES ET ARISTOTELICIENNES 185

tiel. Enfin, il sera permis d’en dire autant des Intelligences qui les
gouvernent, par rapport a la Réalité divine supréme.

On voit que la distinction médiévale de ’essence et de 1'existence
trouve son origine historique dans 1’école de Platon plutét que dans
celle d’Aristote, puisqu’elle a pour objet d’exprimer le fait que I'étre
créé ne doit pas son existence a soi-méme. * Sans doute, le Stagirite
aussi distingue l'essence de l’existence, la question quid sit de la
question an si¢, mais il ne le fait pas dans le méme contexte. Il s’agit
chez lui de définitions portant sur la réalité, alors que la tradition
platonicienne traite de l'origine des différents niveaux de réalité.
Dés que la suffisance en soi de Dieu est comparée a la venue a ’exis-
tence du monde (et non point seulement & la nature statique du
monde comme chez Aristote), le fondement de la distinction de
I'essence et de l'existence au sens médiéval est posé. Plotin, Proclus,
Denys, Augustin, Boéce, Avicenne, Guillaume d’Auvergne, telles
sont les étapes de l'enseignement de type platonicien ol l'aséité de
Dieu s’oppose a la productibilité de I'univers (Ueffectibilitas de Duns
Scot). Quant a la question de savoir si, dans cet enseignement, la
distinction de l'essence et de l'existence est réelle ou idéale, ¢’est un
autre probléme que nous retrouverons a la fin de cet exposé.

L’examen des theses relatives a la matiére et a la forme pourrait

nous retenir longtemps. Contentons-nous des observations suivantes.
Aristote, dominé par le souci de séparer les différents niveaux de
‘étre, fait de la matiére un élément propre a l'étre sublunaire. Fon-
dement de la génération et de la corruption, la matiére n’est plus
nécessaire (sauf au sens spécial de fondement du déplacement local)
au niveau des astres et a fortiors a celui des Intelligences.

Mais, aux yeux du platonicien, la venue a I'étre n’a pas lieu seu-
lement au sein du monde physique par I'intermédiaire de la génération,
car tout étre, méme intelligible, est possible avant d’étre. 11 appellera
donc matiére la possibilité en général de toute venue a 1'étre, qu’elle
ait lieu sine tempore, comme c’est le cas des substances incorruptibles
ou anges, ou cum tempore dans les conditions qui sont les notres. De
ce point de vue, la matiére de notre monde ne sera qu'un cas parti-
culier de la matiére en général et se définira par le fait qu’elle est non
seulement un support d’étre, mais encore le support d’'un étre engen-
drable et corruptible. 2

Si donc, dans I'univers platonicien, la matiére comme la forme est
présente partout, chaque niveau d’étre se communiquant au niveau

1 Cf. P. MANDONNET in Revue thomiste, Toulouse, 1910, 18¢ année, p. 753.

2 Cf. saint BONAVENTURE: II Sent., d. 3, p. 1, art. 1, q. 2, ad Resp.,
Quaracchi, 1885, t. II, p. 96-98.



186 FERNAND BRUNNER

inférieur, la doctrine si disputée de la pluralité des formes s’éclaire.
L’aristotélicien s’attache a définir un composé sensible et cela lui
suffit ; alors que le platonicien se demande comment les perfections
sensibles sont descendues des perfections intelligibles et comment
celles-ci, a leur tour, procédent les unes des autres. 11 suffit 4 'homme
d’Aristote d’étre 'unité d'un corps et d'une dme. Il faut que I’homme
du platonicien porte en lui la multiplicité des niveaux d’existence
qui le constituent.

S’il est permis d’entrer ici pour quelques instants dans la subtilité
des détails, je citerai quelques objections aristotéliciennes et mon-
trerai comment elles se réfutent d’elles-mémes dés qu'on se place au
point de vue différent de la tradition platonicienne.

Si I'’ame, en tant que niveau particulier d’étre, est composée de
matiére, dit l'aristotélicien, on ne voit pas comment elle pourrait
étre regue par le corps comme forme, puisque le propre de la matiere
est d’étre non pas chose regue, mais sujet. De deux choses I'une : ou
bien 1'ame, composée de forme et de matiére, est la forme du corps
selon sa forme seulement ; mais alors une seule et méme forme par-
ferait des matiéres de genres différents, a savoir la matiére spirituelle
de I'ame et la matiére du corps, ce qui est impossible. Ou bien, il
appartient & 1'dme tout entiére d’étre la forme du corps, mais, 1a,
nouvelle impossibilité, car on entend par matiére ce qui est en puis-
sance seulement et ce qui est en puissance seulement, a savoir la
matiére de 1’ame, ne peut étre I'acte de quelque chose, c’est-a-dire
se comporter comme une forme. 1

Bien d’autres objections de cette force ont été faites — les plus
intéressantes sont tirées du caractére substantiel ou accidentel de
la forme — mais le malheur est qu’elles n’ont tout leur sens que dans
loptique propre d’Aristote. Il suffit en effet, pour les réfuter, de se
souvenir que, selon Avicébron, par exemple, la matiére pénetre
normalement tous les niveaux de 1'univers pour constituer en chacun
d’eux sa propre puissance a étre, de méme que la forme se retrouve
de degré en degré selon un ordre régulier de perfection. L'ame, forme
et matiére, est donc regue respectivement dans la forme et la matiére
du corps. Et il n’y a pas de difficulté dans cette perspective, a ce que
la matiére supérieure soit comme une forme pour la matiére infé-
rieure puisqu’elle en est la cause, ni a ce que la forme de I'dAme soit
la forme de sa matiére propre en méme temps que la forme du corps,
car la forme de 'dme devient la forme du corps par 1'énergie qui est
issue d’elle. On peut dire en ce sens que la forme de 1’dme est la forme
de la forme du corps. 2

1 Cf. saint THoMAs : Tractatus de spivitualibus cveaturis, a. 9, ad gm,
2 Cf. IBN GaBIROL : Fons vitae, 111, éd. Baumker, p. 152, 20.



LES TENDANCES PLATONICIENNES ET ARISTOTELICIENNES 187

Composé chacun de forme et de matiére, 1'ame et le corps font
donc figure tous deux de substances. En lui reprochant ce spiritua-
lisme exagéré comme ce matérialisme, 'aristotélicien accuse le pla-
tonisant de briser 1'unité de I’étre et de négliger le probléme de 1'union
de I'’dme avec le corps. Mais la difficulté vient du fait que cette union
est assurée en platonisme d'une autre maniére qu’en aristotélisme
et cette maniére a l'inconvénient de supposer la question d’origine
que l'aristotélisme ignore. Dire que l'ame est la forme du corps,
non par son étre, mais par une fonction qui dérive de son étre, c’est
se référer au probléme de l'origine du corps par rapport aux réalités
intelligibles non corporelles. Si donc I'union de I’dme et du corps
est assurée par la vertu ou l'illumination qui procede de l'étre de
I'ame, elle ne laisse pas de tenir a I’étre de 'dme. Saint Bonaventure,
Robert Kilwardby ou Jean Peckham présentent ici un souci cosmo-
gonique analogue & la conception platonisante de 1'dAme unie au
corps comme moteur ou comme cause du corps. !

Quittons les notions de matiére et de forme pour aborder le
dernier objet de notre conflit, que je retiendrai devant vous: je
veux parler de la théorie de la connaissance humaine. Nous y retrou-
verons la distinction que nous avons établie entre les tendances
platoniciennes et aristotéliciennes, car de méme qu’en métaphysique
I'aristotélisme se définit par la perfection achevée des niveaux d’étre,
tandis que tout degré de réalité est congu par le platonicien comme
ouvert sur la réalité supérieure dont il recoit 'existence et la forme,
ainsi, en théorie de le connaissance, le platonisme fait sauter les
cloisons aristotéliciennes entre les niveaux d’intelligibilité.

Que les épigones de Platon et d’Aristote voient 'objet de l'intel-
ligence les uns dans l'intelligible en soi et les autres dans la quiddité
de la chose sensible, il n'y a rien qui ne se puisse mieux comprendre.
11 faut, chez Aristote, que l'intelligibilité des choses se connaisse la
ol elle est, c’est-a-dire dans les choses, et il faut de méme que chez
Platon l'dme s’éléve a la réalité suprasensible d’ou l'intelligible
descend dans le sensible. La ol la métaphysique décrit la structure
de 'univers, la théorie de la connaissance du monde sensible, ne
considérant que le monde sensible, ne pourra étre qu’empirique.
Et 1a ol la métaphysique se préoccupe de 1'origine des étres, la théorie
de la connaissance, en cherchant au-deld du sensible ’essence vraie
du sensible, sera nécessairement idéaliste. 2

! La forme inférieure du corps est chez eux l'intermédiaire qui permet la
réception par le corps de la forme supérieure de I’dme.

2 C’est pourquoi la rupture entre la nouvelle scolastique et 1'ancienne a
eu lieu a la fois sur le terrain de la métaphysique et sur celui de la théorie
de la connaissance.



188 FERNAND BRUNNER

D’olt les oppositions bien connues: d'un cété le corps est un
auxiliaire de l'intellection, de l'autre, il est un obstacle ; d'un co6té
I'intellect en puissance d’intellection est comme une tablette rase,
de I'autre, il est habité par le souvenir de I'intelligible ; d'un co6té
encore, un intellect agent nous est nécessaire, puisque les universaux
n’existent en acte ni dans le sensible ni hors du sensible, de 'autre,
si 'on parle aussi d’intellect agent, il s’agit de Dieu ou d’une subs-
tance spirituelle inférieure a Dieu, mais supérieure a nous. Il est
normal que dans la perspective platonisante une intervention divine
directe soit requise dans l'opération humaine d’intellection, puisque
les différents niveaux d’intelligibilité, la nature et la surnature,
sont en continuité les uns avec les autres. On comprend sans peine
enfin le conflit qui peut surgir entre les aristotéliciens et les plato-
niciens dans le domaine des preuves de 1'existence de Dieu, car les
premiers, liés a la quiddité de la chose sensible, ne peuvent accéder a
Dieu que par l'artifice d’'un raisonnement, tandis que les seconds,
mis en rapport, par l'intelligibilité du sensible, avec l'intelligibilité
pure, atteignent Dieu dans une intuition. Dieu, en platonisme, est
présent dans la pensée, puisque la vérité est d’origine divine.

Arrétons-nous un instant a un nouveau détail propre a éclairer
les positions en présence. L’aristotélicien n’a pas assez de sarcasmes
pour cette vérité platonicienne de la chose qui finalement n’est pas
dans la chose et il est trés fier de 'appareil intellectuel, composé de
I'intellect patient et de l'intellect agent, dont il a doté I’homme pour
le rendre capable de 'opération d’abstraction. Mais pour I'adversaire,
il ne laisse pas d’'y avoir la quelque difficulté, car si l'intelligible
aristotélicien, avant l’abstraction, est individualisé et matérialisé
dans le sensible, comment trouvons-nous l'intelligible dans le sen-
sible puisqu’il n'y est pas en tant qu’intelligible ? On répond que
c’est précisément la fonction de lintellect agent de faire passer
I'intelligible en puissance dans le sensible a I'intelligible en acte dans
la pensée. Mais on répliquera que I'étre en puissance et I'étre en acte
appartiennent au méme genre, ce qui n’'est pas le cas du sensible et
de lintelligible. Comment donc faire passer I'espéce du sensible a
I'intelligible sans perdfasi eic @lo éves 7 La question reste donc
entiere de savoir comment lintellect peut aller & la recherche
d'un intelligible qu'’il ignore encore puisqu’il n’est pas encore intel-
ligible. Ou, selon une jolie comparaison citée par saint Thomas
lui-méme dans une objection a laquelle je ne vois pas qu’il ait suffi-
samment répondu, comment poursuivre un esclave fugitif qu’on
ne connait pas ?

La lecon qu’on peut tirer de la, me semble-t-il, c’est que 'aris-
totélicien nous décrit le faiz de la connaissance a partir du sensible,
comme 1l nous a décrit celui de la présence des formes a tel niveau



LES TENDANCES PLATONICIENNES ET ARISTOTELICIENNES 189

d’étre, tandis que le platonicien pose une question de droit: les
formes qui sont dans le sensible sont-elles en droit dans le sensible,
et l'intelligible qui est dans I'dme y est-il de droit ? La réponse
est négative dans les deux cas, car ’ame est une matiére pour les
formes qui sont en elle, comme le corps est une matiére pour I’ame,
et dés qu’il y a une matiére pour recevoir la forme, il y a une cause
transcendante pour la communiquer. Les formes sensibles ne viennent
pas des corps, mais de plus haut que les corps, de méme que l'intel-
ligible ne vient pas de nous, mais de plus haut que nous.

Force m’est d’arréter ici l'examen du conflit doctrinal entre
I'ancienne et la nouvelle scolastique. Peut-étre m’accorderez-vous
que la distinction que j'ai faite des tendances platoniciennes et
aristotéliciennes est propre a I'éclairer. J’ai cité souvent saint Thomas
comme représentant de l'aristotélisme, considérons maintenant la
position particuliére qu’il a prise vis-a-vis de laristotélisme lui-
meéme.

On ne peut la comprendre, je crois, qu'en se souvenant des cir-
constances historiques singuliéres de cette premiere moitié du XIII®
siécle. Les philosophes grecs de 1'école d’Alexandrie et les philosophes
arabes, qui avaient a leur disposition 'ceuvre métaphysique et psy-
chologique d’Aristote, en subirent 'influence dés le début de leur spé-
culation. Le souci qu'ils eurent du probléme d’origine donna cepen-
dant au mixte doctrinal auquel ils aboutirent un caractére platoni-
cien. Les néoplatoniciens latins du moyen dge se trouvérent, eux, dans
de tout autres circonstances. L’influence platonicienne, venue par
Cicéron, Boéce, Apulée, Chalcidius, Macrobe, Némésius, saint Augus-
tin, Denys, Jean Scot, saint Anselme, s’était épanouie au XII® siécle
sans que l'influence d’Aristote, limitée & la logique, et encore a une
logique d’abord incompléte, pilit la contrebalancer. Les traductions
latines de la Métaphysique dés avant 1200, que venait appuyer la
somme des connaissances naturelles d’Aristote, et dés 1230 'autorité
d’Averroés apportent comme d'un seul coup l'influence aristotéli-
cienne. On constate ainsi un effet de surprise, j’allais dire un effet de
masse, au profit d’Aristote, que ni les penseurs hellénistiques ni les
Arabes néoplatoniciens ne connurent. Les circonstances du temps
invitent alors a dissocier les deux tendances doctrinales plus qu’a les
unir, a choisir entre elles plutét qu’a les concilier. Albert le Grand,
I'introducteur d’Aristote en chrétienté d’Occident, pratique encore
la conciliation néoplatonicienne, mais Thomas d’Aquin et Siger de
Brabant, d'une génération plus jeunes, font un choix. La ou1 Albert
se souvient encore de sa formation ancienne, Thomas et Siger prennent
parti avec liberté et netteté pour la pensée nouvelle, c’est-a-dire en
somme pour la doctrine d’un univers congu dans sa structure statique,



I90 FERNAND BRUNNER

requérant au-dessus de lui la perfection du premier moteur, mais
nulle puissance créatrice.

La fonction, si 'on peut dire, de Siger de Brabant fut de repré-
senter cette doctrine a 1'état pur, avec les conséquences qu’elle
comportait, dont 1’éternité des espéces et la réduction de la causalité
en Dieu a la finalité. Mais Siger enseignait a la Faculté des Arts;
le théologien Thomas ne peut suivre l'aristotélisme aussi loin que son
collégue. Il lui faut de toute évidence, au nom du christianisme,
réintroduire le probléme d’origine, lequel, nous 1'avons vu, constitue
le fond de la doctrine de Platon. Voila donc Thomas d’Aquin devant
un dilemme. Alors qu’il est engagé tout entier a la suite d’Aristote,
il se trouve rejeté brusquement vers Platon. Nous le savons, ce n’est
pas du tout de cette facon que la difficulté s’est présentée aux yeux
de saint Thomas. Son aristotélisme militant I’a empéché de voir que
le probléme de 1'origine du monde, posé au sein de l'intellectualisme
antique, trouve sa solution naturelle dans le platonisme. Il a donc
entrepris I'ceuvre paradoxale de concilier le cosmogonisme chrétien
avec le cosmostatisme d’Aristote.

La définition que j’ai donnée du point de vue aristotélicien laisse
assez prévoir que je ne crois nullement qu'en conférant a 1'univers
statique d’Aristote la qualité de créé, saint Thomas ait complété
Aristote dans le sens d’Aristote (Roland-Gosselin, de Wulf). Jolivet
a observé que la juxtaposition aristotélicienne & Dieu d'un univers
non créé est un déni d’intelligibilité, puisque l'intelligible c’est 1'un ;
que la correction apportée par saint Thomas allait donc dans le
sens d’Aristote, attendu qu’elle allait dans le sens de I'intelligibilité.
Tout en reconnaissant la qualité de cette argumentation, je ne puis
admettre sa validité, car le point de vue d’Aristote me parait suffire
en soi et ne contenir nulle contradiction interne. Les droits de l'intel-
ligible sont reconnus si I’'on pose la perfection supréme de la premiére
essence ou Dieu. Ils le sont encore si 1’'on pose les degrés inférieurs de
I'intelligibilité — les formes pures, les formes des astres, les formes
des étres sublunaires — car l'intelligibilité comporte en fait ces
degrés inférieurs. Les étres, pour Aristote, sont plus ou moins divins
selon leur rang et une antique tradition, dit-il, affirme que le divin
embrasse la nature entiére. 2 Je ne vois pas le complément qu’il y
aurait a apporter la au nom de I'intelligibilité : la doctrine d’Aristote
est la description des degrés de perfection possibles, considérés chacun
a son niveau propre de réalisation: elle n’implique rien d’autre
qu’elle-méme, en tout cas pas la «suite logique » que saint Thomas,
selon de Wulf, lui a découverte.

1 Essai sur les rapports entve la pensée grecque et la pensée chrétienne, Paris,

I93I, P. 49.
2 Mét. N\, 8, 1074 b.



LES TENDANCES PLATONICIENNES ET ARISTOTELICIENNES 191

Car si complément il y a, ce ne peut étre que par le changement
de point de vue qui transformera cette vision statique des perfections
possibles en tant que réalisées en la vision mouvementée de leur réali-
sation en train de s'effectuer. Ce changement n’est autre que le
passage de la cosmologie d’Aristote au cosmogonisme platonicien.
Mais prendre le monde statique d’Aristote, informé, donc actuel,
et lui ajouter la seconde actualisation qu’est I'existence issue du Fia?
divin, c’est introduire le probléme d’origine dans l'intellectualisme
antique d’une maniére surprenante.

Rien ne montre mieux la situation particuliére ol s’est mis
saint Thomas que sa doctrine de 1’actualisation de I’étre sensible.
Chez Aristote, la forme, en actualisant la chose, lui donne d’étre
ceci ou cela et 7pso facto d’étre tout court, c’est-a-dire d’exister. La
forme rend compte simultanément de I'essence et de I'existence de
la substance ; cette indétermination fait méme le sens du mot oleie.
Saint Thomas admet aussi que la forme donne I’essence et 'acte a la
matiere. Il est facile de trouver chez lui des formules de ce genre :
Ommne esse est ab aligua forma. 11 semble donc qu’il reproduit la
doctrine d’Aristote. Il n’en est rien, car si la forme, pour lui, est bien
I'acte de la matiére, il faut encore a la matiére et a la forme un second
acte, effet de la création, pour exister. Etre une substance informée,
ce n’est pas encore étre une substance existante. L’acte de la forme
doit étre doublé par l'acte du quo est ou de ce par quoi I'existant a
I'existence.

Mais, s’il en est ainsi, la forme aristotélicienne se trouve privée
de sa fonction propre qui était de donner non seulement I’essence,
mais véritablement 1’existence, et de faire, d'une matiére, une subs-
tance qui existe. La forme, qui était 1’étre, ne 'est plus. De méme la
matiére n’est plus ordonnée a 'existence, puisqu’elle I'est d’abord a
la forme et que I'acte de la forme n’est pas encore celui de I'existence.
C’est 1a la raison profonde pour laquelle saint Thomas ne tolere
pas l'utilisation du mot de matiére pour désigner la possibilité uni-
verselle d’exister.

Cette dévalorisation de la forme n’est pas plus platonicienne
qu’aristotélicienne. La preuve en est que la these: forma dat esse
materiae, adoptée par tout le XIII¢ siecle, vient d'Ibn Gabirol et de
Gondisalvi. Sans doute, la forme platonicienne tient son efficace de
plus haut qu’elle, mais il lui demeure propre de donner I'existence,
méme si elle ne se la donne pas a soi-méme. Considérée en elle-méme,
elle n’est qu’'un possible, mais considérée par rapport a sa cause, elle
ne fait qu'un avec son existence. Sa participation au niveau supe-
rieur d’étre la constitue a la fois dans sa formalité et dans sa réalité
propres, de sorte que son exister n’est rien d’autre qu’elle-méme. D’ou
il suit que son essence et son existence, distinctes d'un certain point de



192 FERNAND BRUNNER

vue, ne se distinguent pas réellement ou comme un acte ajouté a
un autre acte.

En réintroduisant la question de l'origine du monde sans vouloir
quitter la cosmologie d’Aristote, saint Thomas quittait donc en fait
Aristote et Platon. Ce faisant, il mettait sans doute en valeur 1'idée
d’existence, mais je ne crois pas qu’il approfondissait l'intellec-
tualisme antique ; il faisait autre chose: il superposait le créatio-
nisme sémitique a l'intellectualisme antique. L’attribution de la
qualité de créé a la structure de l'univers aristotélicien provoque
en effet la dissociation de l'action créatrice d’avec lintelligibilité
actualisatrice. Cette dissociation n'a pas lieu en climat platonicien,
car la volonté divine créatrice y fusionne avec l'intelligibilité actua-
lisatrice. Mais prenez l'univers actualisé d’Aristote ; vous ne pourrez
lui conférer la qualité de créature qu’en superposant a 'acte de la
forme l'acte de I'existence. Telle est 2 mon sens la clé de la doctrine
thomiste de la duplicatio actuum. On peut douter que cette compli-
cation doctrinale soit un progrés de l'intelligibilité, puisque ce n’est
plus dans I'intuition méme de l'intelligible, comme dans la tradition
platonicienne, que se perc¢oit le mystére cosmogonique.

Pour résumer cette legon, je dirai que I'opposition médiévale des
platonisants et des aristotéliciens n’est point irréductible et qu’on
ne peut déclarer que les uns furent dans la vérité et les autres dans
I'erreur. Leurs deux groupes représentent les tendances spécifiques du
méme intellectualisme, vouées, ici, a 1'’étude du monde dans ses
perfections existantes et, la, a la description de la venue a l'existence
de ces perfections. Quant & saint Thomas, il pose aussi le probléme
de l'origine du monde. Mais, prisonnier de 1'aristotélisme, il ne peut
trouver la solution de ce probléme sans sortir de l'intellectualisme
antique en surajoutant ’action de la volonté divine a l'intelligibilité
actualisatrice de la forme. De la une dissociation réelle, dans la chose
existante, de l'intelligibilité et de l'existence, qu'on ne rencontre
pas plus au XIIe siécle que chez Boeéce.

FERNAND BRUNNER.



	Le conflit des tendances platoniciennes et aristotéliciennes au Moyen Âge

