
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 5 (1955)

Heft: 3

Artikel: Le conflit des tendances platoniciennes et aristotéliciennes au Moyen
Âge

Autor: Brunner, Fernand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380632

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CONFLIT DES TENDANCES

PLATONICIENNES ET ARISTOTÉLICIENNES

AU MOYEN ÂGE

En rencontrant, dans le De placitis philosophorum ou toute autre
doxographie, les opinions de Platon et d'Aristote après celles des

présocratiques, le lecteur chrétien a l'impression de se retrouver sur
un terrain familier. Les mythes, les symboles et les obscures dialectiques

cèdent en effet la place à l'expression en termes clairs de la
transcendance et de la spiritualité de Dieu.

Que Platon et Aristote constituent une même famille d'esprit,
c'est là chose assez évidente pour que l'idée de leur accord (malgré
les critiques que le Stagirite adresse à son maître) se soit imposée
dès l'antiquité. Telle est la thèse des néoplatoniciens depuis Ammonius

Saccas jusqu'à Simplicius. Des Grecs, ce thème passa aux Latins
par Boèce ; il fut cultivé, chez les Arabes, par Alfarabi, mais avant
lui Alkindi et, chez les Juifs, Isaac Israeli, mêlaient les doctrines
platoniciennes aux enseignements d'Aristote.

L'attribution au Stagirite par les Arabes de textes puisés chez
Plotin et chez Proclus — la Théologie d'Aristote et l'ouvrage connu
des Latins sous le nom de Liber de causis — témoigne de cet effort,
parfois exagéré, de conciliation.

Au reste, l'accord de nos deux penseurs n'allait pas sans favoriser
l'un au détriment de l'autre. La conciliation s'obtenait le plus
souvent par la hiérarchie que l'on établissait entre eux : la philosophie
d'Aristote était conçue comme une introduction à celle de Platon
ou comme l'étage inférieur d'un édifice que Platon élevait ensuite
jusqu'au faîte. On attribuait à Aristote la compétence dans les choses
de la nature et l'on réservait à Platon la science des choses divines.

Le moyen âge cependant, arabe, juif et chrétien, finit par repousser

cette conception des rapports entre le Lycée et l'Académie. Avec
Averroès (né en 1126), chez les Arabes, Maïmonide, chez les Juifs,
Albert le Grand et surtout Thomas d'Aquin (né cent ans après
Averroès), chez les Latins, l'aristotélisme prend sa revanche. Il se
souvient de l'hostilité originelle d'Aristote à la doctrine de Platon
et revendique pour l'aristotélisme le privilège d'exprimer la vérité

N. B. Leçon inaugurale donnée à l'Université de Neuchâtel le 7 décembre
1954-



l80 FERNAND BRUNNER

totale. Dans la conclusion d'un article célèbre — qui fut le point de

départ d'une controverse sur la question de savoir si la rupture
entre l'ancienne et la nouvelle scolastique avait eu lieu sur le terrain
de la doctrine de la connaissance ou sur celui de la métaphysique —
Gilson reconnaît à Thomas d'Aquin le mérite de la découverte « des
deux grandes voies ouvertes à la spéculation métaphysique — Platon
et Aristote — et de l'inévitable option qui s'impose à tout esprit
soucieux de penser avec cohérence. » T On ne saurait mieux exprimer
le refus auquel aboutit chez les Latins la confrontation des deux
tendances doctrinales.

Si nous nous situons dans cette perspective nouvelle, instaurée

par la révolte aristotélicienne contre l'hégémonie de Platon, nous
présenterons les rapports de Platon et d'Aristote d'une manière bien
différente de tout à l'heure. Nous dirons qu'Aristote, sans quitter
l'intellectualisme spiritualiste de son maître, l'a cependant corrigé
dans le sens d'une philosophie plus saine. Nous ne ferons plus de la
doctrine de Platon l'étage supérieur de la philosophie, mais nous y
verrons une construction d'essai, mal venue d'ailleurs, car la réalisation

des abstractions à laquelle cède Platon n'est autre qu'un édifice
en porte-à-faux. La preuve de l'insuffisance de la doctrine de Platon,
dirons-nous, réside dans l'incapacité où se trouve l'auteur du Timée de

traiter du monde réel autrement que par le jeu aimable du mythe.
Nous ajouterons que l'aristotélisme médiéval apporte encore un

approfondissement décisif à cette philosophie améliorée que nous
devons au Stagirite. Thomas d'Aquin dépasse en effet l'intérêt
malheureux, hérité de Platon, qu'Aristote porte à l'essence plutôt qu'à
ce qui existe. Dans l'essence de la chose, il découvre l'existence qu'elle
a reçue et qui constitue son acte dernier. 2

Cette manière de voir est celle des autorités de l'histoire de la
philosophie médiévale. Je n'aurai pas l'outrecuidance d'en prendre
le contre-pied, puisque je serais certain d'avance d'être dans l'erreur.
Je voudrais seulement présenter une vue différente de l'histoire en
montrant qu'au sein de la même école, Aristote n'améliore pas
Platon, mais fait autre chose que lui et qu'il est possible, à plus
juste titre encore, de porter le même jugement sur les rapports de
la doctrine de saint Thomas avec celle d'Aristote.

Il y a sans doute une part de vérité dans la hiérarchie qu'établissent

les néoplatoniciens et Alfarabi entre Platon et Aristote. L'étude
des choses sensibles, à laquelle condescend Platon (voyez Timée 59 cd),

1 Pourquoi saint Thomas a critiqué saint Augustin (Archives d'histoire
doctrinale et littéraire du moyen âge, t. I, Paris, 1926), p. 126.

2 Cf. E. Gilson : L'être et l'essence, p. 24-77.



LES TENDANCES PLATONICIENNES ET ARISTOTELICIENNES l8l
est celle-là même à laquelle Aristote consacre le plus clair de son
effort. Qu'Aristote situe la réalité où Platon n'aperçoit qu'image et
reflet, voilà l'expression de l'intérêt que l'un porte au monde sensible
et l'autre au monde intelligible et le résultat, si j'ose dire, d'une sorte
de division du travail.

Il faut avouer cependant que ces considérations ne suffisent pas
à rendre compte des différences spécifiques de l'aristotélisme et du
platonisme et que l'entreprise de conciliation d'Alfarabi se trouve
par trop facilitée par les fausses attributions à Aristote dont nous
avons parlé. C'est en effet à ces ouvrages inauthentiques que le
philosophe arabe recourt pour rendre compte, du point de vue d'Aristote,
de la genèse du monde. Aristote aurait dit que la matière reçoit la
corporéité et l'ordre de la volonté du créateur, que l'un est présent
en toute multiplicité, car toute multiplicité dans laquelle l'unité ne
se trouverait pas devrait être tout à fait illimitée, etc.

Or, ce qui frappe chez Aristote, c'est précisément qu'il n'a rien
dit de tel, et c'est même ce trait qui nous fournira le moyen de
caractériser sa doctrine et, par antithèse, celle de son maître. Il y a,
dirons-nous, au sein de l'intellectualisme spiritualiste antique, deux
problématiques : l'une, qui est platonicienne, s'inquiète de l'origine
du monde ; l'autre, qui est propre à Aristote, concerne le monde tel
qu'il existe maintenant. D'un côté une cosmogonie, de l'autre, une
cosmologie. Ce n'est pas en effet dans le seul mythe que Platon
s'intéresse au devenir : les Idées sont pour lui des causes et le beau en
soi fait (7ro£ï, Phédon ioo d) le beau dans les choses. L'exempla-
risme et la doctrine de la participation ne sont rien d'autre que
l'expression du même souci cosmogonique. Si le monde sensible renvoie
à une réalité suprasensible, c'est parce qu'il est conçu comme un
être dérivé dont il faut rendre compte en le rattachant à sa cause.
La cosmogonie du Timée, loin d'être un jeu qu'Aristote évitera
comme une facilité, figure au contraire la tendance profonde du
platonisme et confirme l'unité de la doctrine. Si Aristote n'a pas
voulu comprendre le pouvoir causal des Idées, dont le Démiurge est
la personnification, c'est qu'il ne se souciait nullement de la
génération des formes d'un niveau de l'existence à l'autre. Sa vraie et au
fond unique objection à l'idéalisme platonicien, c'est qu'il est impossible

que la substance soit séparée de ce dont elle est substance
(cf. Met. A, 9, 991 b 1). Rien ne montre mieux le souci d'Aristote de
considérer les essences à leur niveau propre, là où elles sont et nulle
part ailleurs, et au contraire la préoccupation de Platon de rapporter
les êtres au niveau supérieur qui rende raison de leur essence et de
leur existence.

Je ne reconnaîtrais donc pas de conflit chez Platon entre la
dialectique comme science de l'être et la cosmogonie comme opinion sur



l82 FERNAND BRUNNER

le devenir. La dialectique monte au principe réel (Rép. 511 a, Phéd.
101 d-e) dont elle redescend selon l'ordre même des êtres qui procèdent

de ce principe. L'intelligible qui est la cause du monde assure la
genèse du monde dans l'intemporalité des essences, tandis que le

mythe la raconte pour la sensation dans le langage de la temporalité.
Ignorer le souci cosmogonique qui est au fond du platonisme, c'est

manquer le point d'attache naturel du néoplatonisme à la doctrine
mère et forcer l'originalité de la nouvelle école.

De toutes façons, le platonisme médiéval est inséparable du
néoplatonisme, et la cosmogonie du Timée, qui est à peu près tout
ce que le moyen âge connaît directement de l'œuvre de Platon, est
interprétée à la lumière de la philosophie alexandrine et de la pensée
latine, chrétienne, juive et arabe qui a subi son influence. Nous admettrons

donc que les tendances platoniciennes en elles-mêmes et au
moyen âge consistent à rechercher la cause des êtres d'un certain
ordre dans une réalité d'un ordre supérieur et que les tendances
aristotéliciennes trouvent leur expression dans le souci, non pas de

l'origine, mais de la structure de l'univers. Nous allons voir que cette
distinction jette une certaine lumière sur le conflit qui opposa, au
XIIIe siècle, l'ancienne et la nouvelle scolastique.

Enumérons, pour présenter ce conflit, les thèses opposées des

platonisants et des aristotéliciens. Nous relèverons, du côté
platonicien :

l'opposition de l'être et du devenir ;

la production des espèces par un monde supérieur ;

l'extension du devenir substantiel au-delà du monde sub¬

lunaire ;

l'extension des notions de matière et de forme à toute créature ;

la multiplication des formes constitutives d'un même être ;

la substantialité de l'âme et le caractère accidentel de son
union avec le corps ;

l'existence d'une forme propre du corps ;

la conception de la matière comme condition d'imperfection
et comme siège de raisons séminales ;

la connaissance immédiate de l'intelligible et de Dieu ;

le réalisme des universaux ;

la sensation conçue comme une activité de l'âme ;

Dieu appelé être et forme de toutes choses ;

l'univocité de l'être ;

Dieu considéré comme perfection spirituelle ultime, plutôt
que comme moteur du monde ;

Dieu considéré comme encore supérieur à la forme et à l'intel¬
ligence.



LES TENDANCES PLATONICIENNES ET ARISTOTÉLICIENNES 183

Du côté des aristotéliciens, on aurait les affirmations inverses,
à savoir :

l'union de l'être et du devenir ;

l'éternité des espèces ;

la limitation du devenir substantiel au monde sublunaire ;

la composition hylémorphique exclue des êtres spirituels ;

l'unicité de la forme constitutive ;

l'union essentielle de l'âme avec le corps ;

le refus de la forma corporeitatis ;

la matière conçue comme ordonnée à l'être et comme dépour¬
vue de raisons séminales ;

la connaissance médiate de l'intelligible et de Dieu ;

le conceptualisme ;

la sensation conçue comme passive ;

Dieu considéré comme l'inteUigibilité de soi et non comme
celle des choses ;

l'analogie de l'être ;

Dieu considéré comme le moteur du monde ;

Dieu, pensée de soi par soi, conçu essentiellement comme
intelligence.

Ces listes ne sont pas exhaustives ; de plus, l'étude de chacun de

ces couples d'affirmations opposées à la lumière de la distinction que
j'ai faite des tendances platoniciennes et aristotéliciennes serait
l'objet d'un volume et non d'une leçon, même inaugurale. Je me
limiterai donc à l'examen sommaire de quelques-uns de ces points
de friction, en commençant par les premiers; ensuite, j'observerai
la position propre de saint Thomas à l'égard d'Aristote.

Il est probable qu'on manque le sens du contraste platonicien de

l'être et du devenir si l'on n'y voit pas le problème d'origine qui
caractérise, me semble-t-il, la pensée de Platon. L'aristotélicien
Thomas présente le platonisme comme un redressement du scepticisme

d'Heraclite et des sophistes, mais un redressement imparfait
parce qu'il dépasse son but : au lieu de sauver la vérité en la
reconnaissant dans le monde du devenir, Platon, sous l'influence encore du
scepticisme, l'aurait placée hors des choses. Cette explication n'est
peut-être pas suffisante si la doctrine de Platon procède moins d'un
effort manqué pour atteindre la vérité dans le sensible, que de la volonté
délibérée de s'élever au-dessus du sensible pour en rechercher la
cause. Dans le Banquet, il n'est pas question de nier absolument la
beauté du sensible, mais de la nier relativement à la beauté en soi,
qui est la cause de la beauté du sensible. Le devenir s'oppose à l'être
comme l'imparfait s'oppose au parfait ou comme par autrui s'oppose



184 FERNAND BRUNNER

à par soi. Loin de refuser toute vérité et tout être au devenir, le

platonicien en cherche le fondement dans la vérité et l'être pur des
Idées. Le monde sensible est une présence qu'Aristote considère dans
sa perfection propre. Il est pour Platon l'absence de l'absolue perfection,

mais non point l'absence absolue de la perfection.
C'est pourquoi l'espèce, ou la forme, chez Aristote, est éternelle,

alors qu'elle vient à l'existence, dans la perspective platonicienne,
puisqu'elle procède du monde intelligible. Avant d'être celle des

augustiniens du XIIIe siècle, c'est déjà la doctrine de Boèce : Ex
his enim formis quae praeter materiam sunt, istae formae venerunt quae
sunt in materia et corpus efficiunt. Cette même affirmation de la
causalité et du mouvement créateur d'un niveau supérieur de réalité
par rapport au niveau qui lui est inférieur est le caractère saillant du
platonisme du XIIe siècle, chez Thierry de Chartres comme chez
Bernard ou chez Gilbert de la Porrée. De Wulf a écrit de Thierry :

« Il ne s'occupe que de l'ordre statique du réel et les problèmes du
devenir ne l'intéressent pas. »2 II me semble qu'il suffit de lire une
page d'un auteur de l'école de Thierry pour être persuadé du
contraire. Voici trois textes recueillis chez Parent : Ipsa mutabilia non
vere sunt, sed dicuntur essentia quia fluunt ab ente. Ou bien : Ipsa
Veritas et immutabilitas quae scilicet ipsum esse est, causa scilicet et

origo essendi omnium rerum, et ex qua est esse omnium rerum. Ou
encore : Dicitur autem prima forma quae est divinitas forma formarum
quia est generativa formarum. 3 Feut-on des textes de Thierry lui-
même En voici : Ex vera unitate quae Deus est pluralitas creatur.
Et encore : Sed est unitas, id est aeternitas et interminabilis rerum
permanentia, quae cunctorum est fons et origo. 4

Mais si l'espèce sensible vient d'en haut, si, de la sorte, dans l'esprit
du platonisme, toute réalité vient à l'existence à partir d'une réalité
plus haute, la notion de venue à l'être dépasse largement le phénomène

de la génération qui caractérise le monde sublunaire. Si l'espèce
elle-même est produite, cela signifie que le monde sublunaire tout
entier est considéré comme passant de la non-existence à l'existence,
et non plus seulement l'être individuel qu'engendre un autre être de
même espèce. Les astres eux-mêmes viendront à l'être, puisque eux
aussi sont doués de formes requérant une cause. On leur reconnaîtra
non plus seulement un devenir local, mais encore un devenir substan-

1 De Trinitate liber, c. Il, Migne, P. L., t. 64, col. 1250.
2 Histoire de la philosophie médiévale, 6e éd., Louvain et Paris, 1934, p. 185.
3 La doctrine de la création dans l'école de Chartres, Paris et Ottawa, 1938,

p. 195-197-
4 Haureau : Notices et extraits de quelques manuscrits latins de la Bibliothèque

nationale, t. I, Paris, 1890, p. 64.



LES TENDANCES PLATONICIENNES ET ARISTOTÉLICIENNES 185

tiel. Enfin, il sera permis d'en dire autant des Intelligences qui les

gouvernent, par rapport à la Réalité divine suprême.
On voit que la distinction médiévale de l'essence et de l'existence

trouve son origine historique dans l'école de Platon plutôt que dans
celle d'Aristote, puisqu'elle a pour objet d'exprimer le fait que l'être
créé ne doit pas son existence à soi-même. J Sans doute, le Stagirite
aussi distingue l'essence de l'existence, la question quid sit de la
question an sit, mais il ne le fait pas dans le même contexte. Il s'agit
chez lui de définitions portant sur la réalité, alors que la tradition
platonicienne traite de l'origine des différents niveaux de réalité.
Dès que la suffisance en soi de Dieu est comparée à la venue à l'existence

du monde (et non point seulement à la nature statique du
monde comme chez Aristote), le fondement de la distinction de
l'essence et de l'existence au sens médiéval est posé. Plotin, Proclus,
Denys, Augustin, Boèce, Avicenne, Guillaume d'Auvergne, telles
sont les étapes de l'enseignement de type platonicien où l'aséité de
Dieu s'oppose à la productibilité de l'univers (l'effectibilitas de Duns
Scot). Quant à la question de savoir si, dans cet enseignement, la
distinction de l'essence et de l'existence est réelle ou idéale, c'est un
autre problème que nous retrouverons à la fin de cet exposé.

L'examen des thèses relatives à la matière et à la forme pourrait
nous retenir longtemps. Contentons-nous des observations suivantes.
Aristote, dominé par le souci de séparer les différents niveaux de

l'être, fait de la matière un élément propre à l'être sublunaire.
Fondement de la génération et de la corruption, la matière n'est plus
nécessaire (sauf au sens spécial de fondement du déplacement local)
au niveau des astres et a fortiori à celui des Intelligences.

Mais, aux yeux du platonicien, la venue à l'être n'a pas lieu
seulement au sein du monde physique par l'intermédiaire de la génération,
car tout être, même intelligible, est possible avant d'être. Il appellera
donc matière la possibilité en général de toute venue à l'être, qu'elle
ait lieu sine tempore, comme c'est le cas des substances incorruptibles
ou anges, ou cum tempore dans les conditions qui sont les nôtres. De
ce point de vue, la matière de notre monde ne sera qu'un cas particulier

de la matière en général et se définira par le fait qu'elle est non
seulement un support d'être, mais encore le support d'un être engen-
drable et corruptible. 2

Si donc, dans l'univers platonicien, la matière comme la forme est
présente partout, chaque niveau d'être se communiquant au niveau

1 Cf. P. Mandonnet in Revue thomiste, Toulouse, 1910, 18e année, p. 753.
2 Cf. saint Bonaventure : II Sent., d. 3, p. 1, art. 1, q. 2, ad Resp.,

Quaracchi, 1885, t. II, p. 96-98.



l86 FERNAND BRUNNER

inférieur, la doctrine si disputée de la pluralité des formes s'éclaire.
L'aristotélicien s'attache à définir un composé sensible et cela lui
suffit ; alors que le platonicien se demande comment les perfections
sensibles sont descendues des perfections intelligibles et comment
celles-ci, à leur tour, procèdent les unes des autres. Il suffit à l'homme
d'Aristote d'être l'unité d'un corps et d'une âme. Il faut que l'homme
du platonicien porte en lui la multiplicité des niveaux d'existence
qui le constituent.

S'il est permis d'entrer ici pour quelques instants dans la subtilité
des détails, je citerai quelques objections aristotéliciennes et
montrerai comment elles se réfutent d'elles-mêmes dès qu'on se place au
point de vue différent de la tradition platonicienne.

Si l'âme, en tant que niveau particulier d'être, est composée de

matière, dit l'aristotélicien, on ne voit pas comment elle pourrait
être reçue par le corps comme forme, puisque le propre de la matière
est d'être non pas chose reçue, mais sujet. De deux choses l'une : ou
bien l'âme, composée de forme et de matière, est la forme du corps
selon sa forme seulement ; mais alors une seule et même forme
parferait des matières de genres différents, à savoir la matière spirituelle
de l'âme et la matière du corps, ce qui est impossible. Ou bien, il
appartient à l'âme tout entière d'être la forme du corps, mais, là,
nouvelle impossibilité, car on entend par matière ce qui est en
puissance seulement et ce qui est en puissance seulement, à savoir la
matière de l'âme, ne peut être l'acte de quelque chose, c'est-à-dire
se comporter comme une forme. I

Bien d'autres objections de cette force ont été faites — les plus
intéressantes sont tirées du caractère substantiel ou accidentel de
la forme — mais le malheur est qu'elles n'ont tout leur sens que dans

l'optique propre d'Aristote. Il suffit en effet, pour les réfuter, de se

souvenir que, selon Avicébron, par exemple, la matière pénètre
normalement tous les niveaux de l'univers pour constituer en chacun
d'eux sa propre puissance à être, de même que la forme se retrouve
de degré en degré selon un ordre régulier de perfection. L'âme, forme
et matière, est donc reçue respectivement dans la forme et la matière
du corps. Et il n'y a pas de difficulté dans cette perspective, à ce que
la matière supérieure soit comme une forme pour la matière
inférieure puisqu'elle en est la cause, ni à ce que la forme de l'âme soit
la forme de sa matière propre en même temps que la forme du corps,
car la forme de l'âme devient la forme du corps par l'énergie qui est
issue d'elle. On peut dire en ce sens que la forme de l'âme est la forme
de la forme du corps. 2

1 Cf. saint Thomas : Tractatus de spiritualibus creaturis, a. 9, ad gm.
2 Cf. Ibn Gabirol : Fons vitae, III, éd. Bäumker, p. 152, 20.



LES TENDANCES PLATONICIENNES ET ARISTOTÉLICIENNES 187

Composé chacun de forme et de matière, l'âme et le corps font
donc figure tous deux de substances. En lui reprochant ce spiritualisme

exagéré comme ce matérialisme, l'aristotélicien accuse le pla-
tonisant de briser l'unité de l'être et de négliger le problème de l'union
de l'âme avec le corps. Mais la difficulté vient du fait que cette union
est assurée en platonisme d'une autre manière qu'en aristotélisme
et cette manière a l'inconvénient de supposer la question d'origine
que l'aristotélisme ignore. Dire que l'âme est la forme du corps,
non par son être, mais par une fonction qui dérive de son être, c'est
se référer au problème de l'origine du corps par rapport aux réalités
intelligibles non corporelles. Si donc l'union de l'âme et du corps
est assurée par la vertu ou l'illumination qui procède de l'être de

l'âme, elle ne laisse pas de tenir à l'être de l'âme. Saint Bonaventure,
Robert Kilwardby ou Jean Peckham présentent ici un souci
cosmogonique analogue à la conception platonisante de l'âme unie au

corps comme moteur ou comme cause du corps. «

Quittons les notions de matière et de forme pour aborder le
dernier objet de notre conflit, que je retiendrai devant vous : je
veux parler de la théorie de la connaissance humaine. Nous y retrouverons

la distinction que nous avons établie entre les tendances
platoniciennes et aristotéliciennes, car de même qu'en métaphysique
l'aristotélisme se définit par la perfection achevée des niveaux d'être,
tandis que tout degré de réalité est conçu par le platonicien comme
ouvert sur la réalité supérieure dont il reçoit l'existence et la forme,
ainsi, en théorie de le connaissance, le platonisme fait sauter les
cloisons aristotéliciennes entre les niveaux d'intelligibilité.

Que les épigones de Platon et d'Aristote voient l'objet de
l'intelligence les uns dans l'intelligible en soi et les autres dans la quiddité
de la chose sensible, il n'y a rien qui ne se puisse mieux comprendre.
Il faut, chez Aristote, que l'intelligibilité des choses se connaisse là
où elle est, c'est-à-dire dans les choses, et il faut de même que chez
Platon l'âme s'élève à la réalité suprasensible d'où l'intelligible
descend dans le sensible. Là où la métaphysique décrit la structure
de l'univers, la théorie de la connaissance du monde sensible, ne
considérant que le monde sensible, ne pourra être qu'empirique.
Et là où la métaphysique se préoccupe de l'origine des êtres, la théorie
de la connaissance, en cherchant au-delà du sensible l'essence vraie
du sensible, sera nécessairement idéaliste. 2

1 La forme inférieure du corps est chez eux l'intermédiaire qui permet la
réception par le corps de la forme supérieure de l'âme.

2 C'est pourquoi la rupture entre la nouvelle scolastique et l'ancienne a
eu lieu à la fois sur le terrain de la métaphysique et sur celui de la théorie
de la connaissance.



Iöö FERNAND BRUNNER

D'où les oppositions bien connues : d'un côté le corps est un
auxiliaire de l'intellection, de l'autre, il est un obstacle ; d'un côté
l'intellect en puissance d'intellection est comme une tablette rase,
de l'autre, il est habité par le souvenir de l'intelligible ; d'un côté
encore, un intellect agent nous est nécessaire, puisque les universaux
n'existent en acte ni dans le sensible ni hors du sensible, de l'autre,
si l'on parle aussi d'intellect agent, il s'agit de Dieu ou d'une
substance spirituelle inférieure à Dieu, mais supérieure à nous. Il est
normal que dans la perspective platonisante une intervention divine
directe soit requise dans l'opération humaine d'intellection, puisque
les différents niveaux d'intelligibilité, la nature et la surnature,
sont en continuité les uns avec les autres. On comprend sans peine
enfin le conflit qui peut surgir entre les aristotéliciens et les
platoniciens dans le domaine des preuves de l'existence de Dieu, car les

premiers, liés à la quiddité de la chose sensible, ne peuvent accéder à

Dieu que par l'artifice d'un raisonnement, tandis que les seconds,
mis en rapport, par l'intelligibilité du sensible, avec l'intelligibilité
pure, atteignent Dieu dans une intuition. Dieu, en platonisme, est
présent dans la pensée, puisque la vérité est d'origine divine.

Arrêtons-nous un instant à un nouveau détail propre à éclairer
les positions en présence. L'aristotélicien n'a pas assez de sarcasmes

pour cette vérité platonicienne de la chose qui finalement n'est pas
dans la chose et il est très fier de l'appareil intellectuel, composé de
l'intellect patient et de l'intellect agent, dont il a doté l'homme pour
le rendre capable de l'opération d'abstraction. Mais pour l'adversaire,
il ne laisse pas d'y avoir là quelque difficulté, car si l'intelligible
aristotélicien, avant l'abstraction, est individualisé et matérialisé
dans le sensible, comment trouvons-nous l'intelligible dans le
sensible puisqu'il n'y est pas en tant qu'intelligible On répond que
c'est précisément la fonction de l'intellect agent de faire passer
l'intelligible en puissance dans le sensible à l'intelligible en acte dans
la pensée. Mais on répliquera que l'être en puissance et l'être en acte
appartiennent au même genre, ce qui n'est pas le cas du sensible et
de l'intelligible. Comment donc faire passer l'espèce du sensible à

l'intelligible sans perißatric eiç Silo yévoç La question reste donc
entière de savoir comment l'intellect peut aller à la recherche
d'un intelligible qu'il ignore encore puisqu'il n'est pas encore
intelligible. Ou, selon une jolie comparaison citée par saint Thomas
lui-même dans une objection à laquelle je ne vois pas qu'il ait
suffisamment répondu, comment poursuivre un esclave fugitif qu'on
ne connaît pas

La leçon qu'on peut tirer de là, me semble-t-il, c'est que
l'aristotélicien nous décrit le fait de la connaissance à partir du sensible,
comme il nous a décrit celui de la présence des formes à tel niveau



LES TENDANCES PLATONICIENNES ET ARISTOTÉLICIENNES 189

d'être, tandis que le platonicien pose une question de droit : les
formes qui sont dans le sensible sont-elles en droit dans le sensible,
et l'intelligible qui est dans l'âme y est-il de droit La réponse
est négative dans les deux cas, car l'âme est une matière pour les

formes qui sont en elle, comme le corps est une matière pour l'âme,
et dès qu'il y a une matière pour recevoir la forme, il y a une cause
transcendante pour la communiquer. Les formes sensibles ne viennent
pas des corps, mais de plus haut que les corps, de même que l'intelligible

ne vient pas de nous, mais de plus haut que nous.

Force m'est d'arrêter ici l'examen du conflit doctrinal entre
l'ancienne et la nouvelle scolastique. Peut-être m'accorderez-vous
que la distinction que j'ai faite des tendances platoniciennes et
aristotéliciennes est propre à l'éclairer. J'ai cité souvent saint Thomas
comme représentant de l'aristotélisme, considérons maintenant la
position particulière qu'il a prise vis-à-vis de l'aristotélisme lui-
même.

On ne peut la comprendre, je crois, qu'en se souvenant des
circonstances historiques singulières de cette première moitié du XIIIe
siècle. Les philosophes grecs de l'école d'Alexandrie et les philosophes
arabes, qui avaient à leur disposition l'œuvre métaphysique et
psychologique d'Aristote, en subirent l'influence dès le début de leur
spéculation. Le souci qu'ils eurent du problème d'origine donna cependant

au mixte doctrinal auquel ils aboutirent un caractère platonicien.

Les néoplatoniciens latins du moyen âge se trouvèrent, eux, dans
de tout autres circonstances. L'influence platonicienne, venue par
Cicéron, Boèce, Apulée, Chalcidius, Macrobe, Némésius, saint Augustin,

Denys, Jean Scot, saint Anselme, s'était épanouie au XIIe siècle

sans que l'influence d'Aristote, limitée à la logique, et encore à une
logique d'abord incomplète, pût la contrebalancer. Les traductions
latines de la Métaphysique dès avant 1200, que venait appuyer la
somme des connaissances naturelles d'Aristote, et dès 1230 l'autorité
d'Averroès apportent comme d'un seul coup l'influence aristotélicienne.

On constate ainsi un effet de surprise, j'allais dire un effet de

masse, au profit d'Aristote, que ni les penseurs hellénistiques ni les

Arabes néoplatoniciens ne connurent. Les circonstances du temps
invitent alors à dissocier les deux tendances doctrinales plus qu'à les

unir, à choisir entre elles plutôt qu'à les concilier. Albert le Grand,
l'introducteur d'Aristote en chrétienté d'Occident, pratique encore
la conciliation néoplatonicienne, mais Thomas d'Aquin et Siger de

Brabant, d'une génération plus jeunes, font un choix. Là où Albert
se souvient encore de sa formation ancienne, Thomas et Siger prennent
parti avec liberté et netteté pour la pensée nouvelle, c'est-à-dire en
somme pour la doctrine d'un univers conçu dans sa structure statique,



190 FERNAND BRUNNER

requérant au-dessus de lui la perfection du premier moteur, mais
nulle puissance créatrice.

La fonction, si l'on peut dire, de Siger de Brabant fut de
représenter cette doctrine à l'état pur, avec les conséquences qu'elle
comportait, dont l'éternité des espèces et la réduction de la causalité
en Dieu à la finalité. Mais Siger enseignait à la Faculté des Arts ;

le théologien Thomas ne peut suivre l'aristotélisme aussi loin que son
collègue. Il lui faut de toute évidence, au nom du christianisme,
réintroduire le problème d'origine, lequel, nous l'avons vu, constitue
le fond de la doctrine de Platon. Voilà donc Thomas d'Aquin devant
un dilemme. Alors qu'il est engagé tout entier à la suite d'Aristote,
il se trouve rejeté brusquement vers Platon. Nous le savons, ce n'est
pas du tout de cette façon que la difficulté s'est présentée aux yeux
de saint Thomas. Son aristotélisme militant l'a empêché de voir que
le problème de l'origine du monde, posé au sein de l'intellectualisme
antique, trouve sa solution naturelle dans le platonisme. Il a donc
entrepris l'œuvre paradoxale de concilier le cosmogonisme chrétien
avec le cosmostatisme d'Aristote.

La définition que j'ai donnée du point de vue aristotélicien laisse
assez prévoir que je ne crois nullement qu'en conférant à l'univers
statique d'Aristote la qualité de créé, saint Thomas ait complété
Aristote dans le sens d'Aristote (Roland-Gosselin, de Wulf). Jolivet
a observé que la juxtaposition aristotélicienne à Dieu d'un univers
non créé est un déni d'intelligibilité, puisque l'intelligible c'est l'un ;

que la correction apportée par saint Thomas allait donc dans le

sens d'Aristote, attendu qu'elle allait dans le sens de l'intelligibilité. I

Tout en reconnaissant la qualité de cette argumentation, je ne puis
admettre sa validité, car le point de vue d'Aristote me paraît suffire
en soi et ne contenir nulle contradiction interne. Les droits de l'intelligible

sont reconnus si l'on pose la perfection suprême de la première
essence ou Dieu. Ils le sont encore si l'on pose les degrés inférieurs de

l'intelligibilité — les formes pures, les formes des astres, les formes
des êtres sublunaires — car l'intelligibilité comporte en fait ces

degrés inférieurs. Les êtres, pour Aristote, sont plus ou moins divins
selon leur rang et une antique tradition, dit-il, affirme que le divin
embrasse la nature entière. 2 Je ne vois pas le complément qu'il y
aurait à apporter là au nom de l'intelligibilité : la doctrine d'Aristote
est la description des degrés de perfection possibles, considérés chacun
à son niveau propre de réalisation : elle n'implique rien d'autre
qu'elle-même, en tout cas pas la « suite logique » que saint Thomas,
selon de Wulf, lui a découverte.

1 Essai sur les rapports entre la pensée grecque et la pensée chrétienne, Paris,
1931. P- 49-

2 Met. A. 8, 1074 b.



LES TENDANCES PLATONICIENNES ET ARISTOTÉLICIENNES I9I

Car si complément il y a, ce ne peut être que par le changement
de point de vue qui transformera cette vision statique des perfections
possibles en tant que réalisées en la vision mouvementée de leur
réalisation en train de s'effectuer. Ce changement n'est autre que le

passage de la cosmologie d'Aristote au cosmogonisme platonicien.
Mais prendre le monde statique d'Aristote, informé, donc actuel,
et lui ajouter la seconde actualisation qu'est l'existence issue du Fiat
divin, c'est introduire le problème d'origine dans l'intellectualisme
antique d'une manière surprenante.

Rien ne montre mieux la situation particulière où s'est mis
saint Thomas que sa doctrine de l'actualisation de l'être sensible.
Chez Aristote, la forme, en actualisant la chose, lui donne d'être
ceci ou cela et ipso facto d'être tout court, c'est-à-dire d'exister. La
forme rend compte simultanément de l'essence et de l'existence de
la substance ; cette indétermination fait même le sens du mot ova-ia.

Saint Thomas admet aussi que la forme donne l'essence et l'acte à la
matière. Il est facile de trouver chez lui des formules de ce genre :

Omne esse est ab aliqua forma. Il semble donc qu'il reproduit la
doctrine d'Aristote. Il n'en est rien, car si la forme, pour lui, est bien
l'acte de la matière, il faut encore à la matière et à la forme un second

acte, effet de la création, pour exister. Etre une substance informée,
ce n'est pas encore être une substance existante. L'acte de la forme
doit être doublé par l'acte du quo est ou de ce par quoi l'existant a
l'existence.

Mais, s'il en est ainsi, la forme aristotélicienne se trouve privée
de sa fonction propre qui était de donner non seulement l'essence,
mais véritablement l'existence, et de faire, d'une matière, une
substance qui existe. La forme, qui était l'être, ne l'est plus. De même la
matière n'est plus ordonnée à l'existence, puisqu'elle l'est d'abord à
la forme et que l'acte de la forme n'est pas encore celui de l'existence.
C'est là la raison profonde pour laquelle saint Thomas ne tolère
pas l'utilisation du mot de matière pour désigner la possibilité
universelle d'exister.

Cette dévalorisation de la forme n'est pas plus platonicienne
qu'aristotélicienne. La preuve en est que la thèse : forma dat esse

materiae, adoptée par tout le XIIIe siècle, vient d'Ibn Gabirol et de
Gondisalvi. Sans doute, la forme platonicienne tient son efficace de

plus haut qu'elle, mais il lui demeure propre de donner l'existence,
même si elle ne se la donne pas à soi-même. Considérée en elle-même,
elle n'est qu'un possible, mais considérée par rapport à sa cause, elle

ne fait qu'un avec son existence. Sa participation au niveau supérieur

d'être la constitue à la fois dans sa formalité et dans sa réalité
propres, de sorte que son exister n'est rien d'autre qu'elle-même. D'où
il suit que son essence et son existence, distinctes d'un certain point de



I92 FERNAND BRUNNER

vue, ne se distinguent pas réellement ou comme un acte ajouté à

un autre acte.
En réintroduisant la question de l'origine du monde sans vouloir

quitter la cosmologie d'Aristote, saint Thomas quittait donc en fait
Aristote et Platon. Ce faisant, il mettait sans doute en valeur l'idée
d'existence, mais je ne crois pas qu'il approfondissait l'intellectualisme

antique ; il faisait autre chose : il superposait le créationisme

sémitique à l'intellectualisme antique. L'attribution de la
qualité de créé à la structure de l'univers aristotélicien provoque
en effet la dissociation de l'action créatrice d'avec l'intelligibilité
actualisatrice. Cette dissociation n'a pas lieu en climat platonicien,
car la volonté divine créatrice y fusionne avec l'intelligibilité
actualisatrice. Mais prenez l'univers actualisé d'Aristote ; vous ne pourrez
lui conférer la qualité de créature qu'en superposant à l'acte de la
forme l'acte de l'existence. Telle est à mon sens la clé de la doctrine
thomiste de la duplicatio actuum. On peut douter que cette complication

doctrinale soit un progrès de l'intelligibilité, puisque ce n'est
plus dans l'intuition même de l'intelligible, comme dans la tradition
platonicienne, que se perçoit le mystère cosmogonique.

Pour résumer cette leçon, je dirai que l'opposition médiévale des

platonisants et des aristotéliciens n'est point irréductible et qu'on
ne peut déclarer que les uns furent dans la vérité et les autres dans
l'erreur. Leurs deux groupes représentent les tendances spécifiques du
même intellectualisme, vouées, ici, à l'étude du monde dans ses

perfections existantes et, là, à la description de la venue à l'existence
de ces perfections. Quant à saint Thomas, il pose aussi le problème
de l'origine du monde. Mais, prisonnier de l'aristotélisme, il ne peut
trouver la solution de ce problème sans sortir de l'intellectualisme
antique en surajoutant l'action de la volonté divine à l'intelligibilité
actualisatrice de la forme. De là une dissociation réelle, dans la chose

existante, de l'intelligibilité et de l'existence, qu'on ne rencontre
pas plus au XIIe siècle que chez Boèce.

Fernand Brunner.


	Le conflit des tendances platoniciennes et aristotéliciennes au Moyen Âge

