
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 4 (1954)

Heft: 3

Artikel: Quelques aspects du déclin des absolus classiques dans la pensée
contemporaine de langue française

Autor: Virieux-Reymond, Antoinette

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380614

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SOCIÉTÉ ROMANDE DE PfflLOSOPfflE

SÉANCE ANNUELLE
13 juin 1954

QUELQUES ASPECTS

DU DÉCLIN DES ABSOLUS CLASSIQUES
DANS LA PENSÉE CONTEMPORAINE

DE LANGUE FRANÇAISE

A la mémoire de ma belle-sœur Nora Virieux
que ces problèmes intéressaient profondément

Portant sur la pensée contemporaine, cette étude offre une
première difficulté : Comment parvenir à l'impartialité pour formuler un
jugement objectif lorsqu'on manque du recul nécessaire que donne
l'éloignement dans le temps

De plus, quel sens doit-on attribuer au terme d'absolu Ses

acceptions sont nombreuses : M. Lalande, dans son Vocabulaire,
n'en énumère pas moins de huit.

Etymologiquement, ce terme désigne ce qui est soit détaché, soit
achevé, donc ce qui se suffit à soi-même parce que sans communication

ou bien ce qui est parfait. Chez les Anciens, l'infini étant synonyme
d'imparfait, d'inachevé, la notion d'absolu entraîne donc pour eux celle
de finitude ; mais depuis que le christianisme a associé les concepts
d'infini et de parfait, c'est au contraire à l'infini que le terme d'absolu
sera uni.

Lorsqu'on lui confère une portée métaphysique, on se heurte à de
nombreuses difficultés bien connues : « Comment, si l'Absolu se suffit à
lui-même, peut-il entrer en relation avec les êtres qui dépendent de
lui sans se relativiser en quelque sorte D'autre part, comment un
même Absolu peut-il servir de Source inconditionnée à un grand
nombre d'êtres, qualitativement différents, sans y perdre toute espèce
de qualification »

Enfin, comme le rappelle M. Jean Wahl dans son Traité de

métaphysique, il y a, dès l'époque platonicienne, un conflit entre deux
représentations de l'absolu métaphysique, l'une le considérant comme
complètement séparé et transcendant, l'autre, le concevant comme
inclusif et compréhensif par rapport aux autres êtres » (ce qui serait
déjà une manière de le relativiser).

1 Jean Wahl : Traité de métaphysique, p. 640 sqq. Paris, Payot, 1953.



ig8 ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND

Lorsqu'on ne se prononce pas au sujet de la portée métaphysique
de l'Absolu, on le considère du point de vue épistémologique comme
un concept « indépendant de tout repère ou de tout paramètre
arbitraire » »

Historiquement, c'est le sens métaphysique du terme qui a
précédé l'autre. Dans l'antiquité, notamment, les penseurs grecs ont cru
que l'on pourrait trouver un principe absolu qui fût un être inconditionné

servant de base aussi bien à la science qu'à la métaphysique 2.

Toutefois, dès l'antiquité, il y a eu des vagues de scepticisme dont
la plus forte semble avoir été celle des sophistes 3 qui doutèrent
précisément qu'une telle entreprise fût possible. Enfin, il faut noter
qu'il y a déjà dans l'idéalisme platonicien une tendance à considérer
les idées, non plus comme des êtres absolus 4, mais plutôt comme des
« invariants fonctionnels » 5, puisque toute idée participe à la fois aux
cercles du Même et de l'Autre et qu'elle entre en relations avec les
autres idées selon des combinaisons mathématiques.

Dans ce travail, sauf indication contraire, le terme d'absolu sera
pris, non avec son acception métaphysique, mais au sens b indiqué
par M. Lalande : concept « indépendant de tout repère ou
paramètre arbitraires ».

Ainsi le mouvement de relativisation de l'Absolu tout d'abord,
puis des absolus prend naissance au début même de la réflexion
philosophique, mais jusqu'à nos jours, il semble qu'il y ait toujours eu
dans la quête philosophique un certain nombre de principes considérés

comme intangibles servant de cadre à cette recherche. (Qu'il
ait été nominaliste, réaliste, matérialiste ou idéaliste, du moins l'auteur

croyait-il à la valeur de la raison comme instrument de pensée
Or, aujourd'hui cette valeur même est mise en doute par nombre de

penseurs. Comme l'écrit M. Lalande, « il y a quelque chose de plus

1 André Lalande : Vocabulaire technique et critique de la philosophie.
Paris, Alcan, 1926.

2 Cf. à ce propos Paul-Henri Michel : De Pythagore à Euclide, p. 27.
Paris, Belles-Lettres, 1950. « Il y a, à coup sûr, une différence profonde entre ce
que nous appelons science et ce que les Grecs désignaient par le mot episteme.
Cette différence tient surtout à ceci que l'êpistémê (non seulement dans la
langue platonicienne mais chez tous les auteurs qui ont usé de ce terme avec
précision) stipule la connaissance non d'une relation stable, mais d'un principe

(arche). Elle est une intuition de l'essence des choses, alors que notre
science, plus modeste, dans ses buts avoués, prétend n'étudier que leurs
rapports. »

3 A propos des sophistes, il est équitable de confronter le jugement
traditionnel avec celui que propose M. Dupréel dans la réhabilitation qu'il en fait.
Les sophistes. Neuchâtel, Griffon, 1948.

4 Sur l'aspect relationnel de l'idéalisme platonicien, voir P.-M. Schuhl :

L'œuvre de Platon, passim. Paris, Hachette, 1954.
5 Sur la notion d'invariant fonctionnel consulter A. Reymond : Philosophie

spiritualiste, I, p. 108. Lausanne, Rouge, 1942.



LE DÉCLIN DES ABSOLUS CLASSIQUES I99

inquiétant : l'idée de raison est aussi rongée du dedans par une critique
interne. On admet bien que, pour une époque, pour un milieu donnés,
il existe un tableau d'idées de référence et d'assertions rationnelles,
plus ou moins précises, reconnues par le sens commun ; mais il suffit
de prendre des dates assez écartées ou des milieux assez différents
pour voir changer ce tableau comme changent les manières de se vêtir
ou de s'alimenter » ».

Tandis que la notion de raison n'apparaît plus comme un absolu,
les valeurs les plus hautes et les principes sont remis en question dans
tous les champs de la pensée, qu'il s'agisse d'un roman ou d'un ouvrage
d'epistemologie, les mots eux-mêmes semblant avoir perdu leur sens
traditionnel 2.

Si un personnage d'Yvette Z'Graggen s'exclame qu'il est très
difficile « de trouver un équilibre parmi tant de notions renversées,
d'incertitude, de valeurs perdues » 3, dans le domaine des sciences

exactes, M. Bouligand signale un déclin des absolus mathématico-
logiques 4 ; sur le terrain des sciences physiques, M. Weyl note
qu'avec la théorie de la relativité, les notions d'espace et de temps
cessent d'être considérées comme des absolus s tandis que, dans les
sciences expérimentales, où règne le rationalisme appliqué, M. Bachelard

souligne l'usure des absolus classiques 6.

Comme une enquête philosophique ne saurait ignorer ni la vie
morale ni (contrairement à l'attitude existentialiste) la vie scientifique,

cette étude commencera par une enquête — bien trop
sommaire — dans le domaine scientifique, puis elle abordera la vie morale.

S'il est vrai, comme le note M. Raymond Bayer, que le propre de
la science est d'éteindre les qualités au profit des notations quantitatives

7, il importe de savoir tout d'abord comment se posent les

problèmes en epistemologie mathématique.

1 André Lalande : La raison et les normes. Paris, Hachette, 1948, p. 12.
Voir également dans le suggestif ouvrage de M. Charles Werner : La
philosophie moderne. Paris, Payot, 1954, le chapitre concernant la réaction contre le
rationalisme.

2 M. Pierre de Boisdeffre note fort à propos ceci : « En littérature, quand
une prière d'insérer parle de pureté chez un jeune romancier, il y a gros à parier
qu'il s'agit d'un de ces ouvrages douteux où l'exhibitionnisme le dispute à
l'inconscience. » Les vivants et les morts, p. XL Paris-Bruxelles, 1953.

3 Yvette Z'Graggen : L'herbe d'octobre, p. 266.
4 Bouligand et Desgranges : Le déclin des absolus mathématico-logiques.

Paris, Sédès, 1949.
5 « Ce n'est que la coïncidence de deux événements dans l'espace-temps qui

a un sens immédiat. Que l'espace et le temps ne se laissent pas séparer d'une
manière absolue, telle est l'affirmation du principe de relativité. » H. Weyl :

Temps, espace, matière, p. 134. Paris, Blanchard, 1922.
6 Bachelard : Le matérialisme rationnel, p. 125 : « Il y a là une sorte d'usure

de l'absolu des notions premières... » Paris, P.U.F., 1953.
7 Raymond Bayer : Essais sur la méthode en esthétique. Paris, Flammarion,

1953. P- 157-



200 ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND

Celle-ci hésite aujourd'hui entre deux pôles, d'une part l'idéal pré-
dicatif « où le fondement de la science est tenu pour définitif et
assuré de droit » et, d'autre part, la conception selon laquelle chaque
proposition, principe, axiome, théorème est marqué du sceau du
provisoire, du révisable ».

Mais lorsqu'on donne au terme d'axiome le sens b du Vocabulaire
Lalande : « Dans un système hypothético-déductif, toute proposition,
évidente ou non, mais que l'on pose par un acte décisoire de l'esprit au
début de la déduction », peut-on, si la science est considérée comme
axiomatique, continuer à défendre l'existence de notions absolues,
indépendantes de tout paramètre arbitraire

Certes, l'axiome que l'on choisit comme base au système à l'intérieur

duquel on opère une synthèse globale n'est pas arbitrairement
choisi, car ce choix est déterminé par la cohérence de l'ensemble du
système et s'il n'est plus considéré comme un absolu puisque ce sont
ses relations avec l'ensemble du système qui le déterminent, il n'en
joue pas moins, à l'intérieur du système, une fois qu'il est adopté,
le rôle de fondement du système et cela tant qu'un fait nouveau
ne fait pas éclater le système. Par exemple, la découverte des
irrationnels a fait sauter le cadre de l'arithmétique primitive avant
que l'on puisse les intégrer dans une nouvelle perspective
mathématique.

Dans ces conditions, la conception de l'epistemologie mathématique

predicative semble difficile à garder intégralement, parce
qu'elle ne rend pas compte du devenir mathématique, bien que l'on
puisse toujours se demander si les vérités mathématiques ne
préexistent pas intégralement avant l'effort de découverte qu'en tente
le mathématicien ; sur ce point, le platonisme de Lautmann est très
intéressant. Si l'on hésite à adopter la position predicative, l'on ne
doit pas légitimer la conception d'un revisionisme intégral qui ne
rend pas compte de la permanence réelle du continent mathématique
considéré dans son ensemble 2.

Si l'on passe du terrain mathématique à celui de la physique,
celle-ci démontre l'existence d'une matière active. Mais ne doit-on
pas alors reconsidérer le passage de l'inanimé à l'animé L'action
étant liée traditionnellement à la conscience et à la liberté, devra-t-on

1 Jean Desgranges : Y a-t-il une dialectique de la méthode mathématique
apud Bouligand et Desgranges, op. cit., p. 174.

2 Cf. le passage suivant du même article : «... la description dialectique des
mathématiques donnée par M. Gonseth, accentuant à outrance les caractères
dynamiques de la science, insistant trop sur ses aspects provisoires et instables
s'accorde mal finalement avec la solidité de fait de l'édifice scientifique

dans ses parties fondamentales » (Bouligand et Desgranges, op. cit.,
P- 173)-



LE DECLIN DES ABSOLUS CLASSIQUES 201

doter les particules matérielles de ces qualités, à l'état rudimentaire,
bien entendu J

On voit, sans qu'il soit besoin d'insister, que si la philosophie ne
doit pas se réduire à une simple synthèse du savoir scientifique,
comme le rappelait d'une manière incisive M. J.-Claude Piguet2, elle
ne saurait ignorer (comme le font les existentialistes) les données de

ce savoir qui ont une répercussion métaphysique même si celles-ci
ne peuvent lui fournir que des probabilités.

Mais le contact avec la vie scientifique est rendu très difficile
aujourd'hui, non seulement du fait de la spécialisation sans cesse plus
grande qui augmente progressivement l'étendue du champ que le
philosophe devrait parcourir dans son investigation mais encore

parce que les sciences se mathématisent de plus en plus et que leur
complexité exige un langage mathématique des plus ardus pour le
non-initié.

La mécanique ondulatoire, par exemple, ne peut se contenter des

mathématiques élémentaires ; comme l'écrit Louis de Broglie : « Si
l'on veut appliquer la Mécanique ondulatoire des systèmes à des
atomes plus compliqués que celui d'hélium, on tombe dans de grandes
difficultés mathématiques et il a fallu des méthodes puissantes comme
la théorie des Groupes pour parvenir à des résultats généraux. » 3

Cette mathématisation du langage scientifique ne signifie d'ailleurs

pas que les mathématiques absorbent les autres sciences, comme
le montre très bien le P. Dubarle à propos des rapports entre la
physique théorique et les mathématiques : « Au niveau de la réflexion
épistémologique, une bifurcation apparaît donc, essentielle, entre le

propos du mathématicien et le propos du physicien. Ni l'un ni l'autre
ne sont, au fait, de purs contemplatifs, comme le rêvait l'idéal
platonicien de la science. Encore est-il que les régions de leur agir ne sont

pas les mêmes. Le mathématicien est l'homme du Aotoç. C'est cette
forme suprêmement dépouillée de l'action qui est médiatrice de sa
connaissance. Le physicien est au contraire déjà l'homme d'une
TcpâEiç engagée dans la nature. »

Ces réflexions attirent l'attention sur la crise des absolus dans la
physique contemporaine : pour ne citer qu'un exemple, l'espace n'est

1 Sur la difficulté de distinguer entre animé et inanimé, voir par exemple
la question des virus-protéines : sont-Us des êtres vivants ou non Cf. Jean
Rostand : Les grands courants de la biologie, p. 261. Paris, Gallimard, 1951.
Sur les contre-coups métaphysiques de l'activité de la matière, cf. Arnold
Reymond : De l'unité et de la méthode dans les sciences (Synthèse, Amsterdam,
1947) et Raymond Ruyer : Le nêo-finalisme. Paris, P.U.F., 1952.

2 Cf. Communication J.-Claude Piguet à la Section vaudoise de la Société
romande de philosophie, vendredi 14 mai 1954 : De la pensée à Vexistence.

3 Louis de Broglie : Eléments de théorie des quanta et de mécanique
ondulatoire, p ^78. Paris, Gauthier-Villars, 1953.

H



202 ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND

plus l'unique espace euclidien, mais il est conçu différemment par au
moins deux géométrisations distinctes, « l'une qui est une géométrie
de la matière en mouvement s'est constituée de Galilée à Lagrange,
Hamilton et Jacobi. Une géométrie de la lumière, puis du signal
magnétique, s'est de même constituée de Descartes, Huyghens et
Newton à Maxwell. Or, ces deux geometries sont mal cohérentes entre
elles et lorsque l'esprit essaie de les coupler pour étudier les effets
optiques du mouvement, il se heurte, à force de précision dans la
déduction et de subtilité dans l'institution du contrôle expérimental,
au démenti par les faits : la nature elle-même n'est plus d'accord avec
ce qu'on veut lui faire dire. »z

Dès lors, les théories postérieures essaieront de retrouver la cohérence

perdue ; jusqu'à présent l'on n'y est pas parvenu, mais ce n'est
pas parce que la science recule qu'elle fait surgir ces incohérences,
c'est au contraire le contre-coup de ses progrès qui décèlent des failles
là où la science classique n'en distinguait pas ; seulement, parfois elle
a tendance à grossir les failles et à ne plus voir la cohérence de
l'ensemble : en macrophysique, les lois de la physique classique restent
vraies.

La logique, pas plus que la physique ou les mathématiques,
n'échappe à la crise générale mentionnée plus haut. Telle qu'elle
s'est constituée progressivement, du moyen âge à nos jours, elle a
été conçue traditionnellement comme l'étude des conditions formelles
assurant la validité des raisonnements : classiquement, elle n'admet
que deux valeurs de vérité : le vrai et le faux.

Cette bivalence, ainsi que les principes de la logique ont été mis en
question par la pensée contemporaine 2. Cependant, la logique
classique continue à avoir ses défenseurs, entre autres, M. Miéville qui
a noté fort heureusement que « le progrès en logique n'a pas consisté
dans le perfectionnement des principes formels de l'entendement. On
ne saurait amender le principe d'identité ou celui de contradiction
comme on modifie la teneur d'une loi physique ou chimique que des

mesures plus précises peuvent mettre en défaut. Le progrès logique a
consisté pour l'essentiel dans l'introduction de valeurs logiques
complémentaires de celles du sens commun, plus nuancées et plus aptes à
traduire les degrés de la connaissance que recherche la pensée aux
prises avec une réaUté dont elle ne saisit jamais que certains aspects
au travers d'un devenir auquel elle-même participe. Il n'en reste pas

1 Dubarle : Est-il possible d'axiomatiser la physique Dialectica, n° 23,
p. 241 et p. 236.

2 Cf. Arnold Reymond : Les principes de la logique et la critique
contemporaine. Paris, Boivin, 1932. Ses divers ouvrages et articles ont largement
inspiré cette étude.



LE DECLIN DES ABSOLUS CLASSIQUES 203

moins que les principes formels qui sont à la base de la logique s'avèrent

irréformables. » r

Si les principes formels de la logique classique ont été attaqués
par la pensée contemporaine, cela tient en grande partie à ce que
celle-ci a substitué à la notion du vrai celle du verifiable 2, ce qui en
atténue la portée et voici pourquoi : Si le vrai se confond avec le
verifiable, dès lors la vérité d'une proposition dépend du nombre de

cas qui la vérifient ou l'infirment ; ce qui limite sa portée aux domaines
très précis où cette vérification est possible.

On introduit de cette manière des différences de degré qui sont
quantitatives dans une opposition qui, primitivement, n'était que
qualitative. C'est ainsi que, si de nombreux logisticiens continuent à
considérer la bivalence de la logique comme fondamentale, d'autres
admettent plusieurs valeurs de vérité dont les différences sont tra-
duisibles en langage mathématique ; position qui conduit alors à

considérer la logique bivalente comme un sous-système des logiques
plurivalentes à l'image de ce qui se passe en géométrie où la géométrie
à trois dimensions peut être conçue comme un sous-système d'une
géométrie à n dimensions. Il me semble cependant que loin que les
logiques plurivalentes comprennent la logique bivalente comme un
sous-système, c'est l'inverse qui se produit. En effet, les diverses
valeurs de vérité sont toujours définies par rapport au vrai et au faux
catégoriques, dont la différence est qualitative.

D'autre part, lorsqu'on ramène le vrai au verifiable, on oublie
ceci : le verifiable porte non seulement sur les objets eux-mêmes mais
aussi sur les conséquences des propositions premières qui sont à la
base de telle ou telle science. Or, ces propositions peuvent être
contradictoires non seulement lorsqu'il s'agit du conflit qui surgit, à l'intérieur

d'une science expérimentale, entre deux théories explicatives,
comme celui qui règne entre les deux géométrisations divergentes de

l'espace signalées plus haut, mais aussi à l'intérieur même d'une
science comme la mathématique qui ne risque pas de voir naître des
difficultés d'ordre expérimental. Prenons l'axiome : « Le tout est plus
grand que la partie », axiome verifiable dans l'arithmétique du fini,
mais invérifiable lorsqu'on parvient à l'infini puisque la partie elle-
même devient infinie.

1 Henri Miéville : Des constituants formels de l'idée de vérité. Dialectica,
n° 26, p. 114.

2 Ce diagnostic a été également fait par la duchesse de la Rochefoucauld
dans sa perspicace étude sur Valéry, p. 107. Paris, Coll. Classiques XXe siècle,
1954-

3 Sur cette lutte entre les diverses conceptions qui s'affrontent au sujet de
la nature de la logique : Bayer : La logique et l'epistemologie de Kant à nos
jours. Paris, Hermann, 1951 ; Gonseth : Qu'est-ce que la logique Paris,
Hermann, 1937 ; Jean de la Harpe : La logique de V"assertion pure. Paris, P.U.F.,



204 ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND

Comme on le voit, le verifiable n'a pas la même portée universelle

que le vrai et d'autre part son lien étroit avec le caractère contingent

de l'expérience lui ôte en partie le caractère d'absolu conféré
légitimement au vrai de la logique classique et qui permet alors de
définir le verifiable en fonction du vrai catégorique. L'on pourrait
peut-être dire que le verifiable est antérieur génétiquement au vrai
puisque c'est au travers de vérifications successives que l'enfant
parvient à la notion du vrai, mais que métaphysiquement et épistémo-
logiquement c'est le vrai qui fonde le verifiable.

D'autre part, dans les courants logisticiens, les rapports entre le
vrai et le faux risquent d'apparaître vis-à-vis du vrai dans un rapport
semblable à celui qu'a le nombre négatif à l'égard du nombre positif
en mathématiques. Sauf erreur, Russell a déclaré que pour le logicien,
loin que le vrai incarne le caractère de valeur supérieure qu'a pour
le moraliste le bien par rapport au mal, il n'y a pas plus de différence
entre le vrai et le faux qu'entre une rose rouge et une rose blanche.
Mais si le vrai n'a pas une valeur supérieure à celle du faux,
comment se fait-il qu'on recherche toujours le vrai et qu'on ne vise à
déceler le faux que pour l'écarter

Lorsqu'on mathématise la logique, on risque d'oublier les
différences qui existent entre ces deux domaines, tandis que les
mathématiques peuvent être considérées comme la science des rapports
quantitatifs, la logique ne peut, elle, devenir purement relationnelle
sans renier le caractère normatif qu'elle possède en tant qu'elle détermine

« parmi toutes les opérations intellectuelles tendant à la
connaissance du vrai lesquelles sont valides et lesquelles ne le sont pas » ».

Caractère normatif que M. Grégoire, dans un ouvrage d'ailleurs
fort intéressant, attaque puisque la «Science a toujours progressé
sans se soucier le moins du monde des travaux des logiciens » 2.

Cette constatation ne supprime pas, me semble-t-il, le caractère
normatif de la logique puisque celle-ci affirme que des deux valeurs de

1950 ; Jean Piaget : Traité de logique. Paris, Armand Colin, 1949, les diverses
études sur la logique et l'ouvrage cité plus haut d'Arnold Reymond; Serrus :

Essai sur la signification de la logique. Paris, P.U.F., 1939.
Voir également le volume consacré à la nature des problèmes en logique

(Entretiens de l'Institut international de philosophie, Lund, juin 1947, paru
chez Hermann en 1949) et Communications du colloque de logique, Bruxelles,
20-26 août 1953 (volume XIV des Actes du XIe Congrès international de
philosophie). Celui qui est au courant de la logique classique et est désireux de
s'initier à la logistique ou logique mathématique trouvera un précieux guide
dans le Précis de logique mathématique du R. P. Bochenski, qui s'interdit
volontairement la discussion des problèmes (Bochenski : Précis de logique mathématique,

Kronder Bussum, 1948).
1 Lalande : Vocabulaire de la philosophie.
2 Grégoire : Logique et philosophie des sciences, p. 9-10. Paris, Vrin, 1953.



LE DECLIN DES ABSOLUS CLASSIQUES 205

vérité possibles : le vrai et le faux, la première est supérieure à la
seconde et qu'elle doit servir de norme au jugement. Or, cette opinion
est implicitement reconnue par tous les savants auxquels songe
M. Grégoire.

M. Gonseth, de son côté, s'est représenté la logique comme une
sorte de physique supérieure (physique de l'objet quelconque), mais
alors on ne rend pas compte du fait suivant : tandis que la physique
concerne l'objet, la logique ne concerne que le jugement à propos de

l'objet, jugement qui peut être vrai ou faux puisque l'esprit humain
est capable d'erreur. Même si la physique contemporaine a renoncé à

connaître ce qu'est l'objet en soi et ne vise plus qu'à insérer ses
réactions dans des rapports numériques, ces lois d'interaction n'en portent

pas moins sur les comportements des objets eux-mêmes et non,
comme c'est le cas de la logique, sur les jugements qu'on fait à leur
propos.

D'autre part, la logique a pour domaine tout le logifiable aussi
bien sur le terrain des valeurs spirituelles, esthétiques et morales
qu'expérimentales. Enfin, concevoir la logique comme une physique
lui enlève son côté normatif rendu nécessaire du fait même que nous
sommes sujets à l'erreur. Infaillibles, une psychologie et non une
physique d'ailleurs (parce que les valeurs spirituelles, morales et
esthétiques dont la logique s'occupe également en sont absentes) nous
suffirait puisque alors la loi et le fait seraient confondus dans tous les
domaines soumis à notre réflexion.

Quoi qu'il en soit sur ce point, le Vrai et le Faux ne sont plus
considérés dans les logistiques plurivalentes comme des notions absolues
et le caractère normatif de la logique est mis en question dans la
mesure où, à la notion de l'opposition de nature, opposition
qualitative, entre le Vrai et le Faux tend à se substituer une opposition de

degrés allant d'une probabilité faible (le Faux) à une probabilité
forte (le Vrai) et ceci parce que, comme nous l'avons vu plus haut,
le verifiable s'est substitué dans l'epistemologie contemporaine au
vrai de la position classique.

Si l'on jette un coup d'œil historique, on s'aperçoit que, dans le
domaine des mathématiques, en tout cas, Descartes a déjà introduit
une certaine relativisation des absolus mathématiques, notamment
du zéro.

On sait qu'Aristote avait conçu le zéro comme symbole du néant.
En faisant comme Descartes du zéro le passage à la limite entre deux
directions opposées (mais non contradictoires puisqu'elles coexistent)
du système des coordonnées cartésiennes, on en change la nature,
puisqu'il devient un passage à la limite entre les nombres positifs et
négatifs et qu'il prend de ce fait une valeur de charnière, si je puis
dire : ce zéro n'est pas symbole de pur néant.



206 ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND

Une fois que les travaux des mathématiciens eurent mis au point
la méthode du calcul différentiel et intégral ', il fut possible de découvrir

que, de même qu'il y a plusieurs ordres d'infinis (position qui
avait été pressentie par Anaxagore 2), il y a plusieurs ordres de zéros :

Le zéro, symbole de pur néant, tel qu'il fut conçu par Aristote et
auquel Pascal semble fidèle dans cette pensée : « J'en sais qui ne
savent pas que qui, de zéro ôte quatre, reste zéro. » Le zéro, passage
à la limite entre les nombres positifs et négatifs dans le système des

coordonnées cartésiennes, le zéro de l'arithmétique de position qui,
gardant une place libre au rang où il est situé, donne la valeur à attribuer

aux nombres qui l'avoisinent. Le zéro analytique qui se
différencie de e parce qu'il désigne ce qui est plus petit que toute quantité
quelle qu'elle soit et non seulement ce qui est plus petit que toute
quantité donnée comme e 3.

S'il en est ainsi, le zéro comme l'infini apparaissent comme des

concepts-limites et non plus comme des absolus.
Chez Descartes, toutefois, la tendance relativiste est

contrebalancée par l'hypothèse que les principes premiers, s'ils sont contingents

parce que Dieu aurait pu les créer autres qu'ils ne sont (mais
Descartes ne voit pas mathématiquement comment cela aurait été

possible) sont absolus par rapport à nous et à nos mathématiques
puisque ce sont des vérités éternelles créées par Dieu 4.

C'est pour garantir la toute-puissance divine que Descartes, qui
était réellement croyant, affirme que les principes mathématiques
auraient pu être différents qu'ils ne le sont et non parce qu'il avait
pressenti la possibilité d'autres geometries s.

En préconisant un recours à la mathématique pour exprimer les
lois régissant les sciences expérimentales, Descartes les a unies et a
préparé ainsi involontairement le choc en retour par lequel l'empirisme

a tenté de s'introduire dans la théorie de la connaissance
mathématique, introduction contre laquelle l'epistemologie
mathématique a d'ailleurs réagi. M. Bouligand écrit fort à propos à ce sujet :

« Dans l'impossibilité d'édifier un système purement rationaliste,
faute d'un appareil formel tirant de lui-même la preuve de sa non-
contradiction, la doctrine de la connaissance mathématique où l'on
prend en compte les échanges entre problèmes et synthèse globale

1 Sur cette époque, consulter Sergescu : Coup d'œil sur les origines de la
science exacte moderne. Paris, Sédès, 1951.

2 Cf. Zafiropulo : Anaxagore. Paris, Belles-Lettres, 1948, passim.
3 Sur les différentes espèces de zéros, cf. Arnold Reymond : Les principes

de la logique et la critique contemporaine, p. 173 sqq.
4 Cf. à propos de la position cartésienne : Martial Guéroult : Descartes

selon l'ordre des raisons. Paris, Aubier, 1953.
5 Cf. Arnold Reymond : Le problème cartésien des vérités éternelles et la

situation présente. « Les Etudes philosophiques », 1953, n° 2.



LE DECLIN DES ABSOLUS CLASSIQUES 207

regagne du moins en partie du terrain qu'on avait perdu en concédant
à l'empirisme. » '

Pour ce qui est des sciences expérimentales, physique et chimie,
là aussi on assiste à une usure des absolus classiques : Le concept de

matière perd son sens physique pour devenir un concept-limite s'il
est vrai que l'atome n'existe pas, proprement dit, et que l'analyse ne
décèle que l'existence d'êtres mathématiques ponctuels, source
d'énergie 2.

D'autre part, la séparation introduite à l'échelle macroscopique
entre phénomènes physiques et chimiques tend à disparaître à
l'échelle microscopique. Au début du siècle, les faits chimiques ont
semblé pouvoir s'expliquer par des données structurelles, c'est-à-
dire physiques : les seules différences de configuration géométrique et
de situation expliquaient les différences qualitatives, mais la
multiplicité des natures, qualitativement différentes, découvertes à l'intérieur

de l'atome ne s'explique plus uniquement par des différences
structurelles, la séparation entre physique et chimie apparaît donc
comme impossible à réaliser à cette échelle 3.

Non seulement le concept de matière est evanescent et fait place à
celui d'énergie, mais, comme nous l'avons signalé tout à l'heure, l'on
ne sait plus très bien où tracer les limites entre l'animé et l'inanimé.
Certains virus, rappelle M. Bachelard, « se comportent comme des
êtres vivants et comme des macromolécules. Le virus de la mosaïque
du tabac a pu être isolé sous une forme cristalline. Jadis la forme
cristalline était accordée seulement à des substances inertes. » 4

A l'inverse, la matière, à l'échelle microscopique, apparaît comme
active ; or, l'action était considérée autrefois comme l'apanage des
seuls êtres vivants et la passivité de la matière n'apparaît plus que
comme un effet massif.

Si la matière se révèle active à la suite d'expériences scientifiques
et non par suite d'un simple raisonnement par analogie comme c'était
le cas chez les hylozoïstes de l'antiquité, il en résulte qu'on ne peut
pas plus dépasser la précision des lois statistiques aussi bien à l'égard
de la matière que ce n'est le cas vis-à-vis des phénomènes vitaux.

Le recours au déterminisme statistique permet de sauvegarder le
caractère de périodicité sans lequel il ne peut y avoir de loi scienti-

1 Bouligand, op. cit., p. 53.
2 II y aurait là, toutes proportions gardées évidemment, un retour à

l'atomisme pythagoricien tel qu'il fut conçu par Ecphante : les nombres qui étaient
pour les Pythagoriciens des êtres, étaient à ses yeux des centres de force.

3 Cf. Hugo Saini : Les particules fondamentales de la physique contemporaine.

« Studia philosophica », 1952, p. 70 sq. ; E. Bauer : L'électromagnétisme
hier et aujourd'hui. Paris, Albin Michel, 1949 ; Francis Perrin : Mécanique
statistique quantique.

4 Bachelard : Le matérialisme rationnel, p. 70. Paris, P.U.F., 1953.



208 ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND

fique (l'existence de la loi statistique avait d'ailleurs été pressentie
par Aristote affirmant que lorsqu'un fait n'arrive pas toujours mais
« le plus souvent » on peut néanmoins en tirer des conclusions valables
à condition de leur laisser leur caractère de probabilité).

Cependant l'aspect passif de la matière n'a pas complètement
disparu, me semble-t-il, puisque la physique nucléaire a pu créer de

nouveaux éléments, y compris le noyau », alors que les biologistes
n'ont pu créer de cellule vivante. Cette constructibilité des corps
élémentaires artificiels ne dénote-t-elle pas la persistance d'un certain
aspect passif inhérent à la matière, malgré son activité La
différence entre les phénomènes physico-chimiques et les phénomènes
biologiques, bien qu'amenuisée, semble donc subsister et l'on peut se
demander si la notion d'activité ne désigne pas une réalité différente
selon qu'elle s'applique aux particules élémentaires ou à la cellule.
A son tour, ce serait un concept-limite.

Tandis que les différences entre physico-chimie et biologie
diminuent, à l'autre bout du domaine biologique, la distinction entre les
êtres conscients et inconscients s'amenuise également : M. Guyénot
se demande s'il ne conviendrait pas d'attribuer à la cellule une
conscience rudimentaire 2. Quant à M. Ruyer, il va plus loin encore,
suggérant que l'activité des particules élémentaires implique peut-être
pour elles un rudiment de conscience 3.

Si, passant du terrain des sciences exactes, expérimentales et naturelles

à celui des sciences humaines, selon la terminologie de l'Unesco,
nous y constatons, comme l'indique M. André Lalande que « par
suite de l'impossibilité que l'on croyait voir à « fonder » et à

prouver des jugements d'appréciation, on s'est efforcé de les
réduire au minimum, voire de les escamoter et d'énoncer ce
qu'on voulait dire en termes de simple constatation, quand ce n'était
pas sous formes d'actes de foi ou d'impératifs sans arguments » 4.

D'autre part, on assiste dans ces sciences à un mouvement inverse
à celui qu'on a pu constater dans les sciences expérimentales : tandis
qu'en physico-chimie, la matière s'est trouvée en quelque sorte valorisée

lorsqu'on a découvert ses aspects actifs et qu'en biologie l'on
valorise les êtres unicellulaires se demandant s'il ne serait pas légi-

1 Bachelard, ibid, p. io6 et 107 : « La physique nucléaire contemporaine
a fabriqué des éléments artificiels : les transuraniens. » « II s'agit pour le technicien

de faire des noyaux, des noyaux qui n'existent pas dans la nature... »

« Nous ne rendons pas compte de l'énorme machinerie qui produit ces êtres
rares... » etc.

2 Cf. E. Guyénot : Le problème de la vie. Recueil collectif de conférences
données sous les auspices de la Fondation Marie Gretler. Neuchâtel, La Baconnière,

1951.
3 Raymond Ruyer : Le néo-finalisme. Paris, P.U.F., 1952.
4 André Lalande, op. cit., p. 144.



LE DÉCLIN DES ABSOLUS CLASSIQUES 2O9

time de conférer une sorte de conscience élémentaire à la cellule, à

l'échelle de l'homme, on en « chosifie » très souvent la notion, si je
puis risquer le néologisme.

D'une part, les conditions de vie ont tendance à transformer
l'homme concret en machine, de l'autre, certains courants psychanalytiques

(en considérant l'âme comme une sorte de champ de bataille
impersonnel livré aux luttes entre complexes), des doctrines sociologiques

confondant la pensée, son histoire et le milieu social dans

lequel elle se produit dépersonnalisent le concept d'homme ».

Les notions que la pensée classique considérait comme des absolus
sortent amoindries de ces diverses analyses : Comment, par exemple,
un homme peut-il être encore tenu pour responsable de ses actes et de

ses pensées, si ceux-ci sont causés soit par le milieu ambiant, soit par
le poids de l'histoire, ou encore par la lutte de complexes qui du fond
de son inconscient lui dicte, à son insu, sa conduite

L'existentialisme sartrien a tenté de protester contre l'empiétement

de la situation historico-sociologique sur l'individu et sa liberté.
Mais les analyses sartriennes disséquant toutes les valeurs et y découvrant

une foncière ambiguïté, le Moi ne pourra les prendre comme
normes de son action ni de sa pensée et, de ce fait, il est condamné à

« agir pour agir » dans l'absurde.
Sartre, tout en rejetant l'immanence du matérialisme dialectique,

rejette également le Transcendant, qui marque dans la pensée
religieuse l'incommensurabilité de Dieu avec sa créature. Il le monnaie, si

je puis dire, en projetant cette incommensurabilité entre moi et
autrui, quel que soit cet autrui ; et, sous cette forme, cette invasion
de ce transcendant monnayé est bien le signe d'une crise de civilisation

« qui laisse l'homme solitaire s'interrogeant sur les valeurs » 2.

Pour Emile Bréhier, c'est l'appel même à la Transcendance qui est

significatif de cette crise. Toutefois, l'on pourrait se demander si le
Transcendant n'est pas tout au contraire source d'intelligibilité
puisqu'il donne un fondement inébranlable aux vérités éternelles.
(Voir le rôle de Dieu dans la philosophie cartésienne.)

Quant à l'axiologie, pour autant qu'on estompe les divergences
réelles qui existent entre les positions des axiologues contemporains,
elle marque un retour vers les absolus de la morale classique tout en
tenant compte de ce qu'il y a de fondé dans les divers courants
signalés précédemment auxquels il faut adjoindre l'influence du
mouvement phénoménologique.

1 L'exposé oral comportait ici un développement plus considérable. Le
texte a dû être considérablement abrégé pour l'impression, en essayant toutefois

d'en maintenir les articulations les plus importantes.
2 Emile Bréhier : Transformation de la philosophie française, p. 126.

Paris, Flammarion, 1950.



210 ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND

Les axiologues sont d'accord avec Descartes pour prendre le cogito
comme hypothèse métaphysique essentielle, mais celui-ci, dit-on,
aurait dû insister sur le fait qu'il y a pluralité de sujets pensants
entre lesquels se produit un échange de vues enrichissant ». Tous ces
sujets ne considèrent pas que les mêmes valeurs doivent être actualisées

ni que les mêmes valeurs soient supérieures aux autres.
C'est déjà une première différence avec les essences de la

métaphysique traditionnelle ou avec les vertus cardinales de la morale
classique : en effet, le terme de valeur implique qu'il y a un sujet pensant

et actif qui vise à actualiser les valeurs. D'autre part, l'essence
du bien est différente de celle du mal tandis que la valeur est ambiguë

: une même valeur morale est à l'origine du bien ou du mal, mais
elle peut être orientée différemment. En effet, je suis cruel du même
fonds dont je suis tendre. Incapable de tendresse, je le suis également
de véritable cruauté parce que je ne devinerai pas suffisamment mon
prochain pour savoir ce qui le peine ou ce qui lui fait plaisir.

Enfin, les valeurs les plus hautes ont un caractère précaire, que
M. Dupréel a souvent relevé, mais cette précarité ne semble pas en
être un caractère essentiel, car ce qui est précaire, ce n'est pas la valeur
comme telle, mais son actualisation, sujette à des éclipses chez les
individus comme dans les sociétés.

L'axiologie témoigne, en tout cas chez Louis Lavelle et MM. René
Le Senne et Gaston Berger, d'un retour offensif des absolus classiques,
avec cette nuance qu'il ne suffit pas de les contempler mais qu'il faut
encore les apprécier (d'où le terme de valeurs pour les désigner) et les
actualiser.

D'autre part, comme le note avec profondeur Emile Bréhier, « les
valeurs authentiques ont un trait commun, d'être principe d'invention

et de vie. La valeur véritable ne s'encadre jamais dans un devenir
nécessaire » 2.

Mais parce qu'elles doivent s'actualiser, les valeurs devront entrer
en composition avec les données historiques, sociologiques et
existentielles, les absolus se relativisent ainsi mais ils s'humanisent
également puisque le propre de l'homme est précisément d'être relation
entre l'ensemble des situations qui crée sa situation personnelle et
l'Absolu divin, au sens métaphysique, vers lequel il tend.

Comme le remarque M. Le Senne, supprimez cet ensemble de

conditions, le concept d'homme recouvre celui de l'ange, mais ôtez
cette aspiration au divin, la notion d'homme s'évanouit également
pour faire place non à un animal véritable mais à un homme déchu, ce

1 L'importance accordée ainsi non seulement au « cogito » mais au « cogi-
tatum » est révélatrice de l'influence husserlienne.

1 Emile Bréhier : Transformation de la philosophie française, p. 147.



LE DECLIN DES ABSOLUS CLASSIQUES 211

qui est bien pire. En effet, l'absolu de la notion d'homme est bien dans
cette double relation aux données physiologiques, caractérielles, etc.,
et à l'aspiration vers Dieu. Comme le note Emile Bréhier : « Pour
ces penseurs, les valeurs ne peuvent « se manifester » que par une
participation à une valeur absolue et transcendante. »J

Il y a donc, dans ce courant, une contre-offensive non seulement
des absolus de la morale classique mais encore d'un retour vers
l'Absolu métaphysique qui les crée.

Il convient maintenant de se demander jusqu'à quel point l'on
doit rendre le déclin des absolus classiques, dans l'ensemble de la vie
de la pensée, responsable du danger signalé par Emile Bréhier de voir
la philosophie s'évanouir en non-philosophie 2

Cette question est très complexe et il n'est pas facile d'y répondre.
Il semble toutefois que si la démarche philosophique vise à être non
seulement une conception d'ensemble de l'univers basée sur les
connaissances scientifiques mais qu'elle désire encore poser les normes
de la conduite humaine en intégrant celle-ci dans le cadre des

rapports que l'homme entretient avec l'univers, il est extrêmement
embarrassant pour elle que non seulement les notions sur lesquelles
elle s'appuie dans sa méditation mais encore l'outil qu'elle emploie
dans cette recherche tendent à disparaître sous le coup des analyses
auxquelles on les soumet ; cela d'autant plus qu'elle ne se contente
pas, comme la science le fait (dans ses déclarations de principe tout
au moins), de viser à formuler des relations entre des invariants
fonctionnels. Elle ne désespère pas, sinon d'atteindre l'En-Soi lui-même
du moins de saisir dans quelle direction le chercher : il lui est donc
plus difficile qu'à la science de se satisfaire de concepts-limites.

La notion de raison est non seulement minée du dedans parce que
sa nature, son rôle ont été définis de manière différente 3 mais aussi

parce que les analyses auxquelles la soumettent certains courants
psychanalytiques, sociologiques ou la psychologie du comportement
semblent la faire s'évanouir.

1 Sur l'axiologie consulter les travaux de Louis Lavelle, René Le
Senne, Gaston Berger ; cf. Gabriel Widmer : Les valeurs et leur signification
théologique. Neuchâtel, Delachaux et Niestlé, 1950 ; La conscience des valeurs
(« Studia philosophica », 1953) ; Daniel Christoff : Le temps et les valeurs.
Neuchâtel, La Baconnière, 1950. Parmi les axiologues, Raymond Polin est
un des rares penseurs pour qui l'homme crée ses valeurs (cf. son Essai sur la
compréhension des valeurs et La création des valeurs. Paris, P.U.F., 1944).

2 Cf. Bréhier : Transformation de la philosophie française, p. 240.
3 Comparer la notion de raison, source des intelligibles et créatrice des

valeurs morales chez Platon avec celle des Stoïciens, en tant qu'ils défendent une
solution panthéistique où Raison et Nature se confondent. Doit-on conserver les
distinctions établies par le thomisme entre le domaine accessible à la raison
naturelle et celui strictement réservé à la foi Si oui, la démarche axiologique,
telle qu'elle est tentée aujourd'hui, devient impossible.



212 ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND

Que reste-t-il de la raison, pouvoir d'appréciation et de coordination

», lorsqu'on admet, comme le freudisme, que: «La conscience
ne constitue pas l'essence du psychisme, elle n'en est qu'une qualité
et une qualité inconstante, bien plus souvent absente que présente » 2

Ou bien lorsqu'on donne avec le matérialisme dialectique
l'initiative de la pensée au milieu historico-social alors que seul l'individu
pense réellement Et la psychologie du comportement 3 n'affaiblit-
elle pas terriblement, elle aussi, la notion de raison en oubliant l'importance

réelle des jugements de valeurs intervenant dans toute action
et qui ne sont possibles que grâce à la raison

Si l'on mine d'un côté la notion de raison par les analyses
auxquelles on la soumet, d'un autre côté on cherche à défendre son activité

en recourant à ses succès techniques, ceux-ci légitimant son
travail sur le plan théorique 4.

Certes, l'une des tâches de la raison est bien de créer des techniques
mais ses succès dans ce domaine ne doivent pas être sa justification
sinon l'on risquerait de retomber dans la dangereuse définition sophistique

de la vérité-succès. Comme le rappelle M. Lalande il existe deux
aspects complémentaires dans la raison : la raison constituante et la
raison constituée s. H est bien dangereux de confondre la raison
constituée avec la raison constituante, car alors on néglige son rôle appréciatif

et coordinateur qui doit permettre à la raison de dominer sa
construction et de ne pas être entraînée par tous les avatars de
celle-ci.

En effet, le philosophe dont la mission n'est pas d'accroître un
savoir mais de soumettre les divers savoirs à une analyse critique et
reflexive en vue de créer une sagesse a besoin d'un instrument qui possède

le pouvoir coordinateur et appréciatif capable de conserver son
indépendance.

Mais si cet instrument tend à se dérober sous le coup des critiques
qui ne l'attaquent pas toutes de front mais le grignotent, le philosophe

ne courra-t-il pas le risque de se tourner dans sa quête d'absolus
révélateurs de la Vérité vers les passions qui ne sont plus frappées
aujourd'hui de l'interdit cartésien ou vers les sensations

1 Cf. Arnold Reymond : Philosophie spiritualiste, I, p. 163.
2 Apud Bréhier : Les thèmes actuels de la philosophie, p. 33. Paris, P.U.F.,

1951-
3 Cf. Pierre Naville : La psychologie du comportement.
4 Cf. Bachelard : Le rationalisme appliqué. Paris, P.U.F., 1950 et Le

matérialisme rationnel. Plutôt qu'un matérialisme au sens métaphysique du terme, cet
ouvrage, captivant d'aüleurs, est une théorie mettant en valeur le rôle créateur
du savoir théorique qui conçoit et provoque expérimentalement la création de
corps chimiques artificiellement obtenus et qui sont entièrement nouveaux,
noyaux y compris : les transuraniens.

5 Cf. Lalande : La raison et les normes.



LE DECLIN DES ABSOLUS CLASSIQUES 213

Les sensations n'apparaissent plus comme des moyens trompeurs, la
méthode phénoménologique y recourant dans la mesure où elle y fait
appel dans sa découverte de l'essence à travers le phénomène de

l'expérience vécue. Ne risque-t-on pas, dans ces conditions, de négliger

les données de la science parce qu'on se laisse trop impressionner
par les marges d'incertitude qu'honnêtement elle révèle En réalité,
ces marges d'incertitude, loin d'être la preuve d'une plus grande
indétermination dans le savoir, témoignent d'une plus grande exactitude
dans le travail scientifique et puisqu'elles peuvent être calculées et
intégrées de cette manière dans le corps de formules mathématiques,
elles ne ruinent pas pour autant le déterminisme scientifique
indispensable à la science ; cependant, ce déterminisme n'a plus trait aux
comportements individuels mais aux effets massifs. Seulement, ces
effets massifs concernent des ensembles qui étaient considérés comme
des individus par la science antérieure moins précise.

L'exactitude plus grande de l'expérimentation et la subtilité
croissante des théories laissent subsister intacts les problèmes
métaphysiques. Nous ne savons guère mieux que les hylozoïstes où situer
la limite entre l'inanimé et l'animé et nous ne pouvons trancher le
problème qui mettait aux prises Eléates et atomistes à propos de la
continuité ou de la discontinuité du réel, la mécanique ondulatoire
décelant la coexistence de ces deux aspects dans l'onde et dans le
corpuscule. Par ailleurs, la science théorique propose des explications
contradictoires révélatrices non d'absolus mais d'invariants
fonctionnels dont elle doit viser à surmonter les contradictions. Cependant

sur le terrain pratique, elle est plus efficace que jamais. Mais

pas plus sous cette forme que sous l'autre, elle n'entraîne automatiquement

la possession de la sagesse, comme on le pensait généralement

au XIXe siècle. Faut-il, dans ces conditions, que la philosophie
se détourne de la science dans sa quête de la sagesse, comme nous

y invite l'attitude existentialiste
Le problème des rapports entre la science et la sagesse trouble

aujourd'hui non seulement les philosophes r mais les hommes de
science eux-mêmes. En effet, l'avenir se dessine sous des traits
particulièrement sombres, la science créant chaque jour des moyens
techniques plus puissants qui, détachés du savant qui les a conçus,
peuvent être mis entre les mains de n'importe quel barbare ou
psychopathe, ou même employés à des fins destructrices par un simple
engrenage de mécanismes politico-économiques.

Certes, aujourd'hui nous pourrions ajouter un corollaire pessimiste
à la pensée pascalienne : « Quand l'univers l'écraserait, l'homme serait

1 Voir le thème choisi par le Ve Congrès des sociétés de phUosophie de
langue française : Les sciences et la sagesse (Bordeaux, 14-17 sept. 1950). Paris,
P. U. F., 1950.



214 ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND

encore plus noble que ce qui le tue, parce qu'il sait qu'il meurt et
l'avantage que l'univers a sur lui, l'univers n'en sait rien. Toute notre
dignité consiste donc en la pensée. » Nous craignons aujourd'hui que
si l'univers écrase l'homme ce soit parce que celui-ci, sous prétexte
de progrès, en ait donné l'ébranlement initial.

Doit-on donc sombrer dans l'angoisse existentialiste Il y a lieu
de nous rappeler, à ce sujet, comme le montre M. Edmond Bauer, et
les souffrances cruelles qui marquèrent la fin du moyen âge et le
renouveau scientifique de la Renaissance. Nous conclurons alors avec
lui que le temps présent si chargé de souffrances apparaîtra peut-être
aussi dans quelques siècles « comme une époque de libération, comme
une révolution profonde, difficile et bienfaisante, très différente de
celle dont nous avions rêvé autrefois, et à laquelle les savants auront
largement contribué » ».

Terminer une enquête philosophique sur une note d'espoir, loin
d'être opposée à la démarche philosophique lui est, au contraire,
conforme, s'il est vrai, comme nous y invite Amédée Ponceau, ce penseur

à la fois averti de la tradition philosophique et préoccupé des

problèmes contemporains, que l'histoire, grâce à ce qu'il appelle la
reprise sur le temps par la pensée au lieu de nous écraser sous le poids
d'un déterminisme historique inéluctable est en partie l'œuvre de

notre pensée en tant que celle-ci sait retrouver l'union avec l'Absolu
métaphysique véritable qui est la source des Vérités éternelles sur
lesquelles reposent, en analyse dernière, les absolus épistémologiques 2.

Nous pouvons faire nôtre sa conclusion : « L'histoire n'est-elle que
la voix des morts N'est-elle pas aussi la voix de Dieu N'y a-t-il
pas une idée qui dépasse toute l'histoire et qui est la forme préfigurée
de ce que doit être l'avenir. C'est la réponse au risque du désespoir.' » 3

Et c'est également la Source des intelligibles qui est rendue à la
pensée. Platon qui, l'un des premiers, s'est heurté au difficile problème
de maintenir l'invariance des absolus tout en leur assurant la
souplesse nécessaire pour rendre compte à la fois de la permanence et du
mouvant que nous constatons dans la vie de la pensée aussi'bien que
dans la réalité qui nous entoure avait su voir que le Souverain Bien
était la source et la condition des intelligibles.

La pensée contemporaine saura-t-elle se libérer de la double tentation

d'un perpétuel révisionnisme qui ne voit que le mouvant de la vie
de la pensée mais en néglige l'aspect d'invariance et de celle que
présente le matérialisme dialectique par sa création de faux absolus,

1 Edmond Bauer : Etude sur La science et la société, qui termine son beau
livre sur VElectro-magnétisme, hier et aujourd'hui (p. 334). Paris, Albin Michel,
1949.

2 Absolu au sens b du Vocabulaire Lalande cité au début de cette étude.
3 Amédée Ponceau : Le temps dépassé. Paris, La Colombe, 1953.



LE DÉCLIN DES ABSOLUS CLASSIQUES 215

épistémologiques aussi bien que métaphysiques : ce courant a, entre
autres, le tort de prendre pour des absolus les conditions sociales et
matérielles et de leur conférer le pouvoir de créer les valeurs
spirituelles ; or, aussi grande que soit leur importance, elle ne saurait être
exclusive de la relation de l'homme à Dieu, comme ont su le marquer
la plupart des axiologues contemporains.

L'on peut enfin se demander si l'introduction par le matérialisme
dialectique d'une certaine rationalité dans le monde de la violence »,

phénomène connexe du déclin des absolus classiques dans la pensée
contemporaine, n'est pas responsable, par une sorte de choc en retour
de l'intrusion, à l'intérieur de la philosophie, des passions qui ne sont
plus conçues comme un verre déformant qui empêche une claire
vision des problèmes et c'est dans ce sens que l'on peut craindre, avec
le professeur Bréhier, de voir la philosophie s'évanouir dans une non-
philosophie.

Antoinette Virieux-Reymond.

SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE

La Société romande de philosophie a tenu son assemblée générale annuelle
à Morges le 13 juin 1954 sous la présidence de son Président central, M. Henri
Miéville. Mme Virieux-Reymond, membre du Groupe vaudois, y présenta
l'étude qu'on vient de lire, consacrée à « Quelques aspects du déclin des
absolus classiques dans la pensée contemporaine de langue française ». Après
le déjeuner et la séance administrative une discussion nourrie s'engagea
sur les thèses que Mme Virieux-Reymond avait exposées. Les orateurs qui y
sont intervenus ont été priés de rédiger leurs observations. Le compte rendu
de la discussion qu'on va lire contient le texte des interventions et les
développements que leurs auteurs y ont parfois ajoutés pour exprimer plus clairement
et plus complètement leur pensée.

DISCUSSION

M. Pierre Thévenaz (Lausanne) : Il faut féliciter Mme Virieux de s'être
attaquée à un sujet aussi central pour la philosophie d'aujourd'hui sur les

plans tant métaphysique qu'épistémologique. Son exposé entend se limiter à

l'aspect épistémologique et examine en effet à ce point de vue le déclin des
absolus dans les sciences. Mais ensuite, c'est bien pourtant à un point de vue
métaphysique qu'est faite la triple critique de l'existentialisme, du matérialisme

dialectique et de la psychanalyse, et c'est bien l'absolu métaphysique
ou les valeurs absolues « classiques » que Mme Virieux regrette de voir compromises

dans ces trois courants.

1 Cf. Emile Bréhier : Les thèmes actuels de la philosophie, p. 86. Paris,
P.U.F., 1951.



2l6 SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE

M. Thévenaz posera donc les deux questions suivantes : i° Comment
s'articulent dans cet exposé les plans métaphysique et épistémologique Y a-t-il
déclin sur les deux plans — 2° Pourquoi le déclin des absolus est-il apprécié
positivement comme un progrès (ce qui est indubitable) dans les sciences
exactes, et négativement comme un symptôme grave et inquiétant en
métaphysique ou stigmatisé comme une erreur dans les trois courants précités
— Au nom même d'une philosophie qui se veut en étroit contact avec le
mouvement scientifique et au nom même de l'unité de l'esprit humain, il
semblerait qu'il faille également saluer comme un progrès le déclin des valeurs
absolues en métaphysique. M. Thévenaz ne serait pas loin de penser que dans
ces trois courants l'effort de « désabsolutisation » n'est même pas encore assez

poussé : ne faudrait-il pas plutôt leur reprocher d'admettre sans critique
suffisante les absolus de la liberté, de l'histoire ou de la sexualité

Tel n'est pas l'avis de M. H. Gauss (Berne), que le titre donné par
Mme Virieux-Reymond à son exposé a vivement frappé. Elle y parle du déclin
des « absolus » au pluriel. Quant à lui, tout pluralisme d'absolus nous mène
déjà sur la pente vers le relativisme. Il paraît que Mme Virieux a pensé à des
notions telles que le temps « absolu », l'espace « absolu » et le mouvement
« absolu » chez Newton. Toutefois Newton n'a jamais voulu ériger ces « absolus »

en « être absolu » comme nous le savons de son célèbre « scholium » à la fin
de la seconde partie de son livre sur les « Principia naturalis philosophiae
mathematica ». Dans l'Optique, l'espace est conçu comme le « sensorium Dei »,

et il n'y a pas de doute que pour Newton tout mouvement réel est en fin de

compte réglé par la Providence. Malgré ces réserves, l'expression adoptée par
Newton est dangereuse. Un philosophe tel que Platon n'accepte qu'un seul
absolu, l'Un ou le Bien, absolu qui est inconnaissable. Mais sans la supposition
de son existence, tout objet d'investigation reste pour ainsi dire en l'air. Chez
Aristote on pourrait se demander si son « absolu » est l'Etre en tant qu'Etre
ou le premier moteur qui n'est pas mû à son tour. Parler des « absolus » au
pluriel semble vouloir reconnaître une diversité de branches philosophiques
qui soient plus ou moins indépendantes les unes des autres. Ce langage convient
à une philosophie rationaliste selon laquelle la connaissance de la réalité est
le but suprême de tout effort philosophique, et d'une philosophie déjà «

compartimentée », non à la philosophie une et indivisible ou philosophie « pure »,

comme on aimait l'appeler lors du « Symposium » de Berne concernant les
relations entre la philosophie et les sciences.

Répondant à une question du président qui avait cité une phrase de M. Gauss
dans son commentaire sur les dialogues de Platon, selon laquelle il existe,
pour le philosophe, une « certitude de l'absolu », mais non pas en même temps
une «certitude absolue» (au sens épistémologique), M. Gauss précise que,
d'après sa conviction, la philosophie n'a pas comme tâche de connaître une
fois pour toutes les choses comme elles sont, mais plutôt comme, dans chaque
situation particulière, il serait bon pour elles d'être (connaissance de leur
valeur aussi bien que de leur essence immuable, et qui doit être trouvée sans
cesse de nouveau au fur et à mesure que les situations elles-mêmes changent).
Il admet que ceux qui percent jusqu'aux problèmes fondamentaux de la
philosophie tout en restant dans leur science spéciale peuvent contribuer beaucoup
à la philosophie par le sentiment qu'ils ont de l'urgence des questions qu'ils



DISCUSSION DE MORGES 217

se posent. Mais il serait faux de demander à quiconque veut faire de la
philosophie de s'occuper en même temps de recherches spéciales. Si tout le monde
agissait ainsi, il est à craindre que la philosophie en pâtisse. On ne peut faire
sérieusement de la philosophie, si l'on n'a pas été bouleversé par les problèmes
philosophiques, et cela ne peut être le fait que d'une petite minorité de penseurs
pour lesquels la philosophie sera la vocation de leur vie. En face des absolus
ou bien « classiques » qu'il faudrait assouplir, selon Mme Virieux-Reymond,
ou bien « modernes » qu'elle dénonce comme de « faux absolus », M. Gauss

souligne que pour lui tous les « absolus » au pluriel, sans exception, sont
nécessairement de faux « absolus ».

M. Marcel Reymond demande à Mme A. Virieux-Reymond le rapport
à établir entre ce qu'elle appelle « les absolus », ce que M. Miéville nomme
«le transcendental» et M. Gonseth «l'inaliénable» (Dialectica, 26, 1953). Se

recouvrent-Us Les absolus sont-ils analysables du seul point de vue
épistémologique Quelles sont leurs implications ontologiques

Une discussion s'engage à propos de l'un des absolus épistémologiques, la
notion d'objectivité, à propos de laquelle on peut se demander si elle est « en
déclin » du fait, en particulier, de la position prise par la physique quantique
moderne (influence de l'opérateur, du sujet, sur la détermination mathématique

du phénomène, relation d'indétermination d'Heisenberg).

Répondant à M. André Mercier (Berne), M. Maurice Gex formule les

remarques suivantes : S'il est légitime d'insister sur le fait qu'en science le

sujet ne peut poser l'objet sans se poser lui-même en même temps, il n'en
suit pas cependant que de telles considérations soient susceptibles d'ébranler
la notion d'objectivité en tant que valeur. Il faut, en effet, distinguer avec
soin l'objectivité comme valeur, de l'objectivité comme réalisation. Le
fait que l'objectivité absolue est humainement irréalisable ne signifie pas que
la valeur « objectivité » n'existe pas : tout au contraire, ce n'est que grâce
à l'existence de cette valeur que l'affirmation précédente peut prendre son
sens. Le fait qu'aucune mesure n'est intrinsèquement acceptable sans avoir
subi certaines corrections à cause de l'interaction des phénomènes, de même

que le fait que l'observateur réagit de manière complexe sur l'observé, tous
ces faits manifestent la valeur « objectivité », bien loin de l'abolir.

On aurait donc tort de prétendre que les récents progrès de la science
physique ont conduit à supprimer la notion d'objectivité : ils ont mis en
évidence des difficultés techniques de réalisation, mais la notion subsiste comme
valeur de réalisation, en ce sens qu'elle exprime une vection permanente qui
oriente tout l'effort de la pensée scientifique.

M. Gauss ne pense pas que la notion d'objectivité ait subi une transformation

essentielle (de structure) depuis l'avènement de la physique einstei-
nienne et quantique. L'idée d'objectivité a gardé la signification qu'elle a
toujours eue ; ce qui a changé, c'est seulement l'avis des physiciens quant à

son application au domaine de la physique. Il resterait encore à prouver que
cette prétendue « révolution » qu'aurait subie la notion d'objectivité en physique
a des répercussions en philosophie et quelles elles sont. M. Gauss demande
à ceux qui soutiennent que la notion d'objectivité n'est plus valable absolument,

s'ils admettent que leur thèse ne peut prétendre à une objectivité sans
réserve, mais seulement à une objectivité toute « approximative ».

'5



2l8 SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE

M. Robert Bouvier (Genève) : Pour ne pas prolonger la discussion sur
l'Absolu unique, admettons qu'il est permis de parler aussi d'absolus au pluriel.
Mme Virieux-Reymond a réuni sous le nom d'absolus classiques certaines notions
rationnelles, qui sont de deux sortes : les unes théoriques ou de phUosophie
des sciences, les autres pratiques, ou de philosophie morale. Or une certaine
opposition apparaît, avec un parallélisme, entre ces deux catégories.

En effet, les sciences positives ont, chacune, pour points de départ et pour
bases logiques, certains présupposés, postulats ou a priori. Mais ces notions
de base peuvent changer d'une époque à l'autre, avec le progrès du savoir.
Précisément nous avons assisté à une évolution ou révolution de ce genre en
physique : les idées newtoniennes de temps, d'espace et de mouvements absolus,
les conceptions substantielles de la matière et de l'énergie, propres au XIX0 siècle,

ont été remplacées par d'autres notions de base (énergie-masse, unité
d'action, espace courbe, etc.). Or ces nouvelles notions fondamentales sont
à la fois plus difficiles à intuitionner et moins absolues que les anciennes ; leur
système a pris même le nom de théorie de la relativité. De même encore, le
déterminisme « absolu » des positivistes a évolué en un déterminisme statistique,
où la notion fondamentale de probabilité remplace l'ancienne nécessité. Dès
lors, même dans les sciences exactes, on ne peut plus compter que sur une
certitude relative ; il y a perte en absoluité. Mais faut-il parler de déclin
Ce terme plutôt péjoratif est à double emploi ; il faut s'entendre. L'absoluité
est assurément diminuée, mais la valeur de la science n'a nullement déchu

pour autant. Quand la science a le courage de modifier ses bases, parce que
le progrès de l'expérience le réclame, elle est bien loin de décliner. La physique
nouvelle a élargi l'ancienne ; la révolution relativiste a montré que la raison
scientifique est capable de s'assouplir, de s'enrichir, d'adopter des points de

vue plus compréhensifs. Le déclin de l'absolu n'est pas attribuable ici à quelque
action de grignotage insidieux, qui s'attaquerait à une haute valeur, qui l'abaisserait

et l'avilirait. U y a eu, au contraire, gain et progrès dans la connaissance
scientifique.

Comment cela peut-il se faire C'est qu'au fond il est essentiel à la science
de se tenir à la fois dans l'absolu et dans le relatif, de cultiver comme deux
complémentaires l'esprit de synthèse constructive qui postule un minimum
d'absolu, et l'esprit d'analyse expérimentale et critique, qui incline au
relativisme. Il serait aisé de montrer que, jusqu'en pleine théorie de la relativité,
il subsiste de l'absolu, des invariants absolus. Ce qui a fait naître cette nouvelle
physique, ce sont des découvertes positives, ainsi qu'un regain d'activité de

l'esprit expérimental et critique, deux choses excellentes pour la science,
auxquelles il faut souhaiter de rester toujours vivaces, même s'il arrive qu'elles
fassent décliner des absolus. En effet, il n'y a pas lieu de craindre que la marche
à la relativisation aille trop loin et menace la solidité de la science, car l'absolu
finit toujours par faire reconnaître ses justes droits. Voyez par exemple le
mouvement pragmatiste, qui florissait il y a une quarantaine d'années. II
avait découvert le rôle très important que jouent les notions de « verifiable »,

d'utile, de « satisfaisant pour l'esprit », dans la recherche du vrai. Certains
pragmatistes extrêmes inclinaient donc à substituer complètement à l'idée
de vérité celle de vérification. Il y aurait eu là une menace mortelle pour l'esprit
de la science pure. Cette menace ne s'est pas réalisée. Il a suffi d'un peu de
réflexion pour apercevoir qu'en epistemologie, un certain idéal de vrai absolu
s'impose comme norme, et doit garder son rang de valeur suprême. De même
en logique, on a découvert que le « probable » et 1'« improbable » sont le mode



DISCUSSION DE MORGES 210,

de connaissance le plus pratiqué, et constituent une « valeur », à insérer entre
celles du vrai et du faux. Mais les logiciens réfléchis ont dû reconnaître que,
comme le rappelait Mme Virieux-Reymond, les logiques plurivalentes, ou à

n valeurs, parfaitement légitimes et utffes, demeurent nécessairement sous le
contrôle de la logique à deux valeurs (le vrai et le faux absolus). En résumé,
dans la philosophie de la science, le déclin des absolus n'est jamais total et
n'implique pas une déchéance de valeur.

La situation paraît bien différente en philosophie morale. Nous sommes
là aujourd'hui en pleine crise. Les valeurs morales rationnelles classiques
absolues sont déchues, sans que ce déclin soit compensé par un gain, par un
équilibre nouveau. La confusion est grande. Pourquoi un antirationalisme
agressif, dont le moins qu'on puisse dire est qu'il est plein de paradoxes inquiétants

(nullisme, absurdisme), jouit-il d'une vogue certaine On pourrait
répondre sans doute : qu'il y avait quelque chose de mort dans mainte vieille
formule classique, — qu'en métaphysique, on a fait, comme en physique, de
véritables découvertes, — que les deux guerres et leurs bouleversements ont
exacerbé l'esprit critique, — que tout cela devait produire une révolution, —
que les révolutionnaires en viennent toujours à dépasser leur but, — qu'il
est normal de les voir jouer témérairement avec ce qui paraissait sacré aux
anciens.

Ce qu'on a découvert, c'est que « l'existence précède l'essence ». Il s'ensuit
que la philosophie doit revenir au concret. Or, en commençant son enquête
par la description (phénoménologique) des faits, le philosophe ne parvient
jamais à retrouver les essences ni les valeurs. L'univers doit lui paraître
radicalement contingent, et même absurde ; l'homme, radicalement ambigu. Il
n'y a pas d'être humain, l'homme existe seulement, comme conscience entièrement

libre. Mais cette liberté est toute négative, elle n'ouvre sur rien. Rien
.ne vaut par soi-même. «L'affirmation d'un idéal est parfaitement vaine...»
Voilà pour la révolution et la subversion. L'absence d'assises des esprits spéculatifs

correspond à l'absence de principes de la foule. Il est vrai que Sartre
semble s'être aperçu que sa théorie de la liberté soulève à son tour les
(classiques) antinomies de l'action. Mais comme il refuse toute objectivité aux
valeurs, il ne peut plus avancer d'un pas. Il faut que ce soient ses disciples
(Francis Jeanson, Simone de Beauvoir) qui tentent d'esquisser la morale
existentialiste, comme « morale de l'ambiguïté » (cependant que Sartre retourne
à son dada marxiste : la révolution prolétarienne).

En matière de morale, il est bon que l'expérience et la critique révisent
les bases, les élargissent, relativisent les points de vue. Mais il faut bien que
quelque valeur absolue subsiste obligatoirement. Le bien continue à rester
préférable au mal. Assurément la notion même de valeur est obscure, et sa
théorie, captieuse. Comment se détermine 1'« échelle » des valeurs Qu'est-ce
qu'une valeur négative Et il y a bien d'autres apories. Il faut chercher.
Sachons gré à Mme Virieux-Reymond d'avoir rappelé qu'une école de
philosophes de la valeur est à l'œuvre, depuis peu, et travaille à nous sortir de la
confusion où le déclin des absolus classiques nous a jetés. Aux noms qu'elle
a cités, Le Senne, Gaston Berger, il faudrait ajouter celui de Raymond Ruyer.
Ces axiologistes ont beaucoup à faire. Je pense que le postulat de base dont
ils ne pourront jamais se passer, c'est l'existence d'une lumière intérieure, la
raison (niée par Sartre). La raison n'est pas seulement une valeur très haute,
mais la condition pour saisir et arbitrer les valeurs, un « pouvoir appréciatif
en vue de la sagesse», une «intuition de l'ordre du préférable» (Ruyer).



220 SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

M. Edmond Rochedieu (Genève) : S'il est vrai que notre siècle voit le
déclin de la plupart des absolus classiques et se complaît dans la remise en
question d'un grand nombre de conceptions que l'on croyait acquises, il est
peut-être utile d'évoquer le souvenir d'une autre période de l'histoire de notre
civilisation où se développa une mentalité semblable : l'époque hellénistique.
Les conquêtes d'Alexandre et les bouleversements qui s'ensuivirent avaient
ébranlé non seulement les bases mêmes de la vie politique et sociale, mais
bien des idées morales et religieuses admises de chacun. Dans le domaine
religieux, en particulier, la révolution fut profonde. On passa d'une religion
de la cité ou de l'Etat à une piété personnelle ; le salut auquel on s'intéressa
fut celui de l'individu et non plus seulement du groupe social auquel on appartient.

Ce changement de perspective se manifesta à la fois par le déclin des
religions reçues et le succès sans cesse grandissant des cultes de Mystères,
qui tous comportaient une initiation individuelle et l'expérience personnelle
de l'union avec le dieu, qu'il s'agisse des rites de Cybèle et d'Attis, de l'Orphisme,
des Mystères de Mithra, du Néo-pythagorisme ou de l'Hermétisme, du culte
de Sérapis, ou finafement s'y opposant mais leur ressemblant sur certains
points, du Christianisme. Toutefois, quel fut ensuite le bilan, sur le plan
religieux, de ces six siècles que représente la période hellénistique Les « absolus
classiques », en d'autres termes les religions traditionnelles, se sont effondrés ;

d'autres notions et positions religieuses les ont remplacés ; mais à leur tour
ces nouveaux absolus ont révélé leur faiblesse et leur caractère relatif, si bien
qu'à partir de Constantin, donc dès le début du IVe siècle, il ne restera rien
de ces nouveautés, sauf un seul groupe d'absolus, celui proclamé par le
christianisme. Or, si l'on cherche à comprendre, historiquement et
philosophiquement, la raison profonde de cet écroulement de tant de croyances et du
triomphe de la foi chrétienne, on découvre que seuls, à cette époque, les absolus
chrétiens étaient véritablement et totalement vécus ; seuls ils possédaient
un caractère « existentiel », ce dont témoignent aussi bien la fidélité des

martyrs chrétiens que l'échec du retour au paganisme tenté par Julien
l'Apostat.

Dans la crise intellectuelle et morale qui nous secoue, ne conviendrait-il
pas de marcher dans une direction semblable, en ne donnant notre plein accord
qu'à des absolus qui véritablement engagent la personnalité tout entière
Or n'est-ce pas le cas, encore et toujours, de la foi chrétienne lorsqu'elle est
vécue autant que pensée

D'autre part, s'il est exact que bien des absolus classiques sont en régression,
sachons aussi reconnaître le mouvement contraire. C'est ainsi que chez l'un
des représentants les plus marquants de la psychologie scientifique contemporaine,

cette science qui prociama hautement la nécessité de bannir de ses
recherches tout ontologisme, que voyons-nous C.-G. Jung, dans sa théorie
des archétypes issus de l'inconscient collectif, après avoir montré, jusqu'à ces
dernières années, que les archétypes sont essentiellement des structures
mentales, des comportements psychiques, « le lit de la rivière » où forcément l'eau
se dirige dès qu'elle se met à couler, reprenant la place occupée en d'autres
occasions semblables, C.-G. Jung en vient, dans ses écrits les plus récents, à

présenter les archétypes comme un donné extérieur au sujet et qui s'impose
à lui, provoquant ses réactions. N'avons-nous pas là comme un retour à
l'affirmation d'un absolu, au sens où l'entendait le réalisme ontologique, et qui
contraste du tout au tout avec le relativisme du phénoménisme de la psychologie

scientifique



DISCUSSION DE MORGES 221

M. Fernand-Lucien Mueller : J'ai été frappé par l'ampleur du sujet auquel
n'a pas craint de s'attaquer Mme Virieux-Reymond, et par la manière dont
elle a développé ses vues. Il me semble toutefois qu'il y a une sorte de décalage
dans son exposé entre une première partie consacrée à une analyse très pertinente

et suggestive au niveau de l'epistemologie, et une seconde partie hybride,
faite d'éléments à la fois empiriques, métaphysiques ou moraux. Il était
légitime d'aborder, à propos de « l'absolu classique » et de son déclin, les principales
manifestations de l'esprit moderne, telles que le matérialisme dialectique,
l'existentialisme, la psychanalyse. Mais Mme Virieux-Reymond l'a fait pour
ainsi dire par la tangente, et chacune de ses affirmations exigerait des correctifs.
Un exemple à propos du matérialisme dialectique : lorsque Engels déclare que
la dialectique est la science des lois générales du mouvement, du monde extérieur

comme de la pensée humaine, il est clair que l'affirmation a une portée
intemporelle qui mérite examen. Un autre exemple encore : Mme Virieux-
Reymond a mis l'accent sur la fatalité de l'histoire dans la perspective du
marxisme. Or, il s'agit précisément pour lui de ne pas subir l'histoire, mais de
la faire. Quant à l'individu, s'il est vrai que la doctrine se refuse, pour emprunter
une expression à Pierre Hervé, à le considérer comme un œuf dans un panier,
il est plein de la réalité que lui confère sa relation dialectique avec les autres
et avec la nature.

L'attitude de Mme Virieux-Reymond me paraît être, sinon réactionnaire,
du moins de repli. On ne peut réfuter une doctrine par une critique de
manifestations qui s'en réclament de près ou de loin. Car un flottement est alors
inévitable entre les principes explicatifs et les applications. Que ne pourrait-on
pas dire, à cette jauge, du christianisme saisi dans certaines de ses manifestations

historiques Dans la pensée contemporaine, les courants dont a parlé
Mme Virieux-Reymond représentent, dans le meilleur des cas, l'effort d'une
prise de conscience plus lucide. Pour ce qui est du marxisme et de la psychanalyse,

cet effort a mis en lumière, en deçà des motivations conscientes, les
conditionnements économiques et psychologiques. C'est le seul moyen de s'en libérer,
et l'investigation ne peut qu'enrichir en fin de compte le « Connais-toi toi-
même » de Socrate, désormais pourvu de nouvelles dimensions.

Dans le tableau brossé par Mme Virieux-Reymond apparaît une sorte de
nostalgie d'un passé quelque peu chimériquement conçu. A propos de la
technique, par exemple, comment nier que Ton peut facilement opposer à son
sujet des thèses contradictoires exaltant ses bienfaits et stigmatisant ses
méiaits

Nous ne sommes pius ici sur le plan de la logique philosophique mais de
l'affectivité. Ce qui est vrai, et ce qu'a justement marqué Mme Virieux-Reymond,
c'est que nous traversons une période de crise. Une crise que je crois, pour ma
part, profonde, analogue à celle qui marqua l'avènement du christianisme,
plus profonde que celle qui caractérise le XVIe siècle.

Mais une crise que le destin nous impose de vivre pour tenter de la dépasser
et qu'on ne peut éluder en se réfugiant dans des positions anachroniques.

Répondant aux diverses interventions dont on vient de lire le texte,
Mme Virieux remercie d'abord M. Gauss d'avoir indiqué aussi nettement sa

propre position. Il est bien entendu que multiplier les absolus sur le plan
métaphysique, c'est les relativiser (ainsi qu'elle l'avait marqué au début de son
exposé). Si elle a néanmoins considéré le déclin des « absolus » classiques dans
la pensée contemporaine, c'est parce qu'elle a conféré à ce terme une portée



222 SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

épistémologique, comme d'ailleurs l'a fait récemment M. Bouligand dans le
Déclin des absolus mathématico-logiques.

D'accord avec M. Thévenaz, Mme Virieux pense que toute position
épistémologique repose, en analyse dernière, sur une hypothèse métaphysique sous-
jacente, mais parce que nous sommes faillibles par essence nous ne pouvons
déterminer ce qu'est l'Etre supposé par cette hypothèse métaphysique. Si

l'on reste sur le plan des sciences, le bouleversement des hypothèses
métaphysiques n'empêche pas le progrès scientifique de s'accomplir : si, par exemple,
Ton a substitué à la connaissance de ce qu'est en soi l'objet de chaque science,
la connaissance des relations entre phénomènes qui définissent indirectement
seulement les objets particuliers (ainsi la force se définit par l'intermédiaire
du produit de la masse par l'accélération terrestre), l'esprit scientifique reste
le même : trouver et formuler aussi exactement que possible les « invariants »

scientifiques. Au contraire, sur le plan moral le bouleversement des hypothèses
métaphysiques fait sentir ses contrecoups d'une tout autre manière (et cela

quelle que soit la parenté qui peut exister entre philosophie, morale et sciences).
En effet, lorsqu'il s'agit d'êtres humains, il n'est pas indifférent que la connaissance

puisse connaître les individus en eux-mêmes ou seulement indirectement
à travers les relations qu'ils ont entre eux.

Quant à la remarque faite à propos de l'existentialisme, du matérialisme
dialectique et du freudisme, n'est-ce pas à la suite du déclin des absolus
classiques, dont ils se sont détournés, que ces courants ont été amenés à considérer
comme des absolus la liberté, l'histoire ou la sexualité

Pour ce qui est de l'intervention de M. Gex, à propos de la notion d'objectivité

en science, Mme Virieux se déclare en accord complet avec lui sur ce

point, et, comme l'a fait remarquer M. Bouvier, elle a réuni sous le titre commun
d'absolus classiques des notions épistémologiques et d'autres morales, parce
que en tant que la philosophie comporte non seulement le devoir de connaître
le réel et de synthétiser, grâce à une réflexion critique, les données des diverses
sciences, mais encore celui d'orienter la pensée vers une sagesse, elle doit se

pencher sur la crise des absolus classiques qui a lieu en sciences comme en
morale. Entre ces deux domaines il y a, en même temps qu'un parallélisme
et un échange constant, une différence foncière que M. Bouvier a utilement
rappelée.

Quant à l'intervention de M. Marcel Reymond, il faudrait un second exposé

pour préciser quelles sont les implications ontologiques des absolus classiques.
Pour ce qui est des différences entre l'absolu épistémologique, l'inaliénable

de M. Gonseth et le transcendental de M. Miéville, voici : il semble difficiie
de dire, comme M. Gonseth, qu'un principe est inaliénable puisqu'on ne peut
aliéner (et par conséquent ne pas aliéner) qu'un objet que Ton possède et si
l'on suit un principe, on ne le possède pas... Le transcendental de M. Miéville
se distingue entre autres de l'absolu épistémologique en ce qu'il implique une
hypothèse métaphysique admise à titre de solution préalable du problème
métaphysique, alors que dans le cas de l'absolu épistémologique on n'en affirme
que l'invariance sans se prononcer sur le problème métaphysique.

Quant aux suggestives remarques de M. Rochedieu, elles soulignent entre
autres l'intéressante réaction qui s'esquisse chez C.-G. Jung, où l'on pourrait
voir un mouvement de retour aux positions classiques analogue à celui qui se
dessine dans le courant axiologique, retour qui n'est pas total d'ailleurs, puisque
Ton garde ce qu'il y a de fondé dans les mouvements relativistes et phéno-
ménistes.



DISCUSSION DE MORGES 223

L'intervention de M. Mueller, reçue alors que mon exposé — ainsi que la
discussion s'y rapportant — était déjà à la composition, se rapporte aux
passages que j'avais réduits lorsque j'ai été priée par la rédaction d'abréger mon
texte en vue de l'impression.

M. Mueller me reproche la composition hybride de la seconde partie de mon
travail. Ce caractère me semble toutefois impliqué par la nature même des

jugements moraux qui, bien que reposant sur des présupposés métaphysiques,
visent d'une part à déclencher l'action pratique et se modifient d'autre part
à la suite des expériences vécues.

Sans entrer dans une discussion sur le marxisme, discussion qui nous entraînerait

trop loin, j'aimerais tout d'abord demander à M. Mueller comment le
marxisme peut dire que l'homme fait l'histoire lorsqu'il montre, par ailleurs,
que c'est la matière qui, par son déroulement dialectique, se transforme, d'une
manière en quelque sorte automatique, en pensée ou en vie du monde
extérieur. Ne peut-on pas, dans ces conditions, parler à bon droit de déterminisme
historique

Il y a, certes, dans le marxisme et dans la psychanalyse un effort d'analyse
dont on ne peut nier la valeur, à condition toutefois de ne les prendre que
comme des analyses partielles : importance des facteurs économiques pour la
vie de la pensée dans le premier courant, découverte d'une vie psychologique
des profondeurs dans le second courant. On ne peut leur conférer la valeur
d'un système philosophique complet parce que leurs doctrines méconnaissent
trop de notions essentielles : importance de la liberté individuelle et autonomie
de la pensée dans le marxisme ; importance de la vie consciente morale dans
la psychanalyse.

Quant à l'importance de la crise que nous vivons, il est bien difficile de la
déterminer, mais on ne peut donner à cette crise l'importance de celle qui
marqua l'avènement du christianisme dans la mesure où l'on admet que les
vérités chrétiennes sont éternelles. Ces vérités ne peuvent être compromises
par les manifestations historiques regrettables que le christianisme a pu avoir :

la croyance en la transcendance des valeurs spirituelles empêche de confondre
le principe du christianisme avec les actualisations humaines qui ne sont jamais
qu'imparfaites. (Il y a d'ailleurs lieu de signaler qu'il y a toujours eu, au sein
du christianisme, des croyants sincères pour protester contre les abus de l'Eglise :

simonie, négligence des devoirs de charité envers les humbles, lorsque celle-ci
s'y laissait entraîner.)

Comme M. Mueller, je pense que nous devons tenter de dépasser la crise
contemporaine dans laquelle nous vivons mais il n'est pas nécessaire qu'une
conception soit récente pour qu'elle soit vraie.

Parmi les conceptions contemporaines, l'axiologie est un essai heureux pour
surmonter la crise. Ce courant tient compte de ce qu'il y a de fondé dans les
divers courants contemporains : existentialisme, marxisme etc. : la valeur,
bien que conçue comme la base de l'acte moral, n'apparaît pas comme un
élément mais comme une structure complexe qui unit tout à la fois un appel
du transcendant qui est la source des valeurs, l'œuvre que doit réaliser l'homme
et le jugement appréciatif auquel il se livre avant d'agir. La valeur transmet
en effet un appel infini et est réfractaire à toute identification avec ses
actualisations. Mais dans la mesure où l'infinité de la valeur apparaît, comme chez
M. Le Senne, « une preuve en faveur de l'existence d'une Valeur suprême,
d'un Dieu infini et parfait qui est plutôt qu'une valeur la source commune
de toutes les valeurs » (Emile Bréhier : Les thèmes actuels de la philosophie,



224 SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

Paris, P.U.F., 1951, p. 73), n'y a-t-il pas retour vers des positions non anachroniques,

mais toujours vraies
Clôturant le débat, le Président formule une remarque dont voici le

développement rédigé en vue du présent compte rendu.
Au cours de la discussion on s'est demandé si la formule : « déclin des absolus

classiques » était correcte. A parler rigoureusement, a-t-on dit, il ne saurait y
avoir plusieurs absolus, et l'on pourrait ajouter que l'absolu ne saurait « décliner

», mais seulement la foi en un absolu. Ne devrait-on pas plutôt parler d'un
« déplacement de l'absolu » ou plus exactement de la notion d'absolu, de son
transfert d'un champ d'application à un autre — La notion d'absolu ou
d'inconditionné est une catégorie de l'entendement. Nous en faisons usage
(que nous le sachions ou non) toutes les fois que nous voulons signifier qu'une
chose ne tire pas son existence ou une idée sa vérité de quelque autre chose
ou de quelque autre idée à laquelle elle nous référerait : c'est ainsi qu'un pouvoir

absolu ne dépend de nul autre, qu'une vérité absolue vaut sans aucune
restriction qui la ferait dépendre de telle ou telle condition '. On comprend dès
lors en quel sens ü ne peut y avoir qu'un absolu et en quel sens il peut y en avoir
plusieurs. Du point de vue logique et catégoriel, la notion d'absolu est une,
et il n'y a et ne peut y avoir rigoureusement qu'un absolu. Mais une catégorie
de l'entendement n'est pas un objet donné à la pensée. Inférer de la catégorie
de l'absolu — c'est-à-dire de l'idée de l'inconditionné — l'existence d'un être
absolu, c'est commettre le paralogisme signalé par les philosophes qui ont
critiqué l'argument ontologique. Mais il n'en suit pas que la catégorie de l'absolu
soit sans emploi, et c'est ici qu'il faut distinguer soigneusement.

Sans la notion d'inconditionné la pensée humaine est incapable de
fonctionner, comme l'a fait remarquer très justement M. Bouvier. Elle est obligée
de poser des points de départ « absolus », premiers, qui ne se peuvent rattacher
à autre chose. Cela est le cas dans toutes les sciences, tant dans les sciences de
l'abstrait que dans celles du concret : les sciences se construisent sur des

aximatiques, elles s'appuient sur des notions irréductibles (même une physique
totalement géométrisée en comporterait de telles) ; il n'en va pas autrement en
psychologie, si l'on songe aux notions de conscience, d'activité ou de comportement.

Mais l'histoire de la pensée humaine montre que ces « points de départ »,

ces « absolus » ont parfois varié ; la portée de certains axiomes mathématiques,
de certains principes relevant de la physique a subi d'importantes restrictions ;

ce qui constitue en dernière analyse la réalité du monde sensible a été conçu
de bien des manières différentes : on a cherché à expliquer l'univers physique
par les atomes, par le mécanisme galiléen et newtonien, par les lois de
l'énergétique, on en est aujourd'hui champs et aux quanta, mais on ne se flatte plus
de pouvoir atteindre par le moyen de ces notions l'ultime fondement de ce qui
nous apparaît comme réalité physique. Il y a eu déplacement de la notion d'absolu,
mais non à proprement parler déclin : déclin seulement de telle ou telle forme
qu'a revêtu cette notion appliquée à tel domaine particulier, c'est-à-dire abandon

progressif de cette forme, mais non du tout affaiblissement, effacement
de la notion catégorielle d'absolu. En soulignant ce dernier fait qu'elle n'a pas
nié, nous ne nous opposons pas à Mme Virieux-Reymond. La question que

1 Nous nous référons à la définition suivante de terme d'absolu donné par
le dictionnaire de Franck (Sub. V°) : «Ce qui dans la pensée comme dans la
réalité ne dépend d'aucune autre chose et porte en soi-même sa raison d'être »



DISCUSSION DE MORGES 225

soulève son intéressant exposé est celle de l'emploi légitime de cette notion :

question d'epistemologie d'abord, mais également question d'ontologie.
La constatation du « déplacement » de la notion d'absolu au cours de

l'histoire des sciences et de la philosophie et le fait du « déclin » des absolus (au
sens indiqué plus haut) pourraient nous inciter à penser que nulle application
de la notion d'absolu ne peut être considérée comme valable. Cette position
aura, dans le domaine de la philosophie pratique, pour les valeurs morales en
particulier — M. Bouvier y a insisté avec raison — des conséquences graves.

Mais si l'on examine les choses de plus près, on est amené à voir dans ce
relativisme radical une généralisation abusive des faits sur lesquels il s'appuie.
Car il paraît incontestable que la pensée opère nécessairement avec des notions
premières irréductibles (donc absolues au sens donné tout à l'heure à ce terme)
qui sont des idées de relation — telles les idées d'unité et de pluralité, de position,

de distance, d'égalité, de succession, etc. Ce qui est sujet au changement,
ce sont les multiples applications de ces idées et de leurs combinaisons possibles
à la « matière connaissable », au donné. Leur valeur ontologique est sujette à
des appréciations qui varient selon l'état d'avancement d'une science, au fur
et à mesure que l'expérience élargie vient changer les perspectives. La portée
d'un principe ou d'une loi peut alors subir une limitation ; elle est l'objet d'un
processus de « désabsolutisation ». Mais il n'en résulte nullement que la notion
d'absolu soit éliminée de la pensée qui s'applique à connaître. Car c'est sa
présence en l'esprit qui donne un sens à l'opération de désabsolutisation, c'est
elle qui permet de marquer la distance entre le réel dont nous vivons et
expérimentons la présence et la représentation plus ou moins élaborée, toujours
déficiente, que nous nous en faisons. Ajoutons que notre connaissance du
réel, en tant qu'il nous est donné sous la forme du monde spatio-temporel,
ne peut progresser, se rectifier et se préciser, que si la pensée qui interroge
l'expérience soumet ses opérations au contrôle des normes infrangibles (cohérence

logique et accord avec les données de l'expérience) qui en garantissent
la validité. Ce sont elles qui rendent possible et contrôlent toute rectification,
toute extension de notre savoir et de notre croire.

Ne doit-on pas en conclure que, si la philosophie a pour fonction critique
de « désabsolutiser » les faux absolus, elle ne peut se passer de l'idée d'absolu
ni se borner à lui assigner un rôle purement négatif Une philosophie sans
absolu serait une philosophie découronnée, prête à démissionner. Mais il est
admis que, d'une façon ou d'une autre, nous ne saurions nous dispenser de

poser l'être absolument, c'est-à-dire face à la pensée qui vise à connaître ce

qui est, ce qui peut être et ce qui doit être, et si cette position de l'être (cet
« absolu de l'être » qui comprend l'être même de la pensée, tel que le cogito le

pose) ne peut se justifier au regard d'une pensée capable d'erreur que si la
validité inconditionnelle des normes formelles (des critères du vrai) auxquelles
elle doit satisfaire est implicitement admise par elle, n'est-on pas en droit de

prétendre que l'idée d'absolu conserve en philosophie une double jonction positive

et essentielle. Cette double fonction correspond à la dualité être-valeur qui
est le fondement même de la vie de l'esprit : « valoriser » l'être qui lui a été

départi, telle est la fonction et l'aspiration de tout vivant. Tel est aussi le sens
de l'absolu platonicien, comme Ta très opportunément rappelé M. Gauss : le
Bien posé « au-delà » de la simple existence et tendant à l'informer.

Nous dirons en notre langage que la notion catégorielle d'absolu revêt
une signification ontologique, lorsqu'on lui reconnaît pour fonction de symboliser

la réalité ultime dont on peut dire : i° qu'elle n'est jamais présente comme



226 SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE

un donné determinable une fois pour toutes dans le temps et l'espace, mais
qu'elle « fonde » toute existence particulière en tant que reliée à toute autre
existence, et 2° qu'en toute pensée qui s'exerce et cherche son accomplissement,

elle est l'impulsion première qui l'oriente et lui donne sa loi. La réalité
ultime que symbolise l'idée d'absolu n'est ni l'être ni la valeur considérée
séparément ; elle se présente à la pensée comme la synthèse être-valeur, c'est-
à-dire comme la réciproque détermination de l'un de ces termes par l'autre,
réalisée et se réalisant sous des formes infiniment variée au cours de l'évolution
des mondes. Qu'en est-il finalement de la distinction entre l'emploi épistémologique

et l'emploi ontologique de la notion d'absolu Si les observations
que nous venons de présenter sont fondées, l'absolu épistémologique et l'absolu
ontologique doivent être conçus comme indissolublement liés et solidaires.
Leur rapport nous paraît être d'implication réciproque. L'affirmation de l'un
et de l'autre est implicitement assumée par tout acte de pensée visant à la
connaissance.

Ces considérations sont-elles de nature à harmoniser les conceptions parfois
fort divergentes qui se sont exprimées au cours de la discussion de Morges Le
président de la Société romande de philosophie, qui s'est permis de les ajouter
au compte rendu de la séance, ne se flatte pas d'y avoir réussi. Même quand
les philosophes paraissent s'être mis d'accord, il arrive qu'en creusant derrière
les mots, des idées surgissent qui les divisent encore Us n'en continueront
pas moins à philosopher. Car c'est le lot de la pensée humaine d'être toujours
en route. Il y a une marche de la pensée et une direction, mais pas de terme.
Misère de la philosophie Je préfère y voir la possibilité d'un perpétuel
dépassement et l'une des manifestations de la grande loi de la vie de l'esprit.

Henri-L. Miéville.


	Quelques aspects du déclin des absolus classiques dans la pensée contemporaine de langue française

