Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 4 (1954)

Heft: 2

Artikel: A la recherche de l'objectivité en philosophie une aventure
métaphysique

Autor: Gagnebin, Samuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380609

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

SEANCE ANNUELLE
7 juin 1953

A LA RECHERCHE DE L’OBJECTIVITE
EN PHILOSOPHIE
UNE AVENTURE METAPHYSIQUE

L’auteur, en philosophie, ne doit donner son
ouvrage que comme une occasion de réflexion
et d’exercices philosophiques.

KaNT
Programme du cours
du 16T semestre 1765-1766.

I. L’OBJECTIVITE EN PHYSIQUE

I1 n’y a pas si longtemps que le mot « objectif » a pris le sens qu’il
a communément encore a notre époque. Pour Descartes, ce mot a
une signification presque opposée comme en témoigne cette phrase
de la sixiéme méditation : « Il faut donc nécessairement qu’elle (cette
faculté active) soit en quelque substance différente de moi, dans
laquelle toute la réalité, qui est objectivement dans les idées qui en
sont produites, soit contenue formellement ou éminemment. » *

Ce langage, sauf quand il est fait allusion aux auteurs anciens,
disparait au XVIII® siécle. Leibniz, pas plus qu'Euler ou d’Alem-
bert, ne se sert du mot objectif.

L'idée que désigne communément pour nous cet adjectif, on le
pense bien, n'est pas étrangére a ces savants. Pour le montrer, rappe-
lons la discussion concernant l'attraction newtonienne dont 1’écho
est recueilli par Kant.

Les corps s’attirent en raison du produit de leur masse et en rai-
son réciproque du carré de leur distance. Cette proposition établie
dans les Principes mathématiques de philosophie naturelle, n’est pas
contestée. Mais Léonard Euler, avec les cartésiens dont il est un repré-
sentant trés émancipé, déclare que «la gravité n’est pas une propriété
intrinséque des corps » 2. Tandis que le newtonien Jean d’Alembert

1 (Euvres et lettres, Editions de la Pléiade, 1937, p. 216.
2 Lettres a une princesse d’ Allemagne, annotée par A. Cournot ; lettre datée
du 11 novembre 1760, t. 1, p. 297.



A LA RECHERCHE DE L’OB]ECTIVITE 109

se demande si I'on doit refuser aux physiciens la possibilité de décou-
vrir une propriété nouvelle des corps, ou les accuser d’en faire une
qualité occulte.

Le sens que nous donnons au mot objectif est emprunté par
Kant & Gottlieb Baumgarten (1714-1762). Mais Kant 'emploie dans
deux acceptions différentes. On les a distinguées par les qualificatifs
ontologique et critique. Ce dernier sens peut se rapporter 4 un jugement
empirique et contingent, tel « les corps sont pesants », qui se distingue
d'un jugement subjectif en vertu de l'unité transcendantale de
I’aperception *.

C’est a ce sens dit critique que se rapportent les propositions des
physiciens 2. Notre définition de 1'objectivité en physique reprendra
les termes employés par Euler en disant qu'une proposition est
objective quand elle établit une propriété intrinséque des objets sur
lesquels elle porte.

Par exemple, dans son ouvrage sur Les Afomes 3, Jean Perrin
expose une série de treize méthodes différentes permettant de déter-
miner le nombre N (Avogadro) des molécules contenues dans une
molécule-gramme d'un corps. L’objectivité de cette proposition
résulte de la diversité des méthodes utilisées: viscosité des gaz,
mouvement brownien, opalescence critique, bleu du ciel, radioacti-
vité, etc. Sans doute, les nombres trouvés par les diverses méthodes
ne sont les mémes qu’a une certaine approximation prés. Cependant,
la marge d’approximation a pu et pourra étre encore réduite. Cela
permet d’affirmer que la grandeur mesurée correspond a une propriété
intrinséque des diverses substances chimiques.

Mais il en est tout autrement en physique quantique. Tout
d’abord, il est des grandeurs qui ne sont pas simultanément mesu-
rables, de sorte que les méthodes utilisées pour mesurer une grandeur
sont spécifiques. De plus, si 1'on voulait préciser une mesure, on
changerait les conditions de I'expérience et on ne pourrait pas affir-
mer que la mesure se rapporte au méme phénomeéne. Enfin, le résultat
des mesures exprime une probabilité qui, d’aprés M. W. Pauli, ne
se laisse pas ramener a des lois naturelles déterministes.

Ici donc, on ne peut pas concevoir 'objet que veut observer le
physicien comme séparé du systéme observateur-observé, systéme
qui comporte aussi des éléments théoriques dont on ne peut se débar-
rasser entiérement. L’idéal de « l'observateur détaché », que ne met-
tait pas en question le physicien de I'époque classique, n’est plus celui

I Critique de la Raison pure. Traduction A. Tremesaygues et Pacaud,
Paris, Alcan, p. 293-294 et p. 140.

2 Nous renongons a l'établir, comme nous l'avions fait dans notre exposé
de Rolle, pour abréger celui-ci comme nous en avons été priés.

3 Paris, Alcan, 1913.



110 SAMUEL GAGNEBIN

de beaucoup de physiciens actuels. Ces physiciens renoncent donc a
I'objectivité telle que nous ’avons définie en nous servant des termes
d’Euler et qui comportent la connaissance de propriétés intrinséques
de I'objet. Il y a cependant une intersubjectivité fondée sur l'inté-
gralité des observations.

Le but de ce résumé est d’introduire un bref exposé des idées de
W. Heisenberg concernant ce qu’il appelle les théories fermées
(« Abgeschlossene Theorie ») 1.

Comme exemple de ces théories fermées, W. Heisenberg cite la
mécanique newtonienne. Elle inspirait aux physiciens du XIXe siécle
une si grande confiance qu’on pensait avoir atteint I’'objectivité quand
on avait donné une explication mécanique du phénomeéne étudié et
L. Boltzmann lui-méme se plagait encore a ce point de vue.

La premiére bréche dans cette assurance a été faite par la théorie

électromagnétique de J. C. Maxwell. Pouvait-on donner de la théorie
de Maxwell une interprétation purement mécanique ? Pour le tenter,
on développa la théorie d'une substance hypothétique, I’éther. Mais
les difficultés surgirent; cela conduisit & la Relativité restreinte
d’Einstein en 1905. La plupart des physiciens considérérent la théorie
de Maxwell et la Relativité comme satisfaisantes et la mécanique
newtonienne comme une bonne approximation dans le cas ou les
vitesses étaient petites par rapport a la vitesse de la lumiére.
- Cependant, empruntant a 1’ancienne physique 1'idée de champ qui
avait déja assuré le succeés de la théorie de la Relativité généralisée,
bien des physiciens pensérent pouvoir interpréter la mécanique ondu-
latoire de Broglie-Schrédinger dans une théorie des champs qui sau-
vegarderait notre besoin d’une description objective et causale des
phénomenes.

Or, la théorie quantique montre que les concepts classiques ne
peuvent plus s’appliquer dans leur signification entiére et que cette
application est strictement bornée par la relation d’incertitude due
a Heisenberg.

D’autre part, et ceci est de toute importance, on ne peut pourtant
pas se passer des concepts empruntés a I'ancienne physique. Par
exemple, nous ne pouvons remplacer par d’autres concepts qui ne
seraient pas limités par la relation d’incertitude, les concepts de
trajectoire d'un électron, de densité d’onde matérielle en un certain
point de l'espace, de chaleur de dissociation, de couleurs, etc.

Le physicien se trouve donc dans une situation entiérement nou-
velle qui exige qu’on fixe la signification des théories fermées de la
physique classique puisqu’on ne peut se passer de leur faire des
emprunts.

Dialectica, 7/8, 1948, p. 331-336.



A LA RECHERCHE DE L’OBJECTIVITE III

D’une part, nous devons considérer les théories de la physique
classique comme des théories fermées, achevées, et parfaitement
exactes dans le domaine d’application limité ol leurs concepts se véri-
fient. Mais, d’autre part, nous devons reconnaitre qu’aucune de leurs
propositions se rapportant a I'expérience actuelle n’est entiérement
certaine, car nous ne connaissons pas avec précision les limites
d’application des concepts qui y entrent.

D’une part, les théories fermées font partie de nos présuppositions
dans le domaine de nos recherches et nous nous servons de ses con-
cepts comme d’a priori. D’autre part, nous devons considérer ces
a priori comme n’ayant que des degrés de wvalidité.

En résumé, W. Heisenberg considere les diverses théories phy-
siques élaborées au cours du développement de la science comme une
suite de structures mentales acquises et qui s’'imposent a nous tout en
étant dépassées.

Eh bien, me disais-je, les vues que le physicien s’est ainsi ouvertes
sur les théories de la physique classique et qui ne pouvaient 1'étre
avant le développement de la physique quantique, ne doivent-elles
pas s’appliquer par le philosophe qui élabore sa philosophie, aux sys-
témes philosophiques qui 1'ont précédée ? N’y a-t-il pas dans cette
expérience actuelle du physicien une conception de I’évolution de la
pensée humaine en physique applicable a 1’évolution de la pensée
humaine en philosophie ?

Ces vues nouvelles des physiciens sont dues a I’élaboration qu'’ils
ont dii faire au cours de ces derniéres années du concept de I'objecti-
vité. Nous sommes donc amenés, pour répondre a la question que je
viens de poser, a examiner le concept d’objectivité en philosophie.

II. L’OBJECTIVITE EN PHILOSOPHIE

Plutot que d’examiner les diverses maniéres de définir I'objectivité
qui ont été proposées et de les discuter, nous allons tenter de nous
faire nous-mémes une idée de cette objectivité. Chaque philosophe
sait, par expérience, qu'une pareille démarche est assez aventureuse
et qu’elle entraine souvent celui qui la tente a définir, peut-étre sans
le savoir, un point de vue philosophique, ou si vous aimez mieux,
une métaphysique particuliére. Je crois qu'on ne peut traiter philo-
sophiquement un probléme sans assumer ce risque et vous prie donc
de considérer mon exposé comme un essai soumis a votre discussion.

Mon but serait de distinguer l'objectivité en philosophie de
T'universalité d’'une part — car tout ce qui est universel n’est pas
philosophique — et, d’autre part, de la correction logique. Ce sont
1a des conditions nécessaires, mais non suffisantes de 1’objectivité.



I12 SAMUEL GAGNEBIN

Il me semble que ce qui provoque la réflexion philosophique,
c’est le besoin d'une certitude qui soit assez fondamentale pour
guider notre pensée et notre activité tout entiére et ferait ainsi
I'unité de notre personne morale.

N’est-ce pas affirmer, comme 'ont fait entre autres Aristote et
Descartes, en un principe premier, la possibilit¢ d’atteindre une
vision purement contemplative de 1'étre en tant qu’étre ? L’affirma-
tion de cette possibilité est impliquée méme dans la Critique de la
raison pure. N'est-ce pas déclarer, avec Spinoza, que la vérité est
norma sut ? Et n’est-ce pas, en fin de compte, reconnaitre que le
jugement n’a pas d’autre recours que sa confirmation par un autre
jugement, que la vérité ne peut étre qu’une qualification du jugement
et qu’elle réside dans le contrdle du jugement par lui-méme ? Il y a
1a comme un recours a une évidence, a une évidence qui ne pourra
céder que devant une autre évidence corrigeant la premiére en la
complétant. Nous ne pouvons pas remonter au-deld d’'une certaine
évidence et le sceptique méme n’échappe pas a cette loi. Les juge-
ments scientifiques, méme les mieux confirmés par leur validité en
face de I'expérience la plus précise et la plus exigeante, recourent en
fin de compte a une certaine évidence.

Mais quelle est alors la différence entre la démarche du savant et
celle du philosophe ? Cette différence semble évidente au philosophe
qui ne reconnait dans les «réalités » découvertes par le savant que
des symboles et sa premiére démarche sera de chercher le concret
sous ces symboles.

La connaissance commune et celle du savant sont symboliques :
un siége symbolise 'acte de s’asseoir, un événement symbolise la
possibilité d'une prévision. C’est le propre du philosophe de voir
I'étre sous ces symboles. Mais 1'étre est ici le concret que le sens com-
mun ou le savant ne saisissent que par les relations plus ou moins
abstraites que l'expérience permet d’établir. Ce concret, on ne le
trouve qu’en reliant la chose ou I’événement a la conscience. Il s’agit
de replacer tout objet dans son cadre originel ou il serait apergu
avant qu’aient fonctionné les abstractions communes qui le dépouil-
lent des multiples significations qu’il revét dans le tissu de la vie
consciente. La réalité d’une chose n’est pas indépendante de la
conscience vivante et sensible dans laquelle elle apparait originelle-
ment. Il ne faut rien lui enlever de ce qui se dévoile par ce retour a
I'Erlebnis. Mais alors, il faudra relier intimement 1'objet en question
aux réactions qu’il suscite en nous. Cet objet aura pour nous un
visage familier ou étrange, il sera indifférent, plaisant ou hostile, il
peut nous étre cher ou susciter I'ennui et la répulsion, il peut étre a
protéger ou a rejeter, nous pouvons étre liés a lui par des relations
sociales ou économiques ; les réactions que nous avons a son égard



A LA RECHERCHE DE L’OBJECTIVITE 113

sont nuancées par les sentiments profonds qui animent notre exis-
tence et nous font vivre. La vie du cceur fait aussi partie du monde
de la conscience.

Depuis une conversation que j’ai eue avec M. Gonseth, au cours
de la préparation de I'ouvrage de M. H. Konig, Der Begriff der Hellig-
keit (1947) 1, je donne 'exemple de la notion de couleur. Pour obtenir
I’Eidos de la couleur, Husserl la range sous les catégories de signifi-
cation : étendue, qualité d’objet matériel, visible, ayant une tonalité,
une intensité, une saturation. Il peut ainsi former une suite de pro-
positions nécessaires. Il ne croit pas utile de se servir des propositions
du physicien et ne parle ni de la longueur d’onde des couleurs du
spectre, ni de la polarisation qui fait apparaitre les couleurs complé-
mentaires. Ce ne sont pas la des catégories de signification.

Au contraire, M. Gonseth et moi, pour dégager 1'idée de couleur
dans toute sa richesse, nous rappelions ce qu’en sait le physicien, les
travaux de Newton, ceux de Goethe, ceux de Helmholtz, la théorie
mathématique des couleurs, les mesures de leurs intensités lumi-
neuses, fort délicates comme l'a montré le livre de M. Konig, les
observations qui se rattachent a la psychologie de la forme. Mais
nous disions aussi qu’il faudrait interroger le peintre, le poéte, un
amoureux de la couleur tel le géologue zurichois Albert Heim ; il
faudrait aussi avoir 1'avis d'un daltonien, d'un aveugle-né. Quand
nous aurions rassemblé tous ces documents, nous ferions nous-mémes
un examen de leur ensemble en y ajoutant nos propres réflexions et
Gonseth concluait : « Voila ce que c’est que la couleur. »

Le philosophe découvre donc sous les symboles de la connaissance
commune et du savant l'unité de la conscience, non pas comme un
principe transcendantal, mais comme un fait qui sera ensuite étudie
et dont les conditions physiologiques et psychologiques pourront étre
précisées, mais qui apparait ici comme premier et inanalysable. Le
monde ainsi ramené a 1'unité de la conscience est ce que j’appellerai
le « monde non séparé » Ce serait 1a une premiére révélation de I'étre.

Mais ce monde nous est-il vraiment et simplement donné ? En
d’autres termes, pouvons-nous nous élever a la pure contemplation
qui nous ferait apparaitre ce monde dans sa pleine et entiére évi-
dence ?

Si primitif que soit le fait de 'apparition a la conscience du monde
non sépar¢, ce monde ne nous apparait pas comme simple. Il garde
une multitude d’attaches avec les symboles du sens commun et du
savant dont il a fait son point de départ lointain. Chaque fois que
nous voulons en préciser le contour, nous voici engagés dans des
jugements. Peut-étre seront-ce d’abord des jugements trés primitifs

1 Edition du Griffon, Neuchitel.



114 SAMUEL GAGNEBIN

qui se sont formés lentement au cours de notre premier ige et qui se
précisent, fort longtemps aprés, comme en suivant un chemin déja
tracé, mais que nous reconnaissons a peine et qui nous semblent
donnés avec le monde non séparé lui-méme.

Le chemin dont nous venons de parler et que le philosophe suit
peut-étre sans s’en douter, a une pente qui communique a la réflexion,
cherchant une certitude fondamentale, un mouvement qui va en
orienter tout le cours. Cela explique, a mes yeux, la diversité des
philosophies.

Ici, je remarque m’étre déja aventuré dans une philosophie parti-
culiéere et ne pense pas que j’aurais pu l'éviter. C’est sans doute en
objectivant d’une certaine maniére le monde non séparé dont j’ai
parlé plus haut. Vais-je continuer le mouvement ? Avant cela, la
remarque que je viens de faire m’améne a reconnaitre que le concret
que nous retrouvons dans 1'unité de la conscience est déja le produit
d'une objectivation. Que nous le voulions ou non, nous lui donnons
une structure, nous le distinguons de ce qui n’est pas lui, nous l'isolons
dans son évidence méme, nous l'idéalisons et ainsi 'universalisons.
N’est-ce pas la en faire, en quelque mesure, un symbole et ne nous
retrouvons-nous pas dans le domaine du sens commun et du savant
auquel nous prétendons échapper ?

Méme si cette constatation était justifiée, me fera-t-on observer,
le détour par 'unité de la conscience n’aurait pas été inutile. Il nous
a mis en garde contre le réalisme du savant. Je ferais alors remarquer
que ce réalisme est principalement méthodologique. Il répond 4 un
besoin de cohérence et de clarté et il prend pour modé¢le ’astronomie
qu’on suppose (en réalisant son objet) hors d’atteinte de notre action
et répondant ainsi a I'idéal de «1’observateur détaché ». Mais surtout
que le philosophe ne peut éviter tout réalisme. N’en est-ce pas un que
de parler de la conscience, ou de constantes logiques, ou de I'auto-
nomie de l'esprit, ou de la pensée ? Ne sont-ce pas la autant de
structures semblables & celle que considére le savant ?

En vérité, toute pensée est en quelque sorte une objectivation.
Toute pensée active est réaliste en ce sens que c’est vers un objet
de pensée que la pensée est tendue. Elle tient cet objet pour indé-
pendant d’elle, des divers points de vue auxquels elle se place pour le
considérer, des questions qu’elle se pose a son sujet, du parti qu’elle
prend pour résoudre ces questions. C’est 1a une attitude si spontanée,
si immédiate, si primitive, que la pensée est inconsciente d’elle-
méme durant son activité. Je ne sais comment décrire cet état ou
I'on tend entiérement a I'objectivité. On oublie alors et ses craintes
et ses espoirs. On s’identifie en quelque sorte avec ce que I'on observe,
ce que l'on expérimente, ce que l'on calcule, ou ce que 1'on cherche a
comprendre ; et on s’abandonne soi-méme, on se laisse en route,



A LA RECHERCHE DE L'OBJECTIVITE 115

comme une chose qu'on a jugée inutile de prendre avec soi, comme
un impedimentum. Cet état est a la fois actif au plus haut point et
détendu. Toutes les passions sont abolies, sauf celle de comprendre.
Mais celle-la est a la fois humilité et volonté, oubli de soi et attention,
détente et activité, amour et grice.

Ces considérations me suggerent deux remarques qui doivent
préciser mon attitude et m’engager plus avant dans le chemin qui
s’est offert & moi.

Premiére remarque :

Il y a une objectivité pour le philosophe, et c’est une objectivité
concernant I'étre. Elle doit se définir comme une contemplation pure
de 1'étre.

Seulement, cette contemplation pure n’est qu'une limite au sens
ol le mathématicien entend ce terme, c’est-a-dire au sens d’une
«valeur » dont on peut s’approcher indéfiniment, mais qu’on ne peut
atteindre absolument.

Ce que nous gardons de notre effort vers la contemplation, ce
sont toujours des vues de «structures» plus ou moins nettement
définies et donc particuliéres. Si c’est le cas, il ne pourra pas y avoir
de hiatus entre ces structures et celles que découvre le savant, et
I'on pourrait dire que, dés ses premieres démarches, le philosophe
quitte en quelque sorte le monde de I'étre qu’il voulait atteindre,
pour entrer dans le monde du réel, qui est aussi celui du savant.
Cette absence de solution de continuité entre les structures tres
générales que découvre le philosophe et celles dont s’occupe le savant,
est manifeste dans une quantité de cas historiques. En opposant a la
pensée inétendue la matiére étendue et dont 1'étendue est 'essence,
Descartes a imprimé a la science une conception purement méca-
nique qui aboutit & 'homme-machine. En faisant au contraire de
I'espace une relation d’ordre, Leibniz a dii chercher la réalité des
choses non dans la quantité de mouvements, qui est a son avis une
quantité géométrique, mais dans la force vive qui échappe a la
géométrie, et il inaugura ainsi une querelle qui ne se termine que
dans la Dynamique de d’Alembert, puis dans la Mécanique analytique
de Lagrange.

Auguste Comte, aprés Kant, circonscrivait le domaine de la cer-
titude aux faits positifs et aux lois dites naturelles et croyait ainsi
purger la science de toute métaphysique. L'opposition du savant a la
métaphysique est en partie la conséquence de ce point de vue, alors
que le progres actuel de la physique montre assez que la physique
classique est fondée sur des notions tenues pour des données adéquates
a l'expérience et qu’il faut soumettre a la critique. Il y avait donc
une métaphysique cachée dans les faits positifs et dans les lois natu-



116 SAMUEL GAGNEBIN

relles. Edmund Husserl, en voulant élever la logique hors des atteintes
de la psychologie, a fait de certains concepts scientifiques des sortes
de données irréductibles, les Ezdé, ol régne une nécessité a laquelle
I'induction ne peut faire accéder. C’est toute une conception de la
science qui découle de ce point de vue ; nous y avons fait allusion a
propos de 'exemple de la couleur. Dans L’évolution créatrice, Bergson
a donné une signification aux directions du développement de I’ani-
malité et penétre dans le domaine de la biologie.

Bien que ces conséquences scientifiques de diverses philosophies
n’aient pas toujours été heureuses, je ne puis que me réjouir de les
constater et, loin de souhaiter que le philosophe et le savant se reti-
rent dans la culture de la spécificité de leurs disciplines, j’appelle de
mes veeux un esprit, tel celui de Descartes, de Leibniz, de Kant, de
Comte, de Bergson ou de Husserl, dominant a la fois les profondes
difficultés actuelles du savant et celles du philosophe. Il me semble
que tout philosophe devrait étre sensible au fait que les conséquences
de sa doctrine pourraient étre assez poussées pour étre mises a
I’épreuve de I'expérience scientifique. Les contradictions qui pour-
raient en résulter ne sont pas a craindre. Celles-ci ne sont-elles pas
une preuve que la pensée n’est pas arbitraire, qu’elle touche a de
I'étre et que les structures que nous concevons ne sont pas simple-
ment I'ceuvre de notre esprit, mais qu’elles sont encore une décou-
verte et une révélation de I'étre ? Le discernement a sa raison pro-
fonde dans I'étre.

Mais il y a plus, ces contradictions rencontrées exigent une refonte
de la structure que nos esprits ont élaborée en vue de 1'étre. On ne
sait pas jusqu'ou cette refonte devra remonter. Qui pourrait le
décréter d’avance ? L’exigence de cette refonte entre les derniéres
structures, les plus infimes réalités et les premiéres structures qu’a
découvertes la réflexion philosophique, maintient la vie et le mouve-
ment a travers 1'édifice de la culture humaine. C’est grice a ce mou-
vement que l'unité de la culture est sauvegardée.

Une séparation consentie entre science et philosophie, un isolement
de celle-ci dans une spécificité trop bien définie, compromettrait
I'unité de cette culture et, de plus, cette séparation serait toujours
arbitrairement placée. Les hommes qui, au contraire, cherchent a
entretenir ce mouvement et mettent ainsi en question I'ensemble de
la structure, semblent ébranler celle-ci, mais en réalité ils y entre-
tiennent 1'unité d’'un organisme vivant, la vie de 'ensemble de la
pensée qui ne peut épuiser 1'étre.

Je voudrais achever cette premiére remarque par la phrase qui
conclut La mécanique d’Ernst Mach 1, et qui m’a souvent invité a la

I Hermann, Paris, 1904, p. 492.



A LA RECHERCHE DE L’OBJECTIVITE P i 4

méditation : « Dans la conception de l'univers, que I’humanité se
construit, on ne peut, pour longtemps encore, reconnaitre que les
traits les plus caractéristiques des conceptions des hommes les plus
illustres. L'individu ne peut faire autre chose que marquer fortement
les traits de la conception qui est la sienne. » La science n’est imper-
sonnelle qu’a un regard superficiel.

Seconde remarque :

Nous avons constaté que dans la contemplation, c’est vers 1'objet
de la pensée que celle-ci est exclusivement orientée et que le sujet
qui pense est en dehors de son champ de vision.

Mais comment le moi, le sujet qui porte le jugement, peut-il alors
s’affirmer comme tel ? Cela ne se peut que par 'expérience qu’il prend
d’autres sujets qui jugent différemment de lui ou qui confirment son
jugement. Il reconnait 1'existence de ces divers sujets deés sa premiere
réflexion. Ce qu'il constate donc, c’est bien plus le « toi » que le « moi »,
le «tu» que 'cego». Je pense que I'évidence du «toi» est bien plus
primitive que ’évidence du « moi » comme sujet qui porte le jugement.
Celui-ci ne se découvre a la pensée que par une sorte d’effet catop-
trique. Constatant que ses propres jugements peuvent se confirmer
ou s’opposer entre eux, comme ceux des autres peuvent confirmer les
siens ou s’y opposer, il s’attribue un pouvoir de jugement, un discer-
nement. Il passe ainsi du « toi» qui juge au « moi» qui porte le juge-
ment. On ne sort pas ainsi de la vie consciente pour juger de toute la
conscience. Le moi n’est qu'une partie de la conscience. La réflexion
pénétrante de Husserl me semble du reste avoir fait un pas dans cette
méme direction, en douant les autres sujets pensants d'une exis-
tence plus certaine que celle de tout autre objet.

La réflexion philosophique continue cependant ces premieres
structurations et en accentue la portée d'une fagon tout a fait remar-
quable, ce que faisant, elle souléve un probléme éternel. En effet,
si c’est le sujet qui juge, pense et réfléchit, il ne peut étre détermine
dans ses actes, car sans autonomie de la pensée, il ne saurait y avoir
de vérité. Le jugement vrai et le jugement faux sont des faits psycho-
logiques équivalents dans la mesure ol ils sont les produits des lois
psychologiques et physiologiques. Si l'esprit ne peut obéir d'une
maniére autonome a des regles, & des normes, qui ne peuvent étre
confondues avec des lois naturelles puisqu’elles peuvent étre enfreintes,
le jugement ne peut étre marqueé de la valeur vrai ou faux. C’est donc
par une reconnaissance de la valeur vrai ou faux que nous attribuons
au sujet qui juge une autonomie.

Celle-ci est automatiquement attribuée aux autres sujets puisque
la connaissance du sujet par lui-méme est dérivée de la'connaissance
des autres sujets. Cette derniére constatation ne compromet-elle pas



118 SAMUEL GAGNEBIN

I'unité et I'universalité de la conscience ? L’existence du monde non
séparé, comme nous l'avons nommé, n’est-elle pas contradictoire
avec celle d'une pluralité de sujets jugeants, irréductibles les uns aux
autres puisque autonomes. C’est le célébre probléme de la communi-
cation des substances si fortement mis en lumiére par Leibniz.

Ici, I'exemple des physiciens contemporains m’est utile. Si une
structure comme en comporte la notion d’objet est jugée non absolu-
ment adéquate & ce que nous pouvons observer sur les particules
atomiques et bien que nous ne puissions faire abstraction de cette
notion, nous pouvons aussi considérer nos notions de sujet, d’esprit,
de vivant, d’autonome, comme des idéalisations non absolument
adéquates, mais dont nous ne pouvons nous passer.

Sur cette voie, nous pouvons invoquer, dans une large mesure,
I'expérience que nous faisons en communiquant effectivement les uns
avec les autres. Le monde non séparé nous est commun dans la
mesure ol nous nous comprenons, non au sens intellectuel seulement,
mais au sens affectif aussi. J’ai tiré un profit personnel des observa-
tions faites par la méthode psycho-linguistique (signifique)* qui
considére le fait concret de la langue comme un ensemble d’actes de
communication ol l'on peut constater des régularités et avec des
contenus indicatifs, émotifs ou méme parfois purement formels. Il
existe donc une intersubjectivité concrete et cette entente est un des
fondements de l'intelligibilité. Nous devons a Socrate et a Platon
d’en avoir reconnu l'importance en philosophie.

Ainsi, je me représenterais 1'étre comme donné primitivement
dans le monde non séparé de la conscience et comportant une pro-
fondeur que nous pénétrons en reconnaissant des structures allant de
structures trés générales et englobantes comme la conscience, les
« toi» ou le «moi», les vivants, les corps, les actes, les idées, jusqu’a
des structures treés fines comme les particules atomiques. Ces struc-
tures forment des séries plus ou moins coordonnées et dépendant plus
ou moins les unes des autres ; notre notion d’objectivité, comme acte
dirigé de la pensée, fait partie de ces structures et elle est une des
idées directrices dans ce monde commun a tous les esprits humains.
Elle a son origine profonde dans la notion primitive du « toi ».

Mais aucune de ces structures n’est absolument adéquate a I'étre.
Elles sont des idéalisations jamais rigoureusement appliquables a
I'objet de la pensée, car pour cela, elles ne devraient s’appliquer qu’a
lui. Nous devons les retoucher au fur et & mesure du développement
de notre recherche et nous ne savons jamais jusqu’olt la refonte de
nos notions devra s’étendre. Cette menace de refonte est a la fois un

! Voir par exemple : GERRIT MANNOURY, Les Fondements psycho-linguis-
tigues des mathématiques. Editions du Griffon, Neuchitel, 1947.



A LA RECHERCHE DE L’OBJECTIVITE 119

avertissement nous engageant & garder une attitude critique, a
laisser toujours ouverte notre certitude méme la plus fondamentale et,
d’autre part, une preuve de la cohérence relative et de I'efficacité de
notre pensée. Nous sommes et restons u»n via.

III. LES LIMITES DE L'OBJECTIVITE EN PHILOSOPHIE

Nous avons défini 'objectivité en philosophie comme une contem-
plation de I'étre, et je viens de confesser ce qui résulte pour moi d’un
effort vers cette contemplation. Chaque philosophe qui prendra con-
naissance de ce résultat mesurera sans doute les limites de mon esprit
philosophique. En marquant ces limites, chaque philosophe pensera
en appeler a l'objectivité philosophique. Comme je pense que la
contemplation pure est une limite inatteignable, je suis tout prét a
reconnaitre ces limites, mais je pense aussi que chaque philosophe a
ses limites. Cependant, ces limites ne doivent pas nous empécher de
considérer la part de vérité qu’il y a dans chaque philosophie et je
n’en excepterais aucune. En particulier, je dois dire que la lecture de
U'Histoire du matérialisme, de Friederich Albert Lange I, m’a pré-
disposé a donner une grande importance a la tendance au réalisme et
a en comprendre la signification. C’est une maniére de tendre a
I'objectivité telle qu’elle oriente la physique classique.

Mais comment comprendre cette objectivité de chaque philosophie?
Certains philosophes se considérent parfois comme les représentants
de la philosophie. 1ls en assument en quelque sorte la responsabilité
devant les savants ou les théologiens qui la mettent en question. Ils
s’en font les serviteurs et semblent parler en son nom.

La philosophie représente donc a leurs yeux cette discipline
humaine a laquelle ils se soumettent dans leurs recherches. Mais, si on
les presse un peu, ils reconnaissent que les philosophies diverses ne
sont que des maniéres particuliéres d’exprimer /a philosophie et que
celle-ci, pour réelle et impérieuse qu’elle soit, n’est intégralement
représentée par aucune des philosophies existant actuellement ou
dans le passé.

Dans le mouvement qu’a suivi ma méditation, j'en arrivais a
penser que /a philosophie correspondrait a la contemplation pure. On
m’objectera que j’ai considéré cette contemplation pure comme une
limite inatteignable et que ces philosophes considérent au contraire
la philosophie comme une réalité exigeante. Mais précisément, j’ai
montré que, bien que nos notions soient toutes des idéalisations, elles
font partie, ou ne peuvent se distinguer avec précision, de 1'étre

1 Baedeker, Iserlohn, 3¢ éd., 1876 et 1877.



I20 SAMUEL GAGNEBIN

qu’elles recouvrent et que nous ne connaissons l’étre qu’a travers
elles. Nous ne voyons jamais le réel qu’a la poursuite d’'un idéal qui
se spécifie. Bien que je considére la philosophie comme une limite
inatteignable, elle peut jouer le role d’une idée directrice. Je disais,
d'une fagon un peu sommaire, pour marquer une direction de pensée,
que la philosophie est aux philosophies ce que les propriétés intrin-
seéques des corps sont & certaines théories physiques (celles de Planck
ou d’Einstein). Je veux dire par la qu'aucune philosophie, si récente
et satisfaisante soit-elle, ne pourra représenter a nos yeux /a philoso-
phie et que cependant la poursuite de /a philosophie serait dans la
nature méme de l'effort du philosophe.

Et c’est ici que je placerais une vue analogue a celle que présen-
tait I'article de M. W. Heisenberg : Par la pente de son esprit, chaque
philosophe limite assez précisément un certain domaine de I’étre dans
lequel ses idées fondamentales sont appliquables. Les notions qui sont
ainsi introduites dans la trame de sa philosophie doivent étre cohé-
rentes entre elles. I1 va donc tenter une construction logique qui sera
sa théorie de I'étre. Il ne réussit pas toujours a rendre toutes les
notions qu’il utilise a la fois précises et cohérentes, mais il y a un
certain point de vue d’on ces contradictions ne lur sont pas apparues.
C’est, je pense, ce point de vue qui est important pour apprécier
I'objectivité de cette philosophie. De ce point de vue, un domaine de
Vétre devient intelligible. Ceci est plus important que le point de
départ du philosophe, mais ce point de départ détermine sans doute
le domaine de I'étre envisagé.

Pour quitter ces généralités, prenons I'’exemple de Spinoza. Il y a
dans le Court traité deux passages qui paraissent indiquer ses pre-
mieéres démarches philosophiques. Elles remontent a 1’époque ou
Spinoza avait environ vingt ans. On y trouve déja ces affirmations :
Un étre unique, éternel, infini, existe par lui-méme avec des attributs
infinis, dont I’étendue infinie et la pensée, et il est cause immanente,
non transitive, ne produisant rien en dehors d’elle-méme. Quant aux
modes, dont I'existence requiert d’autres modifications particuliéres
pour les produire, il suffit qu’il y ait dans la Nature un certain corps
tel que l'idée en étant posée, Dieu se révele immeédiatement. « Et
aussi longtemps, ajoute-t-il pour terminer, que nous n’avons pas de
Dieu une idée d’une clarté telle et nous unissant a lui d'une fagon
telle, qu’elle rende impossible que nous aimions quelque chose en
dehors de lui, nous ne pouvons pas dire que nous soyons en vérité
unis a Dieu et dépendions de lui immédiatement. »

Cette derniére proposition correspond au début de La Réforme de
I’ Entendement ol Spinoza indique le but de sa philosophie : « L’expé-
rience m’avait appris que toutes les occurrences les plus fréquentes
de la vie ordinaire sont vaines et futiles; je voyais qu’aucune des



A LA RECHERCHE DE L’OBJECTIVITE 121

choses, qui étaient pour moi cause ou objet de crainte, ne contient
rien en soi de bon ni de mauvais, si ce n’est & proportion du mouve-
ment qu’elle excite dans I’dme : je résolus enfin de chercher s’il exis-
tait quelque objet qui fit un bien véritable, capable de se communi-
quer, et par quoi I'dme, renongant a tout autre, pht étre affectée
uniquement, un bien dont la découverte et la possession eussent pour
fruit une éternité de joie continue et souveraine. »

Or, si maintenant nous examinons les notions fondamentales qui
forment les pierres de cet édifice incroyablement complexe qu’est
I'Ethique, on voit qu’elles sont presque toutes empruntées a la Scolas-
tique : essentia, existentia, realitas formalis, objectiva, et l'on y
trouve aussi bien l'influence de Maimonide, Gersonide, Chasdai
Crescas, que d’Aristote, Plotin, saint Thomas, Giordano Bruno, et
surtout Descartes. C’est si vrai qu'une analyse serrée peut distinguer
dans I'Ethique plusieurs points de vue différents et méme contradic-
toires.

Cependant, comme le montre Victor Delbos 2, et plus précisé-
ment encore Albert Rivaud 3, 'unité apparait si 'on se laisse guider
par l'idée de loi qui participe a la fois de 1'éternité et du mouvement,
de I'unité de la substance et de la variété des essences, et qui est la loi
de la vie immanente dans les étres. Spinoza a senti plus clairement
qu’aucun autre philosophe la complexité et la variété infinies de la
vie et c’est cette image de la vie universelle partout présente dans
son ceuvre qui donne aux mots scolastiques la plénitude et la pro-
fondeur de leur signification. |

N’est-ce pas une obligation pour tout philosophe de mesurer sa
propre pensée avec celle que représente un tel effort vers l'intelligi-
bilité ? Et n’en est-ce pas une encore que de mesurer sa pensée a
celle d'un Parménide, d’'un Platon, d'un Aristote, d’'un saint Thomas,
d'un Descartes, d'un Leibniz ou d'un Kant ? Mais qu’est-ce a dire si
ce n’est que les grands systémes élaborés dans le passé sont aux yeux
de tout philosophe une base d’objectivité et que sa propre pensée,
pour autonome qu’elle soit, tient une part importante de son objec-
tivité de celle de ces grands systémes.

Il est clair que cette objectivité est limitée et relative a la pensée
humaine et qu’elle pourrait, & ce titre, étre désignée sous le terme
d’intersubjectivité. Lorsqu’on veut fixer les limites de 'objectivité
d'un systéme philosophique, on s’apergoit qu’on ne peut le faire que

T (Ewuvres, traduites par Ch. Appuhn, Paris, Garnier, 1904, I, p. 61-62,
P- 69; p. 224.

2 Le Spinozisme, Revue des cours et conférences, Paris, 1916, 2°¢ éd.,
Vrin, 1926.

3 Les notions d’essence et d’existence dans la philosophie de Spinoza, Alcan,
Paris, 1905. En particulier p. 201-z02.



122 SAMUEL GAGNEBIN

d’un certain point de vue qui est le votre. Cet effort n'en est pas
moins utile et précisément pour tenter de reconnaitre les limites de
I'objectivité du point de vue d’ot1 'on juge. C’est ainsi que chaque
philosophe se forme l'idée d’une philosophia perennis; ceci dans
I'intention d’élargir la portée de sa propre doctrine.

On voit bien ce qu’il faut entendre par l'objectivité en philo-
sophie. Elle correspond 4 un effort de la pensée vers la philosophie,
c’est-a-dire vers une discipline idéale qui rendrait intelligible une
contemplation de 1'étre. L’effort vers l'objectivité philosophique serait
un effort vers Uintelligibilité en méme temps que vers lintégralité.

Ne nous voici pas bien prés de cette conception de W. Heisenberg
a I'égard des théories classiques de la physique ? Comme les sciences
achevées dont parle Heisenberg ont, pour le savant actuel, une objec-
tivité limitée, les philosophies antérieures a la notre en ont également
une limitée pour nous. Aucune d’elles ne peut prétendre étre /a philo-
sophie et la philosophia perennis ne peut étre entierement définie,
pas plus que le physicien ne peut prétendre atteindre les propriétés
intrinséques des objets de son étude. Le recul que prend le savant
actuel a 1'égard de la science d’autrefois permet des vues d’ensemble
sur les sciences fermées. Il permet de les classer en groupes étendus.
Ainsi, le recul du philosophe actuel permet de constater les grands
courants philosophiques qui nous ont précédés comme la philosophie
post-kantienne et les positivismes, comme le courant Leibniz-Wolf-
Baumgarten, ou encore le cartésianisme. Il semble qu'il y a bien la
quelque chose comme une dialectique que Gonseth met en évidence
dans le mouvement de la pensée scientifique, a propos du probléme
de 'objectivité lorsque 1'observateur et 1'observé ne sont plus séparés,
pas plus que ne sont séparées les diverses philosophies de la philoso-
phia perennis.

I1 y a une unité fondamentale entre les philosophies et qui, & mon
avis, est issue de ce monde non séparé de la conscience. Mais il y a
toute la structure que nous construisons et que nous découvrons tout
a la fois et celle-ci reste dans son ensemble en question. La rigidité de
cette structure compromettrait le progrés de la recherche et c’est la
qu’apparait le role fondamental de la sagesse.

C’est dans le particulier et le singulier que se trouve l'universel et
nous ne le dégageons jamais a 1’état pur. L’ceuvre est toujours a repren-
dre. C’est dans ’actuel, toujours plus ou moins contradictoire, que se
trouve I’Eternel dont nous n’avons que le sens et non la possession.

N’est-ce pas le secret de la fécondité de la religion chrétienne
d’avoir particularisé, d’avoir singularisé Dieu dans le Christ, d’avoir
reconnu l'action de la grace dans 'actuel et d’avoir établi le rite de
la communion a la fois matérielle et spirituelle ? Ne pourrions-nous
pas entendre cet enseignement ? SAMUEL GAGNEBIN.



DISCUSSION DE ROLLE I23

DISCUSSION

RENE ScHAERER : Combien j'applaudis — entre autres raisons de le faire
— 4 la belle conclusion de M. Gagnebin qui intégre a la philosophia perennis
les grands systémes du passé, comme autant d’acquisitions valables aujour-
d’hui et demain dans les limites de leur horizon particulier. Descartes, Kant,
Bergson, Husserl affirmaient avoir trouvé la vérité définitive : on rit parfois
de cette prétention, au nom d’un relativisme distingué. Ces sages étaient
dans le vral. Leur tort eit été de croire, comme Hegel, leur découverte totale.
Mais définitive, elle l'est.

Un malaise subsiste toutefois en mon esprit: il me semble avoir entendu
ce matin deux conférenciers successifs. Le premier fonde l'accord inter-
subjectif des esprits sur la perception commune du vrai et ne serait pas loin
de dire, avec Descartes, que toutes les chances sont du c6té de 'homme qui
réfléchit seul dans une chambre. Le second, tenant l’existence d’autrui pour
essentielle et premiére, jugeant l'existence du #oi plus primitive que celle du
moi, multiplie, au contraire, les points d’ancrage et parait considérer l'infor-
mation collective comme un critére. Que le foi soit inséparable du moi, c’est
certain. Qu'il soit premier, c’est possible. Mais quel réle joue-t-il dans la quéte
d’une évidence objective ? Une précision a cet égard serait la bienvenue.

SAMUEL GAGNEBIN : M. Schaerer sait mieux que personne que le texte
méme des ceuvres de Platon n’est pas définitivement établi, qu'a partir de ce
texte, il faut une interprétation que chaque génération renouvelle; enfin
Platon lui-méme a évolué et jusqu’a la fin il n’a pas considéré sa pensée
comme « définitive ». Ainsi, parler de définitif est toujours dangereux et je
n’ai, pour ma part, pas employé ce mot. Cette remarque faite, je remercie
M. Schaerer de I'assentiment qu’il me donne.

Mon essai d’établir une analogie m’obligeait, devant des philosophes, a
exposer les deux termes de la comparaison. Mais je crois avoir montré que,
sans qu’on puisse toujours voir un lien concret entre les doctrines philoso-
phiques et les théories scientifiques qui sont généralement présentées comme
tout & fait indépendantes de présuppositions philosophiques, on peut dire
qu'il n’y a pas de solution de continuité. On trouve en effet des implications
métaphysiques a la base des sciences qui ne sont souvent rendues apparentes
que par le développement ultérieur de la science. D’autre part, tout historien
de la philosophie sait bien qu'un systéme comprend des vues sur les sciences
qui peuvent influencer les recherches d'un savant. La philosophie de Leibniz,
par exemple, est tout orientée de ce c6té 1. Quant au role du fo¢ dans la quéte
d’une évidence objective, il me semble clair. Dans son poéle, Descartes appor-
tait une réflexion approfondie sur la culture de son époque, les découvertes —
telle celle de Copernic —, les préoccupations de ses contemporains qu'’il n’avait
rien négligé pour connaitre. Méme si un savant ou un philosophe fait table
rase pour envisager un probléme nouveau, les résultats inconnus de ses con-
temporains doivent étre traduits dans la langue que ceux-ci peuvent entendre
et le domaine de sa réflexion touche a des domaines déja connus, de sorte

I Voir sur ce point I'exposé que j'ai fait a propos du troisiéme centenaire
de Leibniz, Dialectica, 1, p. 77-97.



124 SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

qu’en pratique le foi conditionne encore le mo: et le précéde. Tout cela est
commun au philosophe et au savant. Je pense d'une part a Spinoza et, d’autre
part, a Evariste Galois, mort a vingt ans et sept mois, créateur de la théorie
des groupes appliqués a la théorie des équations algébriques, et qui avait
voué une intense méditation aux travaux de Lagrange et d’Abel sur cette
derniére théorie. On retrouve la personnalité humaine en sciences autant qu’en
philosophie.

MavuriceE GeX : C’est le probléme de ’articulation entre le domaine scien-
tifique et celui de la philosohpie qui m’intéresse particulierement dans votre
bel exposé. 1l s’agit en philosophie, dites-vous, de replacer l'objet dans la
conscience et de saisir un monde concret, non séparé. Quelles sont alors
les bases métaphysiques qui permettent d’affirmer l'unité de la conscience
comme fondement de ce monde non séparé, car 'expérience spontanée comme
I'expérience scientifique nous livre une pluralité de consciences, et, si chacune
d’elles posséde sa propre unité, cela fait plusieurs unités. Faites-vous appel a
la. notion d’un esprit universel pour unifier les consciences entre elles ?

SaMUEL GAGNEBIN : La raison de ma conception est qu’il ne me parait
pas incohérent de parler de la conscience de 1'étre sous cette forme primitive
d’évidence de I'étre et qu’il me parait déja difficile de distinguer la pensée de
I'étre sans se demander ce qu’est alors la pensée, si elle n'est pas de I'étre.

Peut-étre I'unité de la conscience n’est-elle qu’une abstraction. Cependant,
chaque fois que nous recourons a elle, elle nous apparait comme la méme
conscience et c’est ce qui fait la base de I'unité que nous lui conférons. Cette
unité n’est pas absolue. La conscience elle-méme n’est pas absolue puisqu’elle
est relative a 1’étre qui, & travers la conscience, nous apparait comme I'étre
non séparé,.

Je pense que, méme si la contingence de la conscience est ainsi reconnue
comme possible, nous avons des raisons de prendre la conscience pour point
de départ de la réflexion. Sinon on ne sait comment concevoir l’existence
de la conscience : rien ne peut qu’elle-méme nous en donner I'idée. Nous ne
pouvons la supprimer que par l'imagination et notre représentation d’un
monde avant ’apparition de la conscience a sans doute une base solide dans
les représentations du savant, comme les stéles que nous déchiffrons sont les
témoins d’'un 4ge ol ’homme existait déja; mais ces reconstructions sont
encore empruntées au contenu de la conscience et c’est ce que j'ai appelé des
structures pour montrer qu’elles sont a la fois congues par nous et tenues
pour partiellement indépendantes de nous.

On renverse, me semble-t-il, la marche de la réflexion philosophique lors-
qu’on part des structures (de I'esprit, par exemple) pour chercher a concevoir
la conscience. Celle-ci est bien aussi une structure aux yeux du philosophe,
mais elle tient encore si essentiellement & de 1’étre que nous ne pouvons en
faire une reconstruction logique et qu’elle est au contraire la base de toutes
nos constructions. Enfin, la conscience constitue le domaine commun a tous
les esprits pour autant que nous nous entendons. C’est le domaine de l'intel-
ligibilité. Le construit et 1’étre sont en quelque sorte « congénitaux» pour
nous, car nous ne pouvons ni les séparer, niles tenir pour une traduction exacte
I'un de I'autre. C’est pourquoi la contingence de la conscience est possible. C’est
aussi pourquoi nous sommes et resterons iz via.

JEAN-CLAUDE PIGUET : Vous distinguez 1’objectivité scientifique, dont vous
avez retenu trois ¢héories, révisibles, relatives, et 1'objectivité philosophique,



DISCUSSION DE ROLLE 125

« norma sui», définie comme une fleche vers le donné, une direction vers
I'objet.

Quel est donc le rapport entre I'objectivité et les théories qui 'expriment ?
Rapport d’expression symbolique ? Rapport d’approximation croissante, en
asymptote ? Rapport de participation platonicienne ?

La réponse a cette question me parait devoir trancher avec précision le
probleme des rapports entre science et philosophie, plus précisément entre la

philosophie de la science (méthodologie) et la philosophie du jugement.

SaMUEL GAGNEBIN : La conception des sciences et des philosophies que
j’ail esquissée refuse de donner un sens précis a la question de M. Piguet, si
je la comprends bien. La relation des sciences a leur objectivité et des diverses
philosophies a 1'objectivité philosophique serait définissable, si ces objectivités
étaient entiérement atteignables. Si 'expérience prolongée de la science nous
oblige & une révision de nos concepts, comme c’est le cas maintenant, pouvons-
nous concevoir une limite ol les sciences nous livreraient une analyse jugée
parfaitement suffisante des choses ? Du point de vue des physiciens dont je
me suis inspiré, cette limite est hors de notre portée et c’est ce renoncement
qui a dicté a Gonseth son Idonéisme. Nous faisons partie de la durée et ne
pouvons en sortir. J. Lagneau disait : « Nous ne pouvons comprendre que notre
destinée soit de marcher toujours, et que l’éternelle impuissance d’atteindre
les bornes de notre puissance scit la marque de notre grandeur, non de notre
misere. » T 1l faudrait citer tout le passage.

A propos de cette durée dont il faisait un absolu, Bergson avoue dans La
pensée et le mouvant? que «l'expérience intérieure ne trouvera nulle part un
langage strictement approprié. Force lui sera bien de revenir au concept, en
lui adjoignant tout au plus I'image. » Tout philosophe se trouvera devant la
méme difficulté, il devra assoupliv, élavgiv le concept et ne parviendra jamais
a un concept strictement adéquat. Comment préjuger deés lors du rapport
des philosophies & ce que j'ai appelé le philosophie ?

Quant a la philosophie du jugement, c’est a 'ouvrage de Léon Brunschvicg
La wmodalité du jugement que je me reporte (voir aussi ma thése, La philoso-
phie de Uintuition, 1912, p. 210-219).

J. RuprarDT : Il existe sans doute de profondes correspondances entre
Ies sciences et la philosophie ; elles sont 'une et l'autre soumises a un déve-
loppement ; et je crois, avec M. Gagnebin, que la pensée d’un philosophe,
comme celle d'un savant, deoit étre comprise dans les relations quasi dialec-
tiques qui I'unissent a celle de ses prédécesseurs. Mais je ne puis suivre M. Gagne-
bin quand il dit : « Le savant est a I'objectivité comme le philosophe est a la
philosophia perennis. »

I1 y a un au dela de la philosophie. Et la philosophia perennis n’est pas
au dela du philosophe comme l'objectivité est, au dela du savant, le but de
son effort. La philosophie est 1’effort du philosophe (non pas seulement con-
naissance, elle cherche aussi accés & l'étre par d’autres voies) ; et c’est dans
cet effort précisément que réside sa pérennité.

Il en résulte que les relations dialectiques qui unissent les philosophies
entre elles ne sont pas de méme ordre que celles qui unissent entre elles les

1 JurLks LaGNEAU : Bulletin de I’Union pour I’ Action morale, février 1894,

P- 56-57.
z Page 55.



126 SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

théories scientifiques. On peut dire d’'une théorie scientifique ancienne —
comme le fait M. Gagnebin — qu’elle est valable dans un secteur limité,
tandis que la théorie moderne est valable dans un secteur plus étendu. On
ne peut pas dire d’une philosophie ancienne qu’elle est valable dans un sec-
teur défini qui serait compris dans les domaines plus étendus, couverts par
les philosophies ultérieures.

GAGNEBIN : L’objection qui m’est faite ici exigerait une réponse dévelop-
pée, car, en effet, les sciences progressent en étendue, tandis qu’il semble que
ce ne soit pas le cas des philosophies. Je pourrais exprimer cette différence en
disant d’une facon imagée que les savants poursuivent la structuration de
I’étre, tandis que les philosophes cherchent a renouveler cette structuration
par la base en la reprenant, en principe, tout entiére. Seulement, il arrive
que c’est le mathématicien qui fait ici ceuvre de philosophe et, d’autre part,
que le philosophe nous donne, comme le savant, des vues nouvelles sur 1'étre.
L’objectivité du philosophe n’est pas celle du savant, mais elles sont toutes
deux des limites inatteignables.

Danier CHRISTOFF: Le tableau de la conscience non séparée dressé par
M. Gagnebin est moins éloigné de la description phénoménologique que ne le
pense son auteur : la conscience visant l'eidos est une intentionalité, un tout
englobant sujet et objet que nous distinguons apreés coup, 1’ Eidos n’est donc pas
¢« séparé ». Sans doute, la méthode de mise entre parentheéses, la critique du
psychologisme chez Husserl et, chez certains de ses disciples, les descriptions
et classements des essences peuvent-elles d’abord induire en erreur. Quant a
Husserl, il se peut que, cherchant d’abord en savant et en philosophe débu-
tant un fondement absolu, il se soit fait lui-méme illusion ; mais le recul des
epoché d’intentionalité en intentionalité prouve qu’il a tét reconnu que le
véritable objet de sa recherche n’était pas le terme de l'intention, mais l'in-
tention elle-méme, l’acte, la conscience. Quant & Scheler, par exemple, il me
semble que les rapports de conscience et les rapports entre consciences ont
eu pour lui finalement plus d’importance que les essences mémes.

I1 v a donc toujours intentionalité de la conscience — dans le travail du
savant par exemple — mais cela ne signifie pas que les essences ainsi visées
soient des normes détachées et, qu’elles soient décrites a priori ne signifie pas
qu’elles soient la nécessité méme. Leur pluralité tendrait & montrer le contraire.

Enfin, c’est bien déja en ce que la conscience offre des intentionalités iné-
puisables que la philosophie a un au dela, comme il semble que I'impliquent
I'étymologie de son nom, l'idée de recherche et les déclarations de tant de
philosophes, Platon, Descartes ou Hegel — ce qui n’exclut d’ailleurs pas
I'idéal de systéme achevé. La philosophie est alors un échange de I'un a I'autre,
de méme qu’entre science et philosophie il y a échange, chacune servant a son
tour de modeéle a 'autre et, comme il arrive actuellement, reprochant a ’autre
d’en étre resté au stade qu’elle pensait elle-méme avoir dépassé. Mais le beau
travail de M. Gagnebin témoigne exceptionnellement de la fécondité de ces
échanges.

SAMUEL GAGNEBIN : C’est bien authentiquement a Husserl que j’ai emprunté
mes considérations sur la conception de la science qui est la sienne et elle a
influencé des savants, en particulier H. Weyl, l'auteur de Temps, Espace,
Matiére. (Voir en particulier I'Introduction et page 128.) Husserl cherchait a



DISCUSSION DE ROLLE 127

cette époque une nécessité inconditionnelle qui ne pouvait se réaliser que
par ses Eidé. Mais il est vrai que ma connaissance de Husserl s’est bornée a
une lecture attentive de ses Logische Unfersuchungen et de ses Ideen I. Je
n’ai pas eu en mains les ouvrages publiés depuis 1922, de sorte que je suis
heureux que MM. D. Christoff et P. Thévenaz complétent mes remarques.
Si vraiment mon point de vue se rapproche de celui de Husserl, je m’en féli-
cite; mais si sa conception de la science est restée celle que j'ai constatée,
alors mon point de vue différe fondamentalement du sien. Ses vues sur la
science qui sont au point de départ, doivent aussi étre considérées méme lors-
qu’on cherche le point d’aboutissement de la pensée de Husserl.

MM. Rudhardt et Christoff affirment un au deld de la philosophie, ai-je
eu tort de distinguer les philosophies et /e philosophie ? Cette distinction me
parait importante pour marquer une différence fondamentale entre les sciences,
qui se développent en maintenant une certaine continuité dans leurs méthodes,
et les philosophies qui créent chacune leur méthode et qui présentent cepen-
dant une certaine unité par leur idéal commun qui serait l'intelligibilité de
I'étre. 11 aurait peut-étre mieux valu parler d’ontologie ou de métaphysique.
Cependant, toutes les philosophies ne présentent pas de métaphysique ou
d’ontologie (bien qu’'elles aient toutes des implications métaphysiques).
Auguste Comte croyait saisir 1'étre dans le positif et Stuart Mill dans les
impressions et 1l'association des impressions. C’est pourquoi je me suis servi
du terme La philosophie pour désigner I'au dela des philosophies. Y aurait-il
alors un au dela de la philosophie ? Il est vrai que I'étre est inépuisable.

PierrRE THEVENAZ : Du riche exposé de M. Gagnebin, je reléve I’opposition
qu’il établit avec la phénoménologie. Ce qui me frappe plutdt, c’est I'analogie
saisissante entre le mouvement de la pensée de la science, sur lequel M. Gagne-
bin a mis l'accent, et celui de la phénoménologie (ouverture vers un au dela
perpétuellement dépassé, refonte infinie, etc.). En revanche, si l'on définit la
phénoménologie non plus comme démarche, mais par le ou les problémes
qu’elle se pose (constitution de I'objet, fondement radical, etc.), 'opposition
serait peut-étre fondamentale, mais d’un autre ordre. '

D’autre part, lorsque M. Gagnebin parle de « sa » métaphysique et affirme
en particulier la « primauté. du jugement» (= idéalisme ?), on ne voit pas
d’emblée sur quoi cette métaphysique se fonde ou comment elle procéde du
mouvement de pensée qu’il décrit chez le savant en quéte d’objectivité (= « réa-
lisme méthodologique »). Serait-il possible de faire apparaitre les raccords ?
Comment définir la métaphysique dans cette perspective et justifier sa
nécessité ?

SaMUEL GAGNEBIN : N'est-ce pas une sorte de métaphysique que de con-
sidérer la conscience comme le point de départ d’une philosophie, de montrer
que dés que nous jugeons nous particularisons notre notion de 1'étre, mais
que les notions qui entrent dans un jugement sont des idéalisations qui peu-
vent étre refondues et qu’ainsi pourrait se concevoir une philosophie de I'expé-
rience humaine progressive ? Il y a en effet une expérience humaine dans le
développement des sciences et elle ne se sépare pas radicalement de l'expé-
rience humaine que présente la succession des philosophies.

Je ne pense pas avoir fait profession d’idéalisme, car rien ne m’oblige a
faire dériver la notion de matiére de celle d’esprit, bien que ces notions soient
dans une certaine relation. Je ne tiens pas ces notions pour absolues puisque
je chercherais a les replacer dans le tissu de la conscience.



128 ~ SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

Pour lI'importance que je donne au jugement, j’avouerai que je ne vois
pas comment en mettant le jugement en question on peut échapper a la néces-
sité de porter un nouveau jugement. D’autre part, d’aprés les physiciens
dont j’ai parlé, il est impossible d’éliminer tout élément théorique d’une obser-
vation, de sorte que 1a encore il y a une sorte de primauté du jugement.

ArNoLD REvMOND: J'ai été d’autant plus intéressé par l'exposé de
M. Gagnebin qu’au Congrés de Bordeaux 1950 j’avais tenté de préciser le
probléme de I’objectivité dans les sciences et la sagesse. M. Gagnebin a montré
avec beaucoup de pertinence comment 1’objectivité scientifique s’est progres-
sivement superposée a elle-méme en des couches successives 4 mesure que la
physique nucléaire ! a approfondi ses recherches et découvert les formules
mathématiques qui s'y adaptent, de telle sorte que le déterminisme, base de
la constance des lois scientifiques, s’est assoupli. Il a fait voir ensuite que le
cheminement de la pensée scientifique et celui de la pensée philosophique
étaient semblables.

Je suis pleinement d’accord avec lui sur ce point. Par exemple, je congois
le cogito cartésien comme la vérification d’une hypothése métaphysique. Je
ferai cependant une réserve. L’attention, comme on le sait, est liée d'une
fagon indissoluble a la conscience. Elle peut orienter la conscience soit vers
T'objet qui est jugé, soit sur le sujet qui juge, soit enfin sur 'activité méme de
juger.

Cela dit, 'objet physico-mathématique est considéré comme existant en
soi méme si 'homme n’existait pas, et comme soumis & un déterminisme qui
régle d'une facon inflexible son comportement. La réflexion philosophique au
contraire tient compte des aspirations de 1'étre humain, se demande s'il est
libre, responsable de ses actes, si le beau, le bien, la justice sont des idéaux
véritables et dignes d’étre vécus, etc. Si dans ses démarches fondamentales
V'esprit fonctionne toujours de méme facgon, les résultats obtenus peuvent
différer suivant I'objet visé et le chemin parcouru. Si donc il y a parenté entre
le cheminement scientifique et le cheminement philosophique, un certain
hiatus subsiste provenant du but a atteindre.

SAMUEL GAGNEBIN : Il ¥ a dans l'importante intervention de M. Arnold
Reymond une partie relative a la science. Ici, je crois tout a fait insuffisant
de dire que la physique quantique assouplit le déterminisme ; elle le met
en question. M. Reymond ajoute : « L’objet physico-mathématique est consi-
déré comme existant en soi, méme si 'homme n’existait pas, et comme sou-
mis a un déterminisme qui régle d’'une facon inflexible son comportement. »
On ne voit pas bien, d’aprés ce texte, en quoi le déterminisme a été assoupli
et les physiciens dont je m’inspire ne pourraient s’exprimer ainsi puisque
leurs théories supposent essentiellement I’observateur et I'observé non détachés.
Les lois de la physique classique, si valables qu’elles soient, doivent étre con-
sidérées comme de nature statistique. Je rappellerai aussi le mot de Rolin
Wavre : « L'homme a fait I'expérience de sa liberté en créant les mathéma-
tiques et les sciences qui s’y rattachent. » 2 Voici donc l'existence des mathé-
matiques répondant au probléme qui est fondamental en philosophie pour

1 L'auteur du travail n’a pas parlé de physique nucléaire.
2 La figure du monde, « Etre et penser », 1950, p. 163.



DISCUSSION DE ROLLE I29

M. Reymond. En principe, un hiatus entre sciences et philosophies ne peut
étre fixé nulle part et la science répond aussi a un idéal humain *.

Il y a une partie de cette intervention relative a la philosophie. Préoccupé
d’indiquer le point de départ de mon hypothése, je n’ai pu esquisser aucun
développement et suis reconnaissant a M. Reymond de me fournir 1’occasion
d’atténuer ce défaut. Par exemple, il est clair que la priorité du « toi» est liée
a une valeur. L’animisme primitif est une extension aux choses ou aux phé-
nomenes des faits humains et le fétichisme est preuve de la valeur que les
phénomeénes et la personne humaine revétaient dans cette transposition. Le
culte des ancétres est une autre preuve de la valeur attribuée a la personne
humaine. Le polythéisme grec en est encore une. Enfin, le monothéisme
remonte au «toi» supréme. Spinoza qui voulait dégager la philosophie de
tout anthropomorphisme, conservait cependant l'intelligence qui était, pour
lui, humaine et divine.

La justice, le bien, le beau ont été personnifiés et c’était la premiere forme
de leur objectivité. En parlant du « toi», je cherche, suivant la méthode indi-
quée, a rattacher I'objectivité & son origine dans une conscience élémentaire.
Cette méthode n’est pas nouvelle. Elle a été pratiquée par Félix Ravaisson
pour relier continiment la conscience a la nature en analysant le fonction-

A

nement de I'habitude 2. Je l'applique a chercher le concret sous les abstrac-

tions. et a4 trouver en lui, c’'est-a-dire dans la conscience, 'origine de nos
notions efficaces. Elle me permet de concevoir 1'unité de I'expérience humaine.

I Que le hiatus soit affirmé en fait, c’est trop clair & I'époque d’un Sartre ;
mais c’est 12 une conséquence de sa philosophie et encore une preuve que
toute philosophie implique une conception de la science.

2 De Phabitude. Thése de la Sorbonne en 1838, rééditée par la Revue de
métaphysique et de movale, en janvier 1894,



	À la recherche de l'objectivité en philosophie une aventure métaphysique

