
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 4 (1954)

Heft: 2

Artikel: À la recherche de l'objectivité en philosophie une aventure
métaphysique

Autor: Gagnebin, Samuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380609

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE

SÉANCE ANNUELLE
7 juin IQ53

A LA RECHERCHE DE L'OBJECTIVITÉ
EN PHILOSOPHIE

UNE AVENTURE MÉTAPHYSIQUE

L'auteur, en philosophie, ne doit donner son
ouvrage que comme une occasion de réflexion
et d'exercices philosophiques.

Kant
Programme du cours

du Ier semestre 1765-1766.

I. L'objectivité en physique

Il n'y a pas si longtemps que le mot « objectif » a pris le sens qu'il
a communément encore à notre époque. Pour Descartes, ce mot a
une signification presque opposée comme en témoigne cette phrase
de la sixième méditation : « Il faut donc nécessairement qu'elle (cette
faculté active) soit en quelque substance différente de moi, dans
laquelle toute la réalité, qui est objectivement dans les idées qui en
sont produites, soit contenue formellement ou éminemment. » «

Ce langage, sauf quand il est fait allusion aux auteurs anciens,
disparaît au XVIIIe siècle. Leibniz, pas plus qu'Euler ou d'Alembert,

ne se sert du mot objectif.
L'idée que désigne communément pour nous cet adjectif, on le

pense bien, n'est pas étrangère à ces savants. Pour le montrer, rappelons

la discussion concernant l'attraction newtonienne dont l'écho
est recueilli par Kant.

Les corps s'attirent en raison du produit de leur masse et en raison

réciproque du carré de leur distance. Cette proposition établie
dans les Principes mathématiques de philosophie naturelle, n'est pas
contestée. Mais Léonard Euler, avec les cartésiens dont il est un
représentant très émancipé, déclare que « la gravité n'est pas une propriété
intrinsèque des corps » 2. Tandis que le newtonien Jean d'Alembert

1 Œuvres et lettres, Editions de la Pléiade, 1937, p. 216.
2 Lettres à une princesse d'Allemagne, annotée par A. Cournot ; lettre datée

du 11 novembre 1760, t. 1, p. 297.



A LA RECHERCHE DE L OBJECTIVITÉ 100,

se demande si l'on doit refuser aux physiciens la possibilité de découvrir

une propriété nouvelle des corps, ou les accuser d'en faire une
qualité occulte.

Le sens que nous donnons au mot objectif est emprunté par
Kant à Gottlieb Baumgarten (1714-1762). Mais Kant l'emploie dans
deux acceptions différentes. On les a distinguées par les qualificatifs
ontologique et critique. Ce dernier sens peut se rapporter à un jugement
empirique et contingent, tel « les corps sont pesants », qui se distingue
d'un jugement subjectif en vertu de l'unité transcendantale de
l'aperception '.

C'est à ce sens dit critique que se rapportent les propositions des

physiciens 2. Notre définition de l'objectivité en physique reprendra
les termes employés par Euler en disant qu'une proposition est
objective quand elle établit une propriété intrinsèque des objets sur
lesquels elle porte.

Par exemple, dans son ouvrage sur Les Atomes 3, Jean Perrin
expose une série de treize méthodes différentes permettant de
déterminer le nombre N (Avogadro) des molécules contenues dans une
molécule-gramme d'un corps. L'objectivité de cette proposition
résulte de la diversité des méthodes utilisées : viscosité des gaz,
mouvement brownien, opalescence critique, bleu du ciel, radioactivité,

etc. Sans doute, les nombres trouvés par les diverses méthodes
ne sont les mêmes qu'à une certaine approximation près. Cependant,
la marge d'approximation a pu et pourra être encore réduite. Cela

permet d'affirmer que la grandeur mesurée correspond à une propriété
intrinsèque des diverses substances chimiques.

Mais il en est tout autrement en physique quantique. Tout
d'abord, il est des grandeurs qui ne sont pas simultanément
mesurables, de sorte que les méthodes utilisées pour mesurer une grandeur
sont spécifiques. De plus, si l'on voulait préciser une mesure, on
changerait les conditions de l'expérience et on ne pourrait pas affirmer

que la mesure se rapporte au même phénomène. Enfin, le résultat
des mesures exprime une probabilité qui, d'après M. W. Pauli, ne
se laisse pas ramener à des lois naturelles déterministes.

Ici donc, on ne peut pas concevoir l'objet que veut observer le
physicien comme séparé du système observateur-observé, système
qui comporte aussi des éléments théoriques dont on ne peut se débarrasser

entièrement. L'idéal de « l'observateur détaché », que ne mettait

pas en question le physicien de l'époque classique, n'est plus celui

1 Critique de la Raison pure. Traduction A. Tremesaygues et Pacaud,
Paris, Alcan, p. 293-294 et p. 140.

2 Nous renonçons à l'établir, comme nous l'avions fait dans notre exposé
de Rolle, pour abréger celui-ci comme nous en avons été priés.

3 Paris, Alcan, 1913.



IIO SAMUEL GAGNEBIN

de beaucoup de physiciens actuels. Ces physiciens renoncent donc à

l'objectivité telle que nous l'avons définie en nous servant des termes
d'Euler et qui comportent la connaissance de propriétés intrinsèques
de l'objet. Il y a cependant une intersubjectivité fondée sur
l'intégralité des observations.

Le but de ce résumé est d'introduire un bref exposé des idées de
W. Heisenberg concernant ce qu'il appelle les théories fermées
(« Abgeschlossene Theorie ») ».

Comme exemple de ces théories fermées, W. Heisenberg cite la
mécanique newtonienne. Elle inspirait aux physiciens du XIXe siècle
une si grande confiance qu'on pensait avoir atteint l'objectivité quand
on avait donné une explication mécanique du phénomène étudié et
L. Boltzmann lui-même se plaçait encore à ce point de vue.

La première brèche dans cette assurance a été faite par la théorie
électromagnétique de J. C. Maxwell. Pouvait-on donner de la théorie
de MaxweU une interprétation purement mécanique Pour le tenter,
on développa la théorie d'une substance hypothétique, l'éther. Mais
les difficultés surgirent ; cela conduisit à la Relativité restreinte
d'Einstein en 1905. La plupart des physiciens considérèrent la théorie
de MaxweU et la Relativité comme satisfaisantes et la mécanique
newtonienne comme une bonne approximation dans le cas où les
vitesses étaient petites par rapport à la vitesse de la lumière.

Cependant, empruntant à l'ancienne physique l'idée de champ qui
avait déjà assuré le succès de la théorie de la Relativité généralisée,
bien des physiciens pensèrent pouvoir interpréter la mécanique
ondulatoire de Broglie-Schrödinger dans une théorie des champs qui
sauvegarderait notre besoin d'une description objective et causale des

phénomènes.
Or, la théorie quantique montre que les concepts classiques ne

peuvent plus s'appliquer dans leur signification entière et que cette
application est strictement bornée par la relation d'incertitude due
à Heisenberg.

D'autre part, et ceci est de toute importance, on ne peut pourtant
pas se passer des concepts empruntés à l'ancienne physique. Par
exemple, nous ne pouvons remplacer par d'autres concepts qui ne
seraient pas limités par la relation d'incertitude, les concepts de

trajectoire d'un électron, de densité d'onde matérielle en un certain
point de l'espace, de chaleur de dissociation, de couleurs, etc.

Le physicien se trouve donc dans une situation entièrement
nouvelle qui exige qu'on fixe la signification des théories fermées de la
physique classique puisqu'on ne peut se passer de leur faire des

emprunts.

Dialectica, 7/8, 1948, p. 331-336.



A LA RECHERCHE DE L'OBJECTIVITÉ III
D'une part, nous devons considérer les théories de la physique

classique comme des théories fermées, achevées, et parfaitement
exactes dans le domaine d'application limité où leurs concepts se
vérifient. Mais, d'autre part, nous devons reconnaître qu'aucune de leurs
propositions se rapportant à l'expérience actuelle n'est entièrement
certaine, car nous ne connaissons pas avec précision les limites
d'application des concepts qui y entrent.

D'une part, les théories fermées font partie de nos présuppositions
dans le domaine de nos recherches et nous nous servons de ses

concepts comme d'à priori. D'autre part, nous devons considérer ces

a priori comme n'ayant que des degrés de validité.
En résumé, W. Heisenberg considère les diverses théories

physiques élaborées au cours du développement de la science comme une
suite de structures mentales acquises et qui s'imposent à nous tout en
étant dépassées.

Eh bien, me disais-je, les vues que le physicien s'est ainsi ouvertes
sur les théories de la physique classique et qui ne pouvaient l'être
avant le développement de la physique quantique, ne doivent-elles
pas s'appliquer par le philosophe qui élabore sa philosophie, aux
systèmes philosophiques qui l'ont précédée N'y a-t-il pas dans cette
expérience actuelle du physicien une conception de l'évolution de la
pensée humaine en physique applicable à l'évolution de la pensée
humaine en philosophie

Ces vues nouvelles des physiciens sont dues à l'élaboration qu'ils
ont dû faire au cours de ces dernières années du concept de l'objectivité.

Nous sommes donc amenés, pour répondre à la question que je
viens de poser, à examiner le concept d'objectivité en philosophie.

IL L'objectivité en philosophie

Plutôt que d'examiner les diverses manières de définir l'objectivité
qui ont été proposées et de les discuter, nous allons tenter de nous
faire nous-mêmes une idée de cette objectivité. Chaque philosophe
sait, par expérience, qu'une pareille démarche est assez aventureuse
et qu'elle entraîne souvent celui qui la tente à définir, peut-être sans
le savoir, un point de vue philosophique, ou si vous aimez mieux,
une métaphysique particulière. Je crois qu'on ne peut traiter
philosophiquement un problème sans assumer ce risque et vous prie donc
de considérer mon exposé comme un essai soumis à votre discussion.

Mon but serait de distinguer l'objectivité en philosophie de
l'universalité d'une part — car tout ce qui est universel n'est pas
philosophique — et, d'autre part, de la correction logique. Ce sont
là des conditions nécessaires, mais non suffisantes de l'objectivité.



112 SAMUEL GAGNEBIN

Il me semble que ce qui provoque la réflexion philosophique,
c'est le besoin d'une certitude qui soit assez fondamentale pour
guider notre pensée et notre activité tout entière et ferait ainsi
l'unité de notre personne morale.

N'est-ce pas affirmer, comme l'ont fait entre autres Aristote et
Descartes, en un principe premier, la possibilité d'atteindre une
vision purement contemplative de l'être en tant qu'être L'affirmation

de cette possibilité est impliquée même dans la Critique de la
raison pure. N'est-ce pas déclarer, avec Spinoza, que la vérité est
norma sui Et n'est-ce pas, en fin de compte, reconnaître que le
jugement n'a pas d'autre recours que sa confirmation par un autre
jugement, que la vérité ne peut être qu'une qualification du jugement
et qu'elle réside dans le contrôle du jugement par lui-même Il y a
là comme un recours à une évidence, à une évidence qui ne pourra
céder que devant une autre évidence corrigeant la première en la
complétant. Nous ne pouvons pas remonter au-delà d'une certaine
évidence et le sceptique même n'échappe pas à cette loi. Les
jugements scientifiques, même les mieux confirmés par leur validité en
face de l'expérience la plus précise et la plus exigeante, recourent en
fin de compte à une certaine évidence.

Mais quelle est alors la différence entre la démarche du savant et
celle du philosophe Cette différence semble évidente au philosophe
qui ne reconnaît dans les « réalités » découvertes par le savant que
des symboles et sa première démarche sera de chercher le concret
sous ces symboles.

La connaissance commune et celle du savant sont symboliques :

un siège symbolise l'acte de s'asseoir, un événement symbolise la
possibilité d'une prévision. C'est le propre du philosophe de voir
l'être sous ces symboles. Mais l'être est ici le concret que le sens commun

ou le savant ne saisissent que par les relations plus ou moins
abstraites que l'expérience permet d'établir. Ce concret, on ne le

trouve qu'en reliant la chose ou l'événement à la conscience. Il s'agit
de replacer tout objet dans son cadre originel où il serait aperçu
avant qu'aient fonctionné les abstractions communes qui le dépouillent

des multiples significations qu'il revêt dans le tissu de la vie
consciente. La réalité d'une chose n'est pas indépendante de la
conscience vivante et sensible dans laquelle elle apparaît originellement.

Il ne faut rien lui enlever de ce qui se dévoile par ce retour à
YErlebnis. Mais alors, il faudra relier intimement l'objet en question
aux réactions qu'il suscite en nous. Cet objet aura pour nous un
visage familier ou étrange, il sera indifférent, plaisant ou hostile, il
peut nous être cher ou susciter l'ennui et la répulsion, il peut être à

protéger ou à rejeter, nous pouvons être liés à lui par des relations
sociales ou économiques ; les réactions que nous avons à son égard



A LA RECHERCHE DE L OBJECTIVITE II3

sont nuancées par les sentiments profonds qui animent notre
existence et nous font vivre. La vie du cœur fait aussi partie du monde
de la conscience.

Depuis une conversation que j'ai eue avec M. Gonseth, au cours
de la préparation de l'ouvrage de M. H. König, Der Begriff der Helligkeit

(1947) ', je donne l'exemple de la notion de couleur. Pour obtenir
l'Eidos de la couleur, Husserl la range sous les catégories de signification

: étendue, qualité d'objet matériel, visible, ayant une tonalité,
une intensité, une saturation. Il peut ainsi former une suite de

propositions nécessaires. Il ne croit pas utile de se servir des propositions
du physicien et ne parle ni de la longueur d'onde des couleurs du
spectre, ni de la polarisation qui fait apparaître les couleurs
complémentaires. Ce ne sont pas là des catégories de signification.

Au contraire, M. Gonseth et moi, pour dégager l'idée de couleur
dans toute sa richesse, nous rappelions ce qu'en sait le physicien, les
travaux de Newton, ceux de Goethe, ceux de Helmholtz, la théorie
mathématique des couleurs, les mesures de leurs intensités
lumineuses, fort délicates comme l'a montré le livre de M. König, les
observations qui se rattachent à la psychologie de la forme. Mais
nous disions aussi qu'il faudrait interroger le peintre, le poète, un
amoureux de la couleur tel le géologue zurichois Albert Heim ; il
faudrait aussi avoir l'avis d'un daltonien, d'un aveugle-né. Quand
nous aurions rassemblé tous ces documents, nous ferions nous-mêmes
un examen de leur ensemble en y ajoutant nos propres réflexions et
Gonseth concluait : « Voilà ce que c'est que la couleur. »

Le philosophe découvre donc sous les symboles de la connaissance
commune et du savant l'unité de la conscience, non pas comme un
principe transcendantal, mais comme un fait qui sera ensuite étudié
et dont les conditions physiologiques et psychologiques pourront être
précisées, mais qui apparaît ici comme premier et inanalysable. Le
monde ainsi ramené à l'unité de la conscience est ce que j'appellerai
le « monde non séparé ». Ce serait là une première révélation de l'être.

Mais ce monde nous est-il vraiment et simplement donné En
d'autres termes, pouvons-nous nous élever à la pure contemplation
qui nous ferait apparaître ce monde dans sa pleine et entière
évidence

Si primitif que soit le fait de l'apparition à la conscience du monde
non séparé, ce monde ne nous apparaît pas comme simple. Il garde
une multitude d'attaches avec les symboles du sens commun et du
savant dont il a fait son point de départ lointain. Chaque fois que
nous voulons en préciser le contour, nous voici engagés dans des

jugements. Peut-être seront-ce d'abord des jugements très primitifs

1 Edition du Griffon, Neuchâtel.



114 SAMUEL GAGNEBIN

qui se sont formés lentement au cours de notre premier âge et qui se

précisent, fort longtemps après, comme en suivant un chemin déjà
tracé, mais que nous reconnaissons à peine et qui nous semblent
donnés avec le monde non séparé lui-même.

Le chemin dont nous venons de parler et que le philosophe suit
peut-être sans s'en douter, a une pente qui communique à la réflexion,
cherchant une certitude fondamentale, un mouvement qui va en
orienter tout le cours. Cela explique, à mes yeux, la diversité des

philosophies.
Ici, je remarque m'être déjà aventuré dans une philosophie

particulière et ne pense pas que j'aurais pu l'éviter. C'est sans doute en
objectivant d'une certaine manière le monde non séparé dont j'ai
parlé plus haut. Vais-je continuer le mouvement Avant cela, la
remarque que je viens de faire m'amène à reconnaître que le concret
que nous retrouvons dans l'unité de la conscience est déjà le produit
d'une objectivation. Que nous le voulions ou non, nous lui donnons
une structure, nous le distinguons de ce qui n'est pas lui, nous l'isolons
dans son évidence même, nous l'idéalisons et ainsi l'universalisons.
N'est-ce pas là en faire, en quelque mesure, un symbole et ne nous
retrouvons-nous pas dans le domaine du sens commun et du savant
auquel nous prétendons échapper

Même si cette constatation était justifiée, me fera-t-on observer,
le détour par l'unité de la conscience n'aurait pas été inutile. Il nous
a mis en garde contre le réalisme du savant. Je ferais alors remarquer
que ce réalisme est principalement méthodologique. Il répond à un
besoin de cohérence et de clarté et il prend pour modèle l'astronomie
qu'on suppose (en réalisant son objet) hors d'atteinte de notre action
et répondant ainsi à l'idéal de « l'observateur détaché ». Mais surtout
que le philosophe ne peut éviter tout réalisme. N'en est-ce pas un que
de parler de la conscience, ou de constantes logiques, ou de l'autonomie

de l'esprit, ou de la pensée Ne sont-ce pas là autant de
structures semblables à celle que considère le savant

En vérité, toute pensée est en quelque sorte une objectivation.
Toute pensée active est réaliste en ce sens que c'est vers un objet
de pensée que la pensée est tendue. Elle tient cet objet pour
indépendant d'elle, des divers points de vue auxquels elle se place pour le
considérer, des questions qu'elle se pose à son sujet, du parti qu'elle
prend pour résoudre ces questions. C'est là une attitude si spontanée,
si immédiate, si primitive, que la pensée est inconsciente d'elle-
même durant son activité. Je ne sais comment décrire cet état où
l'on tend entièrement à l'objectivité. On oublie alors et ses craintes
et ses espoirs. On s'identifie en quelque sorte avec ce que l'on observe,
ce que l'on expérimente, ce que l'on calcule, ou ce que l'on cherche à
comprendre ; et on s'abandonne soi-même, on se laisse en route,



A LA RECHERCHE DE L OBJECTIVITE II5

comme une chose qu'on a jugée inutile de prendre avec soi, comme
un impedimentum. Cet état est à la fois actif au plus haut point et
détendu. Toutes les passions sont abolies, sauf celle de comprendre.
Mais celle-là est à la fois humilité et volonté, oubli de soi et attention,
détente et activité, amour et grâce.

Ces considérations me suggèrent deux remarques qui doivent
préciser mon attitude et m'engager plus avant dans le chemin qui
s'est offert à moi.

Première remarque :

Il y a une objectivité pour le philosophe, et c'est une objectivité
concernant l'être. Elle doit se définir comme une contemplation pure
de l'être.

Seulement, cette contemplation pure n'est qu'une limite au sens
où le mathématicien entend ce terme, c'est-à-dire au sens d'une
« valeur » dont on peut s'approcher indéfiniment, mais qu'on ne peut
atteindre absolument.

Ce que nous gardons de notre effort vers la contemplation, ce
sont toujours des vues de « structures » plus ou moins nettement
définies et donc particulières. Si c'est le cas, il ne pourra pas y avoir
de hiatus entre ces structures et celles que découvre le savant, et
l'on pourrait dire que, dès ses premières démarches, le philosophe
quitte en quelque sorte le monde de l'être qu'il voulait atteindre,
pour entrer dans le monde du réel, qui est aussi celui du savant.
Cette absence de solution de continuité entre les structures très
générales que découvre le philosophe et celles dont s'occupe le savant,
est manifeste dans une quantité de cas historiques. En opposant à la
pensée inétendue la matière étendue et dont l'étendue est l'essence,
Descartes a imprimé à la science une conception purement mécanique

qui aboutit à l'homme-machine. En faisant au contraire de

l'espace une relation d'ordre, Leibniz a dû chercher la réalité des
choses non dans la quantité de mouvements, qui est à son avis une
quantité géométrique, mais dans la force vive qui échappe à la
géométrie, et il inaugura ainsi une querelle qui ne se termine que
dans la Dynamique de d'Alembert, puis dans la Mécanique analytique
de Lagrange.

Auguste Comte, après Kant, circonscrivait le domaine de la
certitude aux faits positifs et aux lois dites naturelles et croyait ainsi

purger la science de toute métaphysique. L'opposition du savant à la
métaphysique est en partie la conséquence de ce point de vue, alors
que le progrès actuel de la physique montre assez que la physique
classique est fondée sur des notions tenues pour des données adéquates
à l'expérience et qu'il faut soumettre à la critique. Il y avait donc
une métaphysique cachée dans les faits positifs et dans les lois natu-



Il6 SAMUEL GAGNEBIN

relies. Edmund Husserl, en voulant élever la logique hors des atteintes
de la psychologie, a fait de certains concepts scientifiques des sortes
de données irréductibles, les Eidê, où règne une nécessité à laquelle
l'induction ne peut faire accéder. C'est toute une conception de la
science qui découle de ce point de vue ; nous y avons fait allusion à

propos de l'exemple de la couleur. Dans L'évolution créatrice, Bergson
a donné une signification aux dùections du développement de
l'animalité et pénètre dans le domaine de la biologie.

Bien que ces conséquences scientifiques de diverses philosophies
n'aient pas toujours été heureuses, je ne puis que me réjouir de les
constater et, loin de souhaiter que le philosophe et le savant se retirent

dans la culture de la spécificité de leurs disciplines, j'appelle de

mes vœux un esprit, tel celui de Descartes, de Leibniz, de Kant, de
Comte, de Bergson ou de Husserl, dominant à la fois les profondes
difficultés actuelles du savant et celles du philosophe. Il me semble

que tout philosophe devrait être sensible au fait que les conséquences
de sa doctrine pourraient être assez poussées pour être mises à

l'épreuve de l'expérience scientifique. Les contradictions qui
pourraient en résulter ne sont pas à craindre. Celles-ci ne sont-elles pas
une preuve que la pensée n'est pas arbitraire, qu'elle touche à de
l'être et que les structures que nous concevons ne sont pas simplement

l'œuvre de notre esprit, mais qu'elles sont encore une découverte

et une révélation de l'être Le discernement a sa raison
profonde dans l'être.

Mais il y a plus, ces contradictions rencontrées exigent une refonte
de la structure que nos esprits ont élaborée en vue de l'être. On ne
sait pas jusqu'où cette refonte devra remonter. Qui pourrait le
décréter d'avance L'exigence de cette refonte entre les dernières
structures, les plus infimes réalités et les premières structures qu'a
découvertes la réflexion philosophique, maintient la vie et le mouvement

à travers l'édifice de la culture humaine. C'est grâce à ce
mouvement que l'unité de la culture est sauvegardée.

Une séparation consentie entre science et philosophie, un isolement
de ceUe-ci dans une spécificité trop bien définie, compromettrait
l'unité de cette culture et, de plus, cette séparation serait toujours
arbitrairement placée. Les hommes qui, au contraire, cherchent à
entretenir ce mouvement et mettent ainsi en question l'ensemble de
la structure, semblent ébranler celle-ci, mais en réalité ils y
entretiennent l'unité d'un organisme vivant, la vie de l'ensemble de la
pensée qui ne peut épuiser l'être.

Je voudrais achever cette première remarque par la phrase qui
conclut La mécanique d'Ernst Mach », et qui m'a souvent invité à la

1 Hermann, Paris, 1904, p. 492.



A LA RECHERCHE DE L OBJECTIVITE II7

méditation : « Dans la conception de l'univers, que l'humanité se

construit, on ne peut, pour longtemps encore, reconnaître que les
traits les plus caractéristiques des conceptions des hommes les plus
illustres. L'individu ne peut faire autre chose que marquer fortement
les traits de la conception qui est la sienne. » La science n'est
impersonnelle qu'à un regard superficiel.

Seconde remarque :

Nous avons constaté que dans la contemplation, c'est vers l'objet
de la pensée que ceUe-ci est exclusivement orientée et que le sujet
qui pense est en dehors de son champ de vision.

Mais comment le moi, le sujet qui porte le jugement, peut-il alors
s'affirmer comme tel Cela ne se peut que par l'expérience qu'il prend
d'autres sujets qui jugent différemment de lui ou qui confirment son
jugement. Il reconnaît l'existence de ces divers sujets dès sa première
réflexion. Ce qu'il constate donc, c'est bien plus le « toi » que le « moi »,

le « tu » que 1'« ego ». Je pense que l'évidence du « toi » est bien plus
primitive que l'évidence du « moi » comme sujet qui porte le jugement.
Celui-ci ne se découvre à la pensée que par une sorte d'effet catop-
trique. Constatant que ses propres jugements peuvent se confirmer
ou s'opposer entre eux, comme ceux des autres peuvent confirmer les
siens ou s'y opposer, il s'attribue un pouvoir de jugement, un
discernement. Il passe ainsi du « toi » qui juge au « moi » qui porte le
jugement. On ne sort pas ainsi de la vie consciente pour juger de toute la
conscience. Le moi n'est qu'une partie de la conscience. La réflexion
pénétrante de Husserl me semble du reste avoir fait un pas dans cette
même direction, en douant les autres sujets pensants d'une
existence plus certaine que celle de tout autre objet.

La réflexion philosophique continue cependant ces premières
structurations et en accentue la portée d'une façon tout à fait
remarquable, ce que faisant, elle soulève un problème éternel. En effet,
si c'est le sujet qui juge, pense et réfléchit, il ne peut être déterminé
dans ses actes, car sans autonomie de la pensée, il ne saurait y avoir
de vérité. Le jugement vrai et le jugement faux sont des faits
psychologiques équivalents dans la mesure où ils sont les produits des lois
psychologiques et physiologiques. Si l'esprit ne peut obéir d'une
manière autonome à des règles, à des normes, qui ne peuvent être
confondues avec des lois naturelles puisqu'elles peuvent être enfreintes,
le jugement ne peut être marqué de la valeur vrai ou faux. C'est donc

par une reconnaissance de la valeur vrai ou faux que nous attribuons
au sujet qui juge une autonomie.

Celle-ci est automatiquement attribuée aux autres sujets puisque
la connaissance du sujet par lui-même est dérivée de la'connaissance
des autres sujets. Cette dernière constatation ne compromet-elle pas



Il8 SAMUEL GAGNEBIN

l'unité et l'universalité de la conscience L'existence du monde non
séparé, comme nous l'avons nommé, n'est-elle pas contradictoire
avec celle d'une pluralité de sujets jugeants, irréductibles les uns aux
autres puisque autonomes. C'est le célèbre problème de la communication

des substances si fortement mis en lumière par Leibniz.
Ici, l'exemple des physiciens contemporains m'est utile. Si une

structure comme en comporte la notion d'objet est jugée non absolument

adéquate à ce que nous pouvons observer sur les particules
atomiques et bien que nous ne puissions faire abstraction de cette
notion, nous pouvons aussi considérer nos notions de sujet, d'esprit,
de vivant, d'autonome, comme des idéalisations non absolument
adéquates, mais dont nous ne pouvons nous passer.

Sur cette voie, nous pouvons invoquer, dans une large mesure,
l'expérience que nous faisons en communiquant effectivement les uns
avec les autres. Le monde non séparé nous est commun dans la
mesure où nous nous comprenons, non au sens intellectuel seulement,
mais au sens affectif aussi. J'ai tiré un profit personnel des observations

faites par la méthode psycho-linguistique (signifique) J qui
considère le fait concret de la langue comme un ensemble d'actes de
communication où l'on peut constater des régularités et avec des
contenus indicatifs, émotifs ou même parfois purement formels. Il
existe donc une intersubjectivité concrète et cette entente est un des
fondements de l'inteUigibilité. Nous devons à Socrate et à Platon
d'en avoir reconnu l'importance en philosophie.

Ainsi, je me représenterais l'être comme donné primitivement
dans le monde non séparé de la conscience et comportant une
profondeur que nous pénétrons en reconnaissant des structures allant de
structures très générales et englobantes comme la conscience, les
« toi » ou le « moi », les vivants, les corps, les actes, les idées, jusqu'à
des structures très fines comme les particules atomiques. Ces structures

forment des séries plus ou moins coordonnées et dépendant plus
ou moins les unes des autres ; notre notion d'objectivité, comme acte
dirigé de la pensée, fait partie de ces structures et elle est une des
idées directrices dans ce monde commun à tous les esprits humains.
EUe a son origine profonde dans la notion primitive du « toi ».

Mais aucune de ces structures n'est absolument adéquate à l'être.
Elles sont des idéalisations jamais rigoureusement appliquables à

l'objet de la pensée, car pour cela, elles ne devraient s'apphquer qu'à
lui. Nous devons les retoucher au fur et à mesure du développement
de notre recherche et nous ne savons jamais jusqu'où la refonte de
nos notions devra s'étendre. Cette menace de refonte est à la fois un

1 Voir par exemple : Gerrit Mannoury, Les Fondements psycho-linguistiques
des mathématiques. Editions du Griffon, Neuchâtel, 1947.



A LA RECHERCHE DE L OBJECTIVITE IIÇ

avertissement nous engageant à garder une attitude critique, à

laisser toujours ouverte notre certitude même la plus fondamentale et,
d'autre part, une preuve de la cohérence relative et de l'efficacité de

notre pensée. Nous sommes et restons in via.

III. LES LIMITES DE L'OBJECTIVITÉ EN PHILOSOPHIE

Nous avons défini l'objectivité en philosophie comme une contemplation

de l'être, et je viens de confesser ce qui résulte pour moi d'un
effort vers cette contemplation. Chaque philosophe qui prendra
connaissance de ce résultat mesurera sans doute les limites de mon esprit
philosophique. En marquant ces limites, chaque philosophe pensera
en appeler à l'objectivité philosophique. Comme je pense que la
contemplation pure est une limite inatteignable, je suis tout prêt à

reconnaître ces limites, mais je pense aussi que chaque philosophe a

ses limites. Cependant, ces limites ne doivent pas nous empêcher de
considérer la part de vérité qu'il y a dans chaque philosophie et je
n'en excepterais aucune. En particulier, je dois dire que la lecture de
l'Histoire du matérialisme, de Friederich Albert Lange », m'a
prédisposé à donner une grande importance à la tendance au réalisme et
à en comprendre la signification. C'est une manière de tendre à

l'objectivité telle qu'elle oriente la physique classique.
Mais comment comprendre cette objectivité de chaque philosophie

Certains philosophes se considèrent parfois comme les représentants
de la philosophie. Ils en assument en quelque sorte la responsabilité
devant les savants ou les théologiens qui la mettent en question. Ils
s'en font les serviteurs et semblent parler en son nom.

La philosophie représente donc à leurs yeux cette discipline
humaine à laquelle ils se soumettent dans leurs recherches. Mais, si on
les presse un peu, ils reconnaissent que les philosophies diverses ne
sont que des manières particulières d'exprimer la philosophie et que
celle-ci, pour réelle et impérieuse qu'elle soit, n'est intégralement
représentée par aucune des philosophies existant actuellement ou
dans le passé.

Dans le mouvement qu'a suivi ma méditation, j'en arrivais à

penser que la philosophie correspondrait à la contemplation pure. On
m'objectera que j'ai considéré cette contemplation pure comme une
limite inatteignable et que ces philosophes considèrent au contraire
la philosophie comme une réalité exigeante. Mais précisément, j'ai
montré que, bien que nos notions soient toutes des idéalisations, elles
font partie, ou ne peuvent se distinguer avec précision, de l'être

1 Baedeker, Iserlohn, 3e éd., 1876 et 1877.



120 SAMUEL GAGNEBIN

qu'elles recouvrent et que nous ne connaissons l'être qu'à travers
elles. Nous ne voyons jamais le réel qu'à la poursuite d'un idéal qui
se spécifie. Bien que je considère la philosophie comme une limite
inatteignable, elle peut jouer le rôle d'une idée directrice. Je disais,
d'une façon un peu sommaire, pour marquer une direction de pensée,
que la philosophie est aux philosophies ce que les propriétés intrinsèques

des corps sont à certaines théories physiques (celles de Planck
ou d'Einstein). Je veux dire par là qu'aucune philosophie, si récente
et satisfaisante soit-elle, ne pourra représenter à nos yeux la philosophie

et que cependant la poursuite de la philosophie serait dans la
nature même de l'effort du philosophe.

Et c'est ici que je placerais une vue analogue à celle que présentait

l'article de M. W. Heisenberg : Par la pente de son esprit, chaque
philosophe limite assez précisément un certain domaine de l'être dans
lequel ses idées fondamentales sont appliquables. Les notions qui sont
ainsi introduites dans la trame de sa philosophie doivent être
cohérentes entre eUes. Il va donc tenter une construction logique qui sera
sa théorie de l'être. Il ne réussit pas toujours à rendre toutes les
notions qu'il utilise à la fois précises et cohérentes, mais il y a mm

certain point de vue d'où ces contradictions ne lui sont pas apparues.
C'est, je pense, ce point de vue qui est important pour apprécier
l'objectivité de cette philosophie. De ce point de vue, un domaine de

l'être devient intelligible. Ceci est plus important que le point de

départ du philosophe, mais ce point de départ détermine sans doute
le domaine de l'être envisagé.

Pour quitter ces généralités, prenons l'exemple de Spinoza. Il y a
dans le Court traité deux passages qui paraissent indiquer ses
premières démarches philosophiques. Elles remontent à l'époque où
Spinoza avait environ vingt ans. On y trouve déjà ces affirmations :

Un être unique, éternel, infini, existe par lui-même avec des attributs
infinis, dont l'étendue infinie et la pensée, et il est cause immanente,
non transitive, ne produisant rien en dehors d'elle-même. Quant aux
modes, dont l'existence requiert d'autres modifications particulières
pour les produire, il suffit qu'il y ait dans la Nature un certain corps
tel que l'idée en étant posée, Dieu se révèle immédiatement. « Et
aussi longtemps, ajoute-t-il pour terminer, que nous n'avons pas de
Dieu une idée d'une clarté telle et nous unissant à lui d'une façon
telle, qu'elle rende impossible que nous aimions quelque chose en
dehors de lui, nous ne pouvons pas dire que nous soyons en vérité
unis à Dieu et dépendions de lui immédiatement. »

Cette dernière proposition correspond au début de La Réforme de

l'Entendement où Spinoza indique le but de sa philosophie : « L'expérience

m'avait appris que toutes les occurrences les plus fréquentes
de la vie ordinaire sont vaines et futiles ; je voyais qu'aucune des



A LA RECHERCHE DE L OBJECTIVITE 121

choses, qui étaient pour moi cause ou objet de crainte, ne contient
rien en soi de bon ni de mauvais, si ce n'est à proportion du mouvement

qu'elle excite dans l'âme : je résolus enfin de chercher s'il existait

quelque objet qui fût un bien véritable, capable de se communiquer,

et par quoi l'âme, renonçant à tout autre, pût être affectée

uniquement, un bien dont la découverte et la possession eussent pour
fruit une éternité de joie continue et souveraine. »I

Or, si maintenant nous examinons les notions fondamentales qui
forment les pierres de cet édifice incroyablement complexe qu'est
l'Ethique, on voit qu'elles sont presque toutes empruntées à la Scolastique

: essentia, existentia, realitas formalis, objectiva, et l'on y
trouve aussi bien l'influence de Maïmonide, Gersonide, Chasdaï
Crescas, que d'Aristote, Plotin, saint Thomas, Giordano Bruno, et
surtout Descartes. C'est si vrai qu'une analyse serrée peut distinguer
dans l'Ethique plusieurs points de vue différents et même contradictoires.

Cependant, comme le montre Victor Delbos 2, et plus précisément

encore Albert Rivaud 3, l'unité apparaît si l'on se laisse guider
par l'idée de loi qui participe à la fois de l'éternité et du mouvement,
de l'unité de la substance et de la variété des essences, et qui est la loi
de la vie immanente dans les êtres. Spinoza a senti plus clairement
qu'aucun autre philosophe la complexité et la variété infimes de la
vie et c'est cette image de la vie universelle partout présente dans
son œuvre qui donne aux mots scolastiques la plénitude et la
profondeur de leur signification.

N'est-ce pas une obligation pour tout philosophe de mesurer sa

propre pensée avec celle que représente un tel effort vers l'intelligibilité

Et n'en est-ce pas une encore que de mesurer sa pensée à
ceUe d'un Parmenide, d'un Platon, d'un Aristote, d'un saint Thomas,
d'un Descartes, d'un Leibniz ou d'un Kant Mais qu'est-ce à dire si
ce n'est que les grands systèmes élaborés dans le passé sont aux yeux
de tout philosophe une base d'objectivité et que sa propre pensée,

pour autonome qu'elle soit, tient une part importante de son objectivité

de ceUe de ces grands systèmes.
Il est clair que cette objectivité est limitée et relative à la pensée

humaine et qu'elle pourrait, à ce titre, être désignée sous le terme
d'intersubjectivité. Lorsqu'on veut fixer les limites de l'objectivité
d'un système philosophique, on s'aperçoit qu'on ne peut le faire que

1 Œuvres, traduites par Ch. Appuhn, Paris, Garnier, 1904, I, p. 61-62,
p. 69 ; p. 224.

2 Le Spinozisme, Revue des cours et conférences, Paris, 1916, 2e éd.,
Vrin, 1926.

3 Les notions d'essence et d'existence dans la philosophie de Spinoza, Alcan,
Paris, 1905. En particulier p. 201-202.



122 SAMUEL GAGNEBIN

d'un certain point de vue qui est le vôtre. Cet effort n'en est pas
moins utile et précisément pour tenter de reconnaître les limites de

l'objectivité du point de vue d'où l'on juge. C'est ainsi que chaque
philosophe se forme l'idée d'une philosophia perennis ; ceci dans
l'intention d'élargir la portée de sa propre doctrine.

On voit bien ce qu'il faut entendre par l'objectivité en
philosophie. Elle correspond à un effort de la pensée vers la philosophie,
c'est-à-dire vers une discipline idéale qui rendrait intelligible une
contemplation de l'être. L'effort vers l'objectivité philosophique serait
un effort vers l'intelligibilité en même temps que vers l'intégralité.

Ne nous voici pas bien près de cette conception de W. Heisenberg
à l'égard des théories classiques de la physique Comme les sciences
achevées dont parle Heisenberg ont, pour le savant actuel, une objectivité

limitée, les philosophies antérieures à la nôtre en ont également
une limitée pour nous. Aucune d'elles ne peut prétendre être la
philosophie et la philosophia perennis ne peut être entièrement définie,
pas plus que le physicien ne peut prétendre atteindre les propriétés
intrinsèques des objets de son étude. Le recul que prend le savant
actuel à l'égard de la science d'autrefois permet des vues d'ensemble
sur les sciences fermées. Il permet de les classer en groupes étendus.
Ainsi, le recul du philosophe actuel permet de constater les grands
courants philosophiques qui nous ont précédés comme la philosophie
post-kantienne et les positivismes, comme le courant Leibniz-Wolf-
Baumgarten, ou encore le cartésianisme. Il semble qu'il y a bien là
quelque chose comme une dialectique que Gonseth met en évidence
dans le mouvement de la pensée scientifique, à propos du problème
de l'objectivité lorsque l'observateur et l'observé ne sont plus séparés,

pas plus que ne sont séparées les diverses philosophies de la philosophia

perennis.
Il y a une unité fondamentale entre les philosophies et qui, à mon

avis, est issue de ce monde non séparé de la conscience. Mais il y a
toute la structure que nous construisons et que nous découvrons tout
à la fois et ceUe-ci reste dans son ensemble en question. La rigidité de

cette structure compromettrait le progrès de la recherche et c'est là
qu'apparaît le role fondamental de la sagesse.

C'est dans le particulier et le singulier que se trouve l'universel et
nous ne le dégageons jamais à l'état pur. L'œuvre est toujours à reprendre.

C'est dans l'actuel, toujours plus ou moins contradictoire, que se

trouve l'Eternel dont nous n'avons que le sens et non la possession.
N'est-ce pas le secret de la fécondité de la religion chrétienne

d'avoir particularisé, d'avoir singularisé Dieu dans le Christ, d'avoir
reconnu l'action de la grâce dans l'actuel et d'avoir établi le rite de
la communion à la fois matérielle et spirituelle Ne pourrions-nous
pas entendre cet enseignement Samuel Gagnebin.



DISCUSSION DE ROLLE I23

DISCUSSION

René Schaerer : Combien j'applaudis — entre autres raisons de le faire
— à la belle conclusion de M. Gagnebin qui intègre à la philosophia perennis
les grands systèmes du passé, comme autant d'acquisitions valables aujourd'hui

et demain dans les limites de leur horizon particulier. Descartes, Kant,
Bergson, Husserl affirmaient avoir trouvé la vérité définitive : on rit parfois
de cette prétention, au nom d'un relativisme distingué. Ces sages étaient
dans le vrai. Leur tort eût été de croire, comme Hegel, leur découverte totale.
Mais définitive, elle l'est.

Un malaise subsiste toutefois en mon esprit : il me semble avoir entendu
ce matin deux conférenciers successifs. Le premier fonde l'accord
intersubjectif des esprits sur la perception commune du vrai et ne serait pas loin
de dire, avec Descartes, que toutes les chances sont du côté de l'homme qui
réfléchit seul dans une chambre. Le second, tenant l'existence d'autrui pour
essentielle et première, jugeant l'existence du toi plus primitive que celle du
moi, multiplie, au contraire, les points d'ancrage et paraît considérer
l'information collective comme un critère. Que le toi soit inséparable du moi, c'est
certain. Qu'il soit premier, c'est possible. Mais quel rôle joue-t-il dans la quête
d'une évidence objective Une précision à cet égard serait la bienvenue.

Samuel Gagnebin : M. Schaerer sait mieux que personne que le texte
même des œuvres de Platon n'est pas définitivement établi, qu'à partir de ce

texte, il faut une interprétation que chaque génération renouvelle ; enfin
Platon lui-même a évolué et jusqu'à la fin il n'a pas considéré sa pensée
comme « définitive ». Ainsi, parler de définitif est toujours dangereux et je
n'ai, pour ma part, pas employé ce mot. Cette remarque faite, je remercie
M. Schaerer de l'assentiment qu'il me donne.

Mon essai d'établir une analogie m'obligeait, devant des philosophes, à

exposer les deux termes de la comparaison. Mais je crois avoir montré que,
sans qu'on puisse toujours voir un lien concret entre les doctrines
philosophiques et les théories scientifiques qui sont généralement présentées comme
tout à fait indépendantes de présuppositions philosophiques, on peut dire
qu'il n'y a pas de solution de continuité. On trouve en effet des implications
métaphysiques à la base des sciences qui ne sont souvent rendues apparentes
que par le développement ultérieur de la science. D'autre part, tout historien
de la philosophie sait bien qu'un système comprend des vues sur les sciences

qui peuvent influencer les recherches d'un savant. La philosophie de Leibniz,
par exemple, est tout orientée de ce côté '. Quant au rôle du toi dans la quête
d'une évidence objective, il me semble clair. Dans son poêle, Descartes apportait

une réflexion approfondie sur la culture de son époque, les découvertes —¦
telle celle de Copernic —, les préoccupations de ses contemporains qu'il n'avait
rien négligé pour connaître. Même si un savant ou un philosophe fait table
rase pour envisager un problème nouveau, les résultats inconnus de ses

contemporains doivent être traduits dans la langue que ceux-ci peuvent entendre
et le domaine de sa réflexion touche à des domaines déjà connus, de sorte

1 Voir sur ce point l'exposé que j'ai fait à propos du troisième centenaire
de Leibniz, Dialectica, 1, p. 77-97.



124 SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

qu'en pratique le toi conditionne encore le moi et le précède. Tout cela est
commun au philosophe et au savant. Je pense d'une part à Spinoza et, d'autre
part, à Evariste Galois, mort à vingt ans et sept mois, créateur de la théorie
des groupes appliqués à la théorie des équations algébriques, et qui avait
voué une intense méditation aux travaux de Lagrange et d'Abel sur cette
dernière théorie. On retrouve la personnalité humaine en sciences autant qu'en
philosophie.

Maurice Gex : C'est le problème de l'articulation entre le domaine
scientifique et celui de la philosohpie qui m'intéresse particulièrement dans votre
bel exposé. Il s'agit en philosophie, dites-vous, de replacer l'objet dans la
conscience et de saisir un monde concret, non séparé. Quelles sont alors
les bases métaphysiques qui permettent d'affirmer l'unité de la conscience
comme fondement de ce monde non séparé, car l'expérience spontanée comme
l'expérience scientifique nous livre une pluralité de consciences, et, si chacune
d'elles possède sa propre unité, cela fait plusieurs unités. Faites-vous appel à

la notion d'un esprit universel pour unifier les consciences entre elles

Samuel Gagnebin : La raison de ma conception est qu'il ne me paraît
pas incohérent de parler de la conscience de l'être sous cette forme primitive
d'évidence de l'être et qu'il me paraît déjà difficile de distinguer la pensée de
l'être sans se demander ce qu'est alors la pensée, si elle n'est pas de l'être.

Peut-être Tunité de la conscience n'est-elle qu'une abstraction. Cependant,
chaque fois que nous recourons à elle, elle nous apparaît comme la même
conscience et c'est ce qui fait la base de l'unité que nous lui conférons. Cette
unité n'est pas absolue. La conscience elle-même n'est pas absolue puisqu'elle
est relative à l'être qui, à travers la conscience, nous apparaît comme l'être
non séparé.

Je pense que, même si la contingence de la conscience est ainsi reconnue
comme possible, nous avons des raisons de prendre la conscience pour point
de départ de la réflexion. Sinon on ne sait comment concevoir l'existence
de la conscience : rien ne peut qu'elle-même nous en donner l'idée. Nous ne
pouvons la supprimer que par l'imagination et notre représentation d'un
monde avant l'apparition de la conscience a sans doute une base solide dans
les représentations du savant, comme les stèles que nous déchiffrons sont les
témoins d'un âge où l'homme existait déjà ; mais ces reconstructions sont
encore empruntées au contenu de la conscience et c'est ce que j'ai appelé des
structures pour montrer qu'elles sont à la fois conçues par nous et tenues
pour partiellement indépendantes de nous.

On renverse, me semble-t-il, la marche de la réflexion philosophique
lorsqu'on part des structures (de l'esprit, par exemple) pour chercher à concevoir
la conscience. Celle-ci est bien aussi une structure aux yeux du philosophe,
mais elle tient encore si essentiellement à de l'être que nous ne pouvons en
faire une reconstruction logique et qu'elle est au contraire la base de toutes
nos constructions. Enfin, la conscience constitue le domaine commun à tous
les esprits pour autant que nous nous entendons. C'est le domaine de
l'intelligibilité. Le construit et l'être sont en quelque sorte « congénitaux » pour
nous, car nous ne pouvons ni les séparer, ni les tenir pour une traduction exacte
l'un de l'autre. C'est pourquoi la contingence de la conscience est possible. C'est
aussi pourquoi nous sommes et resterons in via.

Jean-Claude Piguet : Vous distinguez l'objectivité scientifique, dont vous
avez retenu trois théories, révisibles, relatives, et Yobjectivité philosophique,



DISCUSSION DE ROLLE 125

« norma sui », définie comme une flèche vers le donné, une direction vers
l'objet.

Quel est donc le rapport entre l'objectivité et les théories qui l'expriment
Rapport d'expression symbolique Rapport d'approximation croissante, en
asymptote Rapport de participation platonicienne

La réponse à cette question me paraît devoir trancher avec précision le
problème des rapports entre science et philosophie, plus précisément entre la
philosophie de la science (méthodologie) et la philosophie du jugement.

Samuel Gagnebin : La conception des sciences et des phUosophies que
j'ai esquissée refuse de donner un sens précis à la question de M. Piguet, si

je la comprends bien. La relation des sciences à leur objectivité et des diverses
phUosophies à l'objectivité philosophique serait définissable, si ces objectivités
étaient entièrement atteignables. Si l'expérience prolongée de la science nous
oblige à une révision de nos concepts, comme c'est le cas maintenant, pouvons-
nous concevoir une limite où les sciences nous livreraient une analyse jugée
parfaitement suffisante des choses Du point de vue des physiciens dont je
me suis inspiré, cette limite est hors de notre portée et c'est ce renoncement
qui a dicté à Gonseth son Idonéisme. Nous faisons partie de la durée et ne
pouvons en sortir. J. Lagneau disait : « Nous ne pouvons comprendre que notre
destinée soit de marcher toujours, et que l'éternelle impuissance d'atteindre
les bornes de notre puissance soit la marque de notre grandeur, non de notre
misère. » Il faudrait citer tout le passage.

A propos de cette durée dont il faisait un absolu, Bergson avoue dans La
pensée et le mouvant 2 que « l'expérience intérieure ne trouvera nulle part un
langage strictement approprié. Force lui sera bien de revenir au concept, en
lui adjoignant tout au plus l'image. » Tout philosophe se trouvera devant la
même difficulté, il devra assouplir, élargir le concept et ne parviendra jamais
à un concept strictement adéquat. Comment préjuger dès lors du rapport
des phUosophies à ce que j'ai appelé la philosophie

Quant à la philosophie du jugement, c'est à l'ouvrage de Léon Brunschvicg
La modalité du jugement que je me reporte (voir aussi ma thèse, La philosophie

de l'intuition, 1912, p. 210-219).

J. Rudhardt : Il existe sans doute de profondes correspondances entre
les sciences et la philosophie ; elles sont l'une et l'autre soumises à un
développement ; et je crois, avec M. Gagnebin, que la pensée d'un philosophe,
comme celle d'un savant, doit être comprise dans les relations quasi dialectiques

qui l'unissent à celle de ses prédécesseurs. Mais je ne puis suivre M. Gagnebin

quand il dit : « Le savant est à l'objectivité comme le philosophe est à la
philosophia perennis. »

U y a un au delà de la philosophie. Et la philosophia perennis n'est pas
au delà du philosophe comme l'objectivité est, au delà du savant, le but de
son effort. La philosophie est l'effort du philosophe (non pas seulement
connaissance, elle cherche aussi accès à l'être par d'autres voies) ; et c'est dans
cet effort précisément que réside sa pérennité.

Il en résulte que les relations dialectiques qui unissent les philosophies
entre elles ne sont pas de même ordre que celles qui unissent entre elles les

1 Jules Lagneau : Bulletin de l'Union pour l'Action morale, février 1894,
56-57-
2 Page 55.



126 SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE

théories scientifiques. On peut dire d'une théorie scientifique ancienne —•

comme le fait M. Gagnebin — qu'elle est valable dans un secteur limité,
tandis que la théorie moderne est valable dans un secteur plus étendu. On
ne peut pas dire d'une philosophie ancienne qu'elle est valable dans un
secteur défini qui serait compris dans les domaines plus étendus, couverts par
les philosophies ultérieures.

Gagnebin : L'objection qui m'est faite ici exigerait une réponse développée,

car, en effet, les sciences progressent en étendue, tandis qu'il semble que
ce ne soit pas le cas des phUosophies. Je pourrais exprimer cette différence en
disant d'une façon imagée que les savants poursuivent la structuration de
l'être, tandis que les philosophes cherchent à renouveler cette structuration
par la base en la reprenant, en principe, tout entière. Seulement, il arrive
que c'est le mathématicien qui fait ici oeuvre de philosophe et, d'autre part,
que le philosophe nous donne, comme le savant, des vues nouvelles sur l'être.
L'objectivité du philosophe n'est pas celle du savant, mais elles sont toutes
deux des limites inatteignables.

Daniel Christoff : Le tableau de la conscience non séparée dressé par
M. Gagnebin est moins éloigné de la description phénoménologique que ne le

pense son auteur : la conscience visant l'eidos est une intentionalité, un tout
englobant sujet et objet que nous distinguons après coup, l'Eidos n'est donc pas
« séparé ». Sans doute, la méthode de mise entre parenthèses, la critique du
psychologisme chez Husserl et, chez certains de ses disciples, les descriptions
et classements des essences peuvent-elles d'abord induire en erreur. Quant à

Husserl, il se peut que, cherchant d'abord en savant et en philosophe débutant

un fondement absolu, il se soit fait lui-même illusion ; mais le recul des

epoche d'intentionalité en intentionalité prouve qu'il a tôt reconnu que le
véritable objet de sa recherche n'était pas le terme de l'intention, mais
l'intention elle-même, l'acte, la conscience. Quant à Scheler, par exemple, il me
semble que les rapports de conscience et les rapports entre consciences ont
eu pour lui finalement plus d'importance que les essences mêmes.

U y a donc toujours intentionalité de la conscience — dans le travail du
savant par exemple — mais cela ne signifie pas que les essences ainsi visées
soient des normes détachées et, qu'elles soient décrites à priori ne signifie pas
qu'elles soient la nécessité même. Leur pluralité tendrait à montrer le contraire.

Enfin, c'est bien déjà en ce que la conscience offre des intentionalités
inépuisables que la philosophie a un au delà, comme il semble que l'impliquent
l'étymologie de son nom, l'idée de recherche et les déclarations de tant de

philosophes, Platon, Descartes ou Hegel — ce qui n'exclut d'ailleurs pas
l'idéal de système achevé. La philosophie est alors un échange de l'un à l'autre,
de même qu'entre science et philosophie il y a échange, chacune servant à son
tour de modèle à l'autre et, comme il arrive actuellement, reprochant à l'autre
d'en être resté au stade qu'elle pensait elle-même avoir dépassé. Mais le beau
travail de M. Gagnebin témoigne exceptionnellement de la fécondité de ces

échanges.

Samuel Gagnebin : C'est bien authentiquement à Husserl que j'ai emprunté
mes considérations sur la conception de la science qui est la sienne et elle a
influencé des savants, en particulier H. Weyl, l'auteur de Temps, Espace,
Matière. (Voir en particulier l'Introduction et page 128.) Husserl cherchait à



DISCUSSION DE ROLLE I27

cette époque une nécessité inconditionnelle qui ne pouvait se réaliser que
par ses Eidé. Mais il est vrai que ma connaissance de Husserl s'est bornée à

une lecture attentive de ses Logische Untersuchungen et de ses Ideen I. Je
n'ai pas eu en mains les ouvrages publiés depuis 1922, de sorte que je suis
heureux que MM. D. Christoff et P. Thévenaz complètent mes remarques.
Si vraiment mon point de vue se rapproche de celui de Husserl, je m'en félicite

; mais si sa conception de la science est restée celle que j'ai constatée,
alors mon point de vue diffère fondamentalement du sien. Ses vues sur la
science qui sont au point de départ, doivent aussi être considérées même
lorsqu'on cherche le point d'aboutissement de la pensée de Husserl.

MM. Rudhardt et Christoff affirment un au delà de la philosophie, ai-je
eu tort de distinguer les phUosophies et la philosophie Cette distinction me
paraît importante pour marquer une différence fondamentale entre les sciences,
qui se développent en maintenant une certaine continuité dans leurs méthodes,
et les philosophies qui créent chacune leur méthode et qui présentent cependant

une certaine unité par leur idéal commun qui serait l'intelligibilité de
l'être. Il aurait peut-être mieux valu parler d'ontologie ou de métaphysique.
Cependant, toutes les philosophies ne présentent pas de métaphysique ou
d'ontologie (bien qu'elles aient toutes des implications métaphysiques).
Auguste Comte croyait saisir l'être dans le positif et Stuart Mill dans les
impressions et l'association des impressions. C'est pourquoi je me suis servi
du terme La philosophie pour désigner l'au delà des phUosophies. Y aurait-il
alors un au delà de la philosophie Il est vrai que l'être est inépuisable.

Pierre Thévenaz : Du riche exposé de M. Gagnebin, je relève l'opposition
qu'il établit avec la phénoménologie. Ce qui me frappe plutôt, c'est l'analogie
saisissante entre le mouvement de la pensée de la science, sur lequel M. Gagnebin

a mis l'accent, et celui de la phénoménologie (ouverture vers un au delà
perpétuellement dépassé, refonte infinie, etc.). En revanche, si l'on définit la
phénoménologie non plus comme démarche, mais par le ou les problèmes
qu'elle se pose (constitution de l'objet, fondement radical, etc.), l'opposition
serait peut-être fondamentale, mais d'un autre ordre.

D'autre part, lorsque M. Gagnebin parle de « sa » métaphysique et affirme
en particulier la «primauté du jugement» idéalisme on ne voit pas
d'emblée sur quoi cette métaphysique se fonde ou comment elle procède du
mouvement de pensée qu'il décrit chez le savant en quête d'objectivité «

réalisme méthodologique »). Serait-il possible de faire apparaître les raccords
Comment définir la métaphysique dans cette perspective et justifier sa
nécessité

Samuel Gagnebin : N'est-ce pas une sorte de métaphysique que de
considérer la conscience comme le point de départ d'une philosophie, de montrer
que dès que nous jugeons nous particularisons notre notion de l'être, mais
que les notions qui entrent dans un jugement sont des idéalisations qui
peuvent être refondues et qu'ainsi pourrait se concevoir une philosophie de l'expérience

humaine progressive Il y a en effet une expérience humaine dans le
développement des sciences et elle ne se sépare pas radicalement de l'expérience

humaine que présente la succession des phUosophies.
Je ne pense pas avoir fait profession d'idéalisme, car rien ne m'oblige à

faire dériver la notion de matière de celle d'esprit, bien que ces notions soient
dans une certaine relation. Je ne tiens pas ces notions pour absolues puisque
je chercherais à les replacer dans le tissu de la conscience.



128 SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE

Pour l'importance que je donne au jugement, j'avouerai que je ne vois
pas comment en mettant le jugement en question on peut échapper à la nécessité

de porter un nouveau jugement. D'autre part, d'après les physiciens
dont j'ai parlé, il est impossible d'éliminer tout élément théorique d'une
observation, de sorte que là encore il y a une sorte de primauté du jugement.

Arnold Reymond : J'ai été d'autant plus intéressé par l'exposé de
M. Gagnebin qu'au Congrès de Bordeaux 1950 j'avais tenté de préciser le
problème de l'objectivité dans les sciences et la sagesse. M. Gagnebin a montré
avec beaucoup de pertinence comment l'objectivité scientifique s'est
progressivement superposée à elle-même en des couches successives à mesure que la
physique nucléaire r a approfondi ses recherches et découvert les formules
mathématiques qui s'y adaptent, de telle sorte que le déterminisme, base de
la constance des lois scientifiques, s'est assoupli. Il a fait voir ensuite que le
cheminement de la pensée scientifique et celui de la pensée philosophique
étaient semblables.

Je suis pleinement d'accord avec lui sur ce point. Par exemple, je conçois
le cogito cartésien comme la vérification d'une hypothèse métaphysique. Je
ferai cependant une réserve. L'attention, comme on le sait, est liée d'une
façon indissoluble à la conscience. Elle peut orienter la conscience soit vers
l'objet qui est jugé, soit sur le sujet qui juge, soit enfin sur f'activité même de

juger.
Cela dit, l'objet physico-mathématique est considéré comme existant en

soi même si l'homme n'existait pas, et comme soumis à un déterminisme qui
règle d'une façon inflexible son comportement. La réflexion philosophique au
contraire tient compte des aspirations de l'être humain, se demande s'il est
libre, responsable de ses actes, si le beau, le bien, la justice sont des idéaux
véritables et dignes d'être vécus, etc. Si dans ses démarches fondamentales
l'esprit fonctionne toujours de même façon, les résultats obtenus peuvent
différer suivant l'objet visé et le chemin parcouru. Si donc il y a parenté entre
le cheminement scientifique et le cheminement philosophique, un certain
hiatus subsiste provenant du but à atteindre.

Samuel Gagnebin : Il y a dans l'importante intervention de M. Arnold
Reymond une partie relative à la science. Ici, je crois tout à fait insuffisant
de dire que la physique quantique assouplit le déterminisme ; elle le met
en question. M. Reymond ajoute : « L'objet physico-mathématique est considéré

comme existant en soi, même si l'homme n'existait pas, et comme soumis

à un déterminisme qui règle d'une façon inflexible son comportement. »

On ne voit pas bien, d'après ce texte, en quoi le déterminisme a été assoupli
et les physiciens dont je m'inspire ne pourraient s'exprimer ainsi puisque
leurs théories supposent essentiellement l'observateur et l'observé non détachés.

Les lois de la physique classique, si valables qu'elles soient, doivent être
considérées comme de nature statistique. Je rappellerai aussi le mot de Rolin
Wavre : « L'homme a fait l'expérience de sa liberté en créant les mathématiques

et les sciences qui s'y rattachent. » 2 Voici donc l'existence des
mathématiques répondant au problème qui est fondamental en philosophie pour

1 L'auteur du travail n'a pas parlé de physique nucléaire.
2 La figure du monde, « Etre et penser », 1950, p. 163.



DISCUSSION DE ROLLE 120,

M. Reymond. En principe, un hiatus entre sciences et phUosophies ne peut
être fixé nulle part et la science répond aussi à un idéal humain '.

Il y a une partie de cette intervention relative à la philosophie. Préoccupé
d'indiquer le point de départ de mon hypothèse, je n'ai pu esquisser aucun
développement et suis reconnaissant à M. Reymond de me fournir l'occasion
d'atténuer ce défaut. Par exemple, il est clair que la priorité du « toi » est liée
à une valeur. L'animisme primitif est une extension aux choses ou aux
phénomènes des faits humains et le fétichisme est preuve de la valeur que les

phénomènes et la personne humaine revêtaient dans cette transposition. Le
culte des ancêtres est une autre preuve de la valeur attribuée à la personne
humaine. Le polythéisme grec en est encore une. Enfin, le monothéisme
remonte au « toi » suprême. Spinoza qui voulait dégager la philosophie de

tout anthropomorphisme, conservait cependant l'intelligence qui était, pour
lui, humaine et divine.

La justice, le bien, le beau ont été personnifiés et c'était la première forme
de leur objectivité. En parlant du «toi», je cherche, suivant la méthode
indiquée, à rattacher l'objectivité à son origine dans une conscience élémentaire.
Cette méthode n'est pas nouvelle. Elle a été pratiquée par Félix Ravaisson

pour relier continûment la conscience à la nature en analysant le fonctionnement

de l'habitude 2. Je l'applique à chercher le concret sous les abstractions

et à trouver en lui, c'est-à-dire dans la conscience, l'origine de nos
notions efficaces. Elle me permet de concevoir l'unité de l'expérience humaine.

1 Que le hiatus soit affirmé en fait, c'est trop clair à l'époque d'un Sartre ;
mais c'est là une conséquence de sa philosophie et encore une preuve que
toute philosophie implique une conception de la science.

2 De l'habitude. Thèse de la Sorbonne en 1838, rééditée par la Revue de

métaphysique et de morale, en janvier 1894.


	À la recherche de l'objectivité en philosophie une aventure métaphysique

