
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 4 (1954)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Ronald Knox : Richesses de l'Ancien Testament. Retraite sacerdo¬
tale. Traduit de l'anglais par le R. P. A. Tenneson S. J. Paris,
Desclée De Brouwer, 1953, 185 p.

Placé à l'enseigne du « moulin symbolique », le fameux chapiteau de la
basilique de Vézelay, cet ouvrage présente une série de dix-huit méditations
préparées à l'intention d'une retraite de prêtres anglais. Mgr Knox se sert
« des récits de l'Ancien Testament, plus ou moins dans leur ordre, comme d'un
fil auquel suspendre ses méditations, comme un aperçu sommaire des divers
états d'âme, pour nous permettre d'y insérer les détails correspondant à nos
propres besoins » (p. 9). Cette citation indique bien dans quelle intention l'auteur

choisit ses personnages et avec quelle liberté il prolonge les lignes jusqu'à
la vie sacerdotale actuelle. Ainsi le récit de la création de l'homme lui permet
de parler de l'ordination qui fait du prêtre parmi les hommes ce que l'homme
est parmi les créatures : un vicaire et un liturge. Abraham est l'image de l'obéissance

à la vocation reçue ; Esaü celle du péché qui conduit au mépris de nos
privilèges. Saul est l'homme pratique qui cède à la tentation de l'impatience.
Roboam paie chèrement le prix du manque de douceur. Elie illustre la prière
qui doit se soumettre à la volonté divine, Elisée la grâce de la persévérance,
etc. D'autres récits sont traités typologiquement : Jacob, serviteur chez Laban,
annonce l'incarnation ; Joseph la Passion, Esther Notre-Dame qui intercède
pour nous. Mais ces typologies se perdent généralement dans les détails,
sautant en de périlleux raccourcis de l'Ancien Testament à nos jours sans passer
par le Christ, nœud indispensable de toute saine typologie. Aussi les avons-
nous moins goûtées que les méditations pastorales où le sens psychologique,
l'humour et le bon sens anglo-saxons se mêlent à beaucoup de pénétration
spirituelle. Ces études sont trop rapides pour laisser entrevoir toute la portée
théologique des personnages de l'ancienne alliance dont certains pourraient
bien mettre en question la notion romaine du sacerdoce. Cependant tout
ministre de l'Evangile trouvera dans ces pages de réelles « richesses » pour
son ministère et des suggestions homilétiques qui le ramèneront, s'il est

encore nécessaire qu'il le soit, aux récits si colorés de l'Ancien Testament.

Samuel Amsler.

Georg Fohrer : Die symbolischen Handlungen der Propheten.
Zürich, Zwingli-Verlag, 1953, 107 p. Abhandlungen zur Theologie
des Alten und Neuen Testaments, 25.

L'auteur de cette monographie enregistre, dans l'Ancien Testament,
trente-deux récits d'actes symboliques des prophètes ; ils se composent en
général d'un ordre d'exécution, du récit de cette exécution et enfin de l'explication

de l'acte, ces trois éléments pouvant se grouper de diverses façons et
s'agréger des indications subsidiaires, par exemple sur les témoins de l'action
symbolique, sur la promesse divine de réalisation, etc.



BIBLIOGRAPHIE I45

Le plan de l'étude est aussi simple que logique : l'auteur étudie successivement

l'origine des actions symboliques, leur exécution, leurs caractéristiques,
leur portée, et il en tire des conclusions pour la compréhension du prophétisme
israélite.

Au point de départ, il y a l'évidente relation des actions symboliques avec
le domaine magique d'où elles procèdent. Fohrer l'illustre par de nombreux
exemples tirés des livres historiques, d'Osée, Esaïe, Jérémie, Ezéchiel et
Zacharie. Ces exemples reposent sur de bonnes traditions historiques en dépit
de développements légendaires. Les actions symboliques des prophètes sont
donc des actes réels, conscients et intentionnels ; elles ne se réduisent pas à
de simples impulsions pathologiques, mais sont fondées sur un ordre divin
et ont ainsi un but didactique, leur sens étant précisé par une paroie de Yahvé
ou du prophète.

D'après M. Fohrer, l'élément magique présente trois degrés, selon que
l'action symbolique concrétise le prototype de l'action ou même s'identifie
avec lui, selon qu'il la représente seulement, selon enfin qu'il n'en est qu'un
signe. D'autre part, la magie est progressivement surmontée dans la mesure
où l'acte symbolique vise à réaliser une volonté préalable de Dieu. Si l'on
veut, le mécanisme est le même que dans l'opération magique, mais le but
est tout différent ; l'action prophétique cesse ainsi d'être une manifestation
de puissance humaine pour devenir le symbole de la volonté et de la puissance
de Dieu.

Résumons la pensée de Fohrer en précisant que l'action prophétique est
symbolique en un double sens : elle est d'abord, comme l'action magique et
profane, un moyen pour représenter et anticiper un acte à signification
symbolique ; mais elle est aussi elle-même un symbole, celui de la volonté divine
révélée au prophète et de sa réalisation divine ultérieure (p. 84). Ou, en d'autres
termes, le prophète accomplit symboliquement un événement imminent qu'il
annonce ainsi avec puissance comme une intervention divine. Et, ce faisant,
U symbolise aussi la réalisation de cet événement en tant qu'acte divin résultant

de la parole efficiente. Au fond la parole prophétique inclut donc l'acte
et cet acte n'a pas une autre portée que la parole et doit être compris comme
elle (p. 87). Le prophète devient ainsi le symbole du fait que l'exigence de
Dieu concerne l'homme tout entier. En conclusion, l'efficience de l'acte
symbolique prophétique ne réside point en cet acte même, mais en la puissance
divine qui en dicte l'accomplissement (p. 93).

L'auteur considère dans une dernière partie les conséquences de son analyse

pour la compréhension du prophétisme, c'est-à-dire les rapports de la
prophétie avec l'action, avec le symbole, avec la magie, et il termine par
quelques remarques sur la relation entre le prophétisme et la tradition orientale

et israélite. Il appert de là que les prophètes n'étaient pas esclaves des

motifs traditionnels, qu'ils les employèrent librement et qu'en véritables
créateurs ils ont transformé et sublimé l'apport traditionnel et magique (p. 107).

L'ouvrage de Fohrer est une contribution très méthodique et solide à

l'étude du thème qu'il a choisi. On l'en félicitera et on lui sera reconnaissant
de son ample collection de parallèles ethnographiques, de sa discussion
exégétique soigneuse quoique parfois encore trop cursive (p. ex. pour Osée 1-3),
de son effort pour mettre en lumière la subordination ou l'élimination progressive

de l'élément magique dans les actions symboliques des prophètes israélites.
Peut-être trouvera-t-on ses analyses excessivement abstraites et parfois un
peu schématiques, son procédé trop teinté de pensée dialectique (cf. p. 94-95



I46 BIBLIOGRAPHIE

la qualification de Taction prophétique tour à tour comme « unbedingt wirksam

» et comme «bedingt wirksam»!). Peut-être souhaiterait-on une
compréhension plus psychologique, plus souple et plus concrète du prophétisme.
Mais, à tout prendre, l'œuvre est de valeur et mérite sérieuse considération.

Neuchâtel Paul Humbert.

Ernst Lohmeyer : Das Vater-unser erklärt. 3. Auflage. Zürich,
Zwingli-Verlag, 1952, 216 p. Abhandlungen zur Theologie des
Alten und Neuen Testaments, 23.

La première édition de cette étude désormais classique avait paru chez
Vandenhoeck et Ruprecht, à Gœttingue, en 1946, alors que la disparition de
l'auteur laissait encore quelque espoir de le voir bientôt reprendre ses travaux
sur les origines chrétiennes. Son interprétation de l'Oraison dominicale fait
mesurer, peut-être plus encore que ses autres ouvrages, tout ce que l'exégèse
du Nouveau Testament a perdu dans ce drame.

L'auteur appliquait aux deux textes de l'Oraison dominicale (Mat. 6 : 9-
13 ; Luc 11 : 2-4) son hypothèse bien connue de la double origine, galiléenne
et jérusalémite, du christianisme primitif. Le texte de Matthieu, probablement
le plus archaïque, aurait été conservé par les disciples de Galilée tandis que
celui de Luc, dont l'araméen est moins facile à reconstituer et la pensée beaucoup

moins apocalyptique, trahirait une origine jérusalémite d'orientation
ébionite. Vouloir reconstituer le texte de la prière prononcée par Jésus, comme
Harnack l'a tenté, est peine perdue ; il faut tenir compte des deux textes
avec cette confiance qu'ils nous apportent l'un et l'autre des échos assez directs
de l'enseignement du Maître (p. 2, 207 ss.

L'interprétation, comme dans les autres commentaires de l'auteur, est à
la fois eschatologique et cosmologique. Par l'irruption du Royaume, la
communauté messianique qui prononce l'Oraison dominicale est placée dans la
proximité même de Dieu : « In diesem Nichts an menschlicher Sicherheit,
diesem Alles an eschatologischer Gewissheit ruht allein das Dasein dieser
Beter» (p. 40). Le Dieu de l'Oraison dominicale est absolument transcendant
et infiniment proche de l'homme. La « sanctification » de son nom est celle
des derniers jours, que Dieu seul peut accomplir et non, comme le pensaient
saint Augustin et Luther, la louange quotidienne de nos prières et de nos
œuvres (p. 53 ss.). Quant au « règne » de la deuxième demande, c'est l'établissement

final et imminent de l'autorité de Dieu sur la terre et dans les cieux
(le «comme au ciel» n'est pas comparatif). L'impénétrable pain «quotidien»
n'est ni le logos substantiel des Pères grecs, ni tout ce qui est nécessaire à

une vie physique décente, mais le minimum indispensable à l'existence éphémère

de la communauté messianique ; ce pain, comme don de Dieu, fait penser
au banquet du Royaume, et non au pain de la cène (p. 109 ss.). Quant aux
« dettes » ou fautes, seul le pardon définitif (et non renouvelé) de Dieu pourra
les effacer en même temps que la lumière du Règne manifesté pulvérisera les
haines humaines dans une réconciliation générale. La « tentation » n'est pas
cette épreuve par laquelle Dieu exerce son peuple à ne compter que sur son
secours, mais l'affrontement ultime du fidèle avec le Tentateur, à la porte même
du Règne. Enfin, la doxologie finale, qui n'est originale ni dans Matthieu ni



BIBLIOGRAPHIE I47

dans Luc, rappelle plutôt les Psaumes, que l'apocalyptique juive puis
chrétienne du premier siècle. Mais puisqu'elle appartenait au rituel du temple et
de la synagogue, rien ne s'oppose à ce que Jésus l'ait prononcée, comme tout
juif récitant le Qaddish.

Ce bref aperçu ne saurait donner une idée de l'étendue des connaissances
historiques ni de la profondeur des réflexions exégétiques de l'auteur. En regard
de telles qualités, les réserves à formuler revêtent une importance secondaire.
Elles porteraient, nous semble-t-il, sur l'hypothèse « Galilée-Jérusalem », qui
ne s'est pas imposée ; sur l'importance exagérée donnée à la reconstitution
des structures et rythmes littéraires ; sur son originale interprétation de la
« terre » et du « ciel » de l'Oraison dominicale. Par contre, sa démonstration
du caractère communautaire et eschatologique de l'Oraison dominicale nous
a paru plus féconde que celle d'Albert Schweitzer. L'eschatologie de Lohmeyer
était vraiment une attente de Dieu, tandis que Schweitzer mettait au premier
plan les catastrophes nationales et terrestres qui n'en constituaient que le
scénario populaire et déjà négligé au temps de Jésus sous l'influence de l'hellénisme,

comme le montrent les plus anciennes traditions rabbiniques conservées
dans le Talmud.

Pierre Bonnard.

Conny Edlund : Das Auge der Einfalt. Eine Untersuchung zu
Matt. 6 : 22-23 und Luk. 2 : 34-35. Kopenhagen, Ejnar Munks-
gaard ; Lund, Gleerups, 1952, 143 p. Acta seminarii neotestamen-
tici uppsaliensis, XIX.

Le séminaire de Nouveau Testament créé par Fridrichsen à Uppsala est
une pépinière de savants formés aux disciplines les plus rigoureuses de l'exégèse

biblique. Après les études de Bo Reicke sur la Descente aux enfers, de
Riesenfeld sur la Transfiguration, de Almquist sur Plutarque et le Nouveau
Testament, voici une analyse d'une des péricopes les plus difficiles des évangiles,

la parole de Jésus sur l'œil qui, bon ou mauvais, éclaire ou enténèbre
l'homme tout entier.

Selon notre auteur, ces versets ne sont pas une parabole mais une
métaphore ; l'image doit donc être transportée dans son ensemble sur le plan
spirituel, et non seulement dans sa pointe comme dans la parabole. D'autre
part, l'analyse du procédé littéraire fréquent dans le Nouveau Testament
montre que le v. 23 a en est le centre ; sur les lèvres de Jésus, il devait avoir
un accent polémique dirigé contre les pharisiens accusés de ne pas vouloir
discerner les signes du Royaume. La rédaction de Luc, de tendance exhortative,

doit être bien postérieure.
Dans les cadres de l'anthropologie vétérotestamentaire, 1'« œil » et le

« cœur » caractérisent l'homme tout entier. Un « mauvais œil » est donc un
homme caractérisé par ce refus de discerner le Royaume. Un œil sain (oirXoûç
correspondant à l'hébreu D'sn), c'est l'homme qui reçoit le Royaume avec

simplicité, droiture, sans arrière-pensée et de tout son cœur, comme le

prescrit Deut. 18 : 13 : « Tu seras entièrement à l'Eternel ton Dieu. » Ce thème
de l'intégrité de l'homme devant Dieu (intégrité qu'U ne faut pas confondre
avec la perfection morale) se rencontre surtout dans les Testaments des douze

Patriarches, apocryphe trop négligé par les historiens du Nouveau Testament.



I48 BIBLIOGRAPHIE

Cet œil n'est donc ni la conscience morale (Meinertz, etc.), ni la « nature
intérieure » (Windisch, etc.), ni la foi (l'exégèse protestante orthodoxe) mais
l'homme en tant qu'il est concrètement dans la possibilité de croire, par la
présence de Jésus.

Nous ne voyons aujourd'hui que Michaelis qui ait donné de ce texte une
exégèse semblable ; l'étude de Conny Edlund contribuera à la faire connaître.
Nous n'aurions qu'un vœu à exprimer : Que l'auteur la complète par une
analyse du second terme de la comparaison, ce « mauvais œil » qui décrit la
duplicité religieuse de l'homme et se rapproche de la mystérieuse « hypocrisie »

dont parlent les évangiles.
Pierre Bonnard.

Martin Kahler : Der sogenannte historische Jesus und der geschicht¬
liche, biblische Christus. Neuherausgegeben von E. Wolf. München,

Chr. Kaiser Verlag, 1953, 80 p. Theologische Bücherei, 2.

Dans nos jeunes années, nous tenions Martin Kahler (1835-1912), faute
de l'avoir lu, pour un affreux bibliciste pietiste. Aujourd'hui, les témoignages
ne se comptent plus qui proclament en lui le précurseur de l'Ecole de la
tradition orale, des études sur le temps biblique, et surtout de l'exégèse dite
théologique. La lecture du célèbre discours de 1892 sur «le Jésus historique
et le Christ biblique de l'Histoire » confirme ces témoignages. On y trouve en

germe l'essentiel de ce que Schniewind, K. L. Schmidt, Hoskyns, Cullmann
et toute l'école de Schlatter ne cessent de répéter depuis trente ans : Le
Nouveau Testament, témoignage de la foi chrétienne primitive, ne permet
aucune reconstitution satisfaisante de la vie de Jésus (p. 18 ss.) ; le Christ
agissant dans l'histoire n'est pas le Jésus historique mais le Seigneur de la
première génération chrétienne, le Kurios du Nouveau Testament (p. 30 ss.) ;

croire ne signifie pas s'attacher à des souvenirs irrécusables sur la personnalité
de Jésus mais recevoir le témoignage global du Nouveau Testament (p. 49 ss.),
c'est reconnaître dans le Christ biblique le geste historique de Dieu pour le
salut des hommes (p. 68 ss.). Mais ces quelques propositions ne sont qu'un
pâle reflet d'une conférence très nuancée. Le texte de Kahler, d'ailleurs, est
assez confus ; sa pensée souvent difficile à discerner ; sa position souvent
contestable. Si le Nouveau Testament ne nous apporte que le témoignage apostolique

au Christ « mort et ressuscité pour nos offenses », quelle importance
accorder à l'enseignement de Jésus, et en particulier à son interprétation
prophétique de la loi de Dieu Mais Kahler avait autre chose à dire ; ce
disciple de Tholuck luttait sur trois fronts, contre le biblicisme littéraliste
wurtembergeois, contre l'école alors florissante des « vies de Jésus », contre le
subjectivisme de W. Herrmann.

Cette nouvelle impression de la première édition reproduit en notes les
principales adjonctions de la seconde édition et, même, quelques extraits des

réponses publiées alors par les principaux contradicteurs de l'auteur ; le tout
se lit comme un roman policier. Rappelons que notre revue a publié une
traduction intégrale d'une autre conférence importante de Kahler : « Notre
combat pour la Bible » (1903, p. 142-257).

Pierre Bonnard.



BIBLIOGRAPHIE I49

Clément d'Alexandrie : Les Stromates. Stromate IL Introduction
et notes de P.-Th. Camelot, O. P., texte grec et traduction de
Cl. Mondésert, S. J. Paris, Editions du Cerf, 1954, 144 p. Sources
chrétiennes, 38.

Pour qui n'est pas helléniste qualifié, la traduction des œuvres de Clément
d'Alexandrie présente des difficultés telles qu'il abandonne la partie et se

prive ainsi de la joie de savourer les ouvrages du plus cultivé et du plus attique
des Pères grecs. Le théologien saura gré au P. Mondésert de poursuivre la
publication des textes attachants de l'illustre alexandrin ; après le Protrep-
tique, puis les Extraits à Théodote (introduction et traduction dues au P. Sagnard)
et la première Stromate traduite par M. Caster, voici la deuxième Stromate,
dont l'introduction rédigée par le P. Camelot ne reprend pas les renseignements
littéraires et historiques donnés à propos de la publication de la première
Stromate, mais en expose le contenu : nécessité de l'acte de foi pour pratiquer
les vertus chrétiennes, refus de cet acte chez les faux gnostiques. En quelques
pages denses, l'introducteur dégage la théologie de la foi de Clément, résumant
son bel ouvrage sur Foi et gnose chez Clément d'Alexandrie, puis conclut par
une description des vertus du gnostique.

Le texte présenté est celui du Corpus de Berlin, établi par O. Staehlin,
que le P. Mondésert a corrigé sur quelques points. Les notes portent sur les
diverses leçons et les corrections, sur les sources des citations abondantes de
Clément, sur des indications bibliographiques relatives aux origines et
répercussions de telles ou telles conceptions de Clément. Ces notes d'un intérêt
indéniable facilitent la compréhension du texte, dont la traduction précise
et claire du P. Mondésert se lit aisément.

Au moment où les théologiens scrutent les rapports entre la foi chrétienne
et la culture grecque, renouvellent l'intelligence des courants gnostiques et
s'efforcent de mieux comprendre la mentalité très complexe du deuxième
siècle de notre ère, l'œuvre de Clément, dont la lecture ouvre toujours de
nouveaux horizons, garde une actualité à ne pas négliger, ne serait-ce que
par sa compréhension large, souple et nuancée (pour ne pas dire inspirée par
la plus authentique charité chrétienne) de la sagesse grecque.

Gabriel Widmer.

Œuvres de saint Augustin. 10. ire série : Opuscules. X. Mélanges
doctrinaux. Texte de l'édition bénédictine. Introductions,
traduction et notes par G. Bardy, J.-A. Beckaert, J. Boutet. Paris,
Desclée De Brouwer, 1952, 832 p.

Le chanoine Bardy, à qui l'on doit entre autres la présentation des Retracta-
tiones dans cette collection, a rédigé les introductions, les notes des quatre
traités qui composent ces mélanges doctrinaux : Quaestiones LXXXIII (trad. :

le R. P. Beckaert), Quaestiones VII ad Simplicianum (trad. : M. Boutet),
Quaestiones VIII Dulcitii (trad. : G. Bardy), De divinatione daemonum (trad. :

M. Boutet).
L'introduction aux 83 questions nous vaut une mise au point informée

de ce genre littéraire dans l'antiquité gréco-romaine. Ecrites entre 386 et
396, ces questions nous indiquent quelles étaient les préoccupations philoso-
phico-théologiques de saint Augustin à la veille de son élévation à l'épiscopat :



150 BIBLIOGRAPHIE

problèmes relatifs à Dieu, à l'âme, au libre-arbitre, à l'herméneutique de textes
difficiles de la Genèse, de l'Exode, des épîtres, etc., tels qu'ils se posent à son
esprit dans sa lutte contre le manichéisme.

Les réponses données aux sept questions de Simplicianus, évêque de Milan
(397) se rapportent à l'interprétation des textes relatifs à la loi, à la grâce et
aux mérites (Rom. 7 : 7-25 ; 9 : 10-29) et de quelques passages du livre des
Rois. Ce traité marque une étape décisive dans le développement de la pensée
de saint Augustin et dans sa compréhension du paulinisme ; centré sur la
notion de grâce, il annonce déjà les livres anti-pélagiens.

Dans ses réponses aux 8 questions à Dulcitius (tribun chargé autrefois
de faire rentrer les donatistes dans la légalité) datant de 425, saint Augustin
cite des fragments de ses œuvres antérieures, où il avait déjà examiné les

points soulevés par son correspondant concernant la prophétie et la possibilité
d'une révélation dans le paganisme. Ce thème est approfondi dans le court
traité du De divinatione daemonum (406-411), qui reproduit et développe un
entretien entre l'évêque d'Hippone et quelques-uns de ses collègues sur la
valeur religieuse du paganisme, de ses sacrifices et de ses prophéties.

Avec la publication de ces mélanges doctrinaux s'achève la première série
(opuscules) des œuvres complètes de saint Augustin, véritable petite somme
de philosophie, de théologie, de spiritualité augustiniennes, dont nous ne
saurions assez recommander la lecture et la méditation ; rien ne peut remplacer
le contact avec une œuvre classique dont l'accès nous est facilité par la
présente édition.

Gabriel Widmer.

Guido Schmidt : Der Ausgang neuprotestantischer Theologie aus der
kritischen Philosophie Eberhard Grisebachs. Bern und Stuttgart,
Verlag Paul Haupt, 1953, 354 p.

Ce n'est pas le moindre mérite de ce livre d'appeler l'attention des
théologiens particulièrement sur le philosophe de Zurich, trop peu connu à côté
de Jaspers et de Heidegger. La réflexion de Grisebach, à la fois strictement
fidèle à son intention de scruter l'existence en toute liberté philosophique, et
remarquablement accessible aux impulsions et aux indications venant de la
théologie, apparaît — c'est son immense intérêt — comme un dialogue
mouvementé et fructueux entre le philosophe et les tenants de la théologie révélée.

Une analyse soigneuse de la pensée des périodes « précritique » et de
« transition » (1910-1923), encore tributaire du néo-idéalisme, prépare et oriente
l'interprétation de la période « critique » (1923-1945) et de ses prises de position

théologiques, interprétation qui constitue l'objet principal de l'ouvrage.
Grisebach conçoit le Moi comme un monde fermé, régi par une pluralité de

principes contradictoires, causalité, finalité, subjectivité, objectivité, chacun
étant l'origine d'un système de vérité irréductible, et sans référence à la
« réalité » transcendante. Aucune « métaphysique » n'est possible ; toute
métaphysique est fausse, car elle n'est que la systématisation d'un des principes,
la substitution abusive d'une « vérité » du monde intérieur à la « réalité »

extérieure. Cette réalité échappe entièrement à la connaissance objective, et
ne peut qu'être « attendue » et « rencontrée » dans la contingence du quotidien.
Le « prochain », l'autre, qui limite et met en question le monde vrai du Moi,
fait échec à sa volonté de domination systématique, est celui en qui la réalité



BIBLIOGRAPHIE I5I

vient à moi, et qui m'offre et m'impose, dans la « souffrance pratique » de la
limitation, l'avenir que je puis saisir en renonçant à moi et en aimant le prochain.

D'où la critique de toute théologie prétendant « placer la foi dans la sphère
de la connaissance ». Quiconque parle dogmatiquement de l'absolu de la
révélation est déjà victime de la volonté de domination du Moi, et il ne parle
en réalité que d'un principe du Moi érigé en absolu : il s'est échappé de la
sphère de la contingence et de la « souffrance pratique », dans laquelle seule
la vérité est « rencontrée ». Grisebach ne fait pas exception pour la « théologie
dialectique », qui s'oppose sans doute aux systématisations idéalistes des

théologies libérales, mais est fort à l'aise dans sa propre systématisation, à

peine voilée par une rhétorique paradoxale, écho à la fois de la crise qui suivit
la première guerre mondiale et de la dialectique hégélienne.

L'auteur s'efforce de retourner cette critique contre Grisebach lui-même.
Ce que le philosophe rencontre dans la personne du prochain n'est nullement
la « réalité » : pourquoi un autre Moi, le Moi du prochain, serait-il la limite
qui met fin à l'impérialisme de mon Moi Et quand le philosophe et les
théologiens influencés par lui appellent « croix » la « souffrance pratique », ne
substituent-ils pas au fait historique, origine de toute vraie théologie, une vérité
générale anthropologique, comme l'ont fait les théologiens néo-protestants

Certes. Il nous paraît toutefois que M. Schmidt, trop bridé par les schémas

de pensée du théologien de Bâle, et trop préoccupé de démontrer le
« néo-protestantisme » de Grisebach, n'apprécie pas à sa juste valeur une
phUosophie qui étudie avec un remarquable sérieux les conditions et les formes
internes de la rencontre de Dieu et de l'homme ; lorsqu'on lit à la dernière
page de son livre que la philosophie de Grisebach pourrait être une vraie
phUosophie chrétienne, rien dans les jugements émis dans les précédentes ne
prépare cette affirmation. On apprécie d'autant plus l'objectivité avec laquelle
l'auteur rend compte de la pensée du phüosophe, permettant au lecteur de

prendre position lui-même, et d'arriver, peut-être, à des conclusions différentes
des siennes.

Christophe Senft.

Karl Barth : Rudolf Bultmann. Ein Versuch, ihn zu verstehen.
Zollikon-Zürich, Evangelischer Verlag, 1952, 56 p. Theologische
Studien, 34.

S'il fallait traduire en français une étude récente sur la pensée de

Bultmann, nous choisirions celle de Karl Barth, toute de nuances, de questions
posées avec autant de respect que d'intraitable insistance. Ici, enfin,
Bultmann n'est pas rapidement écarté comme rationaliste, ou philosophe existentialiste,

ou théologien libéral. Barth relève très bien que ce qui empêche de
classer Bultmann dans ces schémas habituels, c'est l'importance « décisive »

qu'il donne (contre l'école de Berne, Buri, etc., par exemple) au fait historique
du Christ, importance qui confère au Nouveau Testament la valeur d'un message

révélant seul à l'homme sa véritable situation dans le monde et devant
Dieu. Barth verrait plutôt en Bultmann un héritier de la tradition luthérienne
qui, toujours, a insisté sur l'aspect subjectif du salut, sur Vapplicatio salutis,
sur une connaissance de Dieu réduite et concentrée dans la connaissance de
ses « bienfaits ». Si c'est là le centre de l'effort de Bultmann, son programme
de « démythologisation » du Nouveau Testament n'est que secondaire. De ce



152 BIBLIOGRAPHIE

programme, Barth ne pense pas beaucoup de bien ; il reproche surtout à son
interlocuteur d'aborder le Nouveau Testament avec un préjugé (Vorverständnis)

existentialiste qui fait violence à son intention la plus profonde de
comprendre et de faire comprendre le Nouveau Testament. Dieu, en Jésus-Christ,
n'est-il pas entré dans nos catégories cosmologiques et historiques et n'est-ce
pas, une fois de plus, du docétisme que de vouloir purger la foi chrétienne de
ces catégories Barth ne pense pas qu'on puisse réduire les expressions
mythiques du Nouveau Testament (incarnation, rédemption à la croix, ascension,

résurrection, eschatologie temporelle, etc.) à leur seul et indéniable
contenu anthropologique.

Pierre Bonnard.

Initiation théologique, par un groupe de théologiens. Tome III. Théologie

morale. Paris, Les Editions du Cerf, 1952, 1278 p. (avec
quatre hors-texte).

Les traités de morale catholiques, pour la plupart, débutent par le chapitre
relatif à la loi, pour montrer que toute l'éthique se fonde sur l'obligation. Après
une analyse de la conscience morale, considérée comme la norme de toute
activité volontaire, ils étudient l'acte humain, puis les vertus théologales et
cardinales, leurs vices parallèles. Ensuite, ils précisent les préceptes et les
conseils selon l'ordre des commandements du Décalogue et envisagent pour
finir l'aspect moral des différents sacrements.

Poursuivant la publication de leur Initiation théologique,1 le P. Henry et ses
collaborateurs ne suivent pas ce plan classique ; Us nous présentent une théologie

morale, qui n'est plus une suite de définitions des notions, des prescriptions,

des interdictions, fondées sur les décrets du droit canon, mais une somme
théologique axée sur le plan de celle de saint Thomas. Voilà une théologie
morale qui n'est pas un traité de casuistique : la théologie n'est pas
sacrifiée à la morale, ni la morale à la théologie. La théologie est une,
comme l'avait si bien vu saint Thomas ; son aspect spéculatif (explicitation du
donné révélé) et son aspect pratique (conséquences de ce donné pour le croyant
et l'Eglise) constituent l'objet d'une seule science. La distinction moderne
entre théologie et morale ne tient pas compte du fait que le retour des hommes
à Dieu s'enracine dans l'Acte rédempteur de Dieu.

D'un point de vue historique, le P. Chenu met en relief cette originalité de
la position thomiste ; le P. Tonneau en dégage le caractère théocentrique, qui
ne se retrouvera plus dans les morales subséquentes, dont le point de départ
est l'étude du libre arbitre et de l'obligation. Le P. Spicq donne un aperçu
succinct de la portée morale du message néo-testamentaire.

Fidèle à l'esprit de l'Aquinate, la théologie morale doit s'ouvrir par le traité
de la béatitude. Le P. Le Guillou montre comment la fin dernière voulue par Dieu
détermine toute la morale ; la béatitude est un don de Dieu, de son amour. Si
Dieu gouverne tout, il demande à l'homme de lui obéir non seulement en se

soumettant à la loi extérieure, mais en se laissant mouvoir par Dieu lui-même.
En suivant la même ligne, le P. Dubois étudie l'acte humain comme acte libre
et volontaire, orienté tantôt vers le bien, tantôt vers le mal, tandis que le
P. Pié en analyse les principes constitutifs, les passions, le P. Mennessier les

Revue de théologie et de philosophie, 1952/III, p. 247-249.



BIBLIOGRAPHIE 153

habitus et les vertus, le P. Vergriete le péché et les vices. A côté de ces facteurs,
ii faut ajouter les moyens dont Dieu se sert pour redresser l'agir humain : la loi
avec ses diverses déterminations (éternelle, naturelle, humaine, divine), dont
le P. Grégoire nous offre une étude très fouillée, la grâce, dont les données
scripturaires sont présentées par la S. J. d'Arc et les développements historiques
et théologiques par les PP. Henry et Menu.

Après cette minutieuse enquête sur les effets de l'œuvre de Dieu en l'homme,
les auteurs décrivent l'insertion de ses principes dans les actes et les situations
particuliers, au lieu d'énumérer les préceptes découlant de chaque vertu. Vertus
théologales et cardinales sont envisagées d'après leurs objets spécifiques et
directement rattachées à la béatitude. Le P. Liégé traite de la foi à travers la
Révélation et de son actualisation chez le croyant ; le P. Olivier s'attache à

montrer les fruits de l'espérance et de la charité. Cette petite trilogie est l'un des
morceaux les mieux réussis de l'Initiation. Si le catalogue des vertus cardinales
ne se trouve pas dans le Nouveau Testament, le théologien doit justifier ses

emprunts philosophiques et prouver comment l'imitation du Christ l'implique.
Le P. Raulin s'y applique pour la prudence, les PP. Tonneau et Lachance pour
la justice sous son aspect juridique et le P. Girard sous son aspect théologique
(justification), le P. Mennessier pour la religion, le P. Gauthier pour la force (ce
qui nous vaut un excellent résumé de la magnifique thèse de l'auteur sur la
Magnanimité, L'idéal de la grandeur dans la philosophie païenne et la théologie
chrétienne), le P. Lafêteur pour la tempérance dont il nous donne une analyse
comprehensive et nuancée, le P. Gerland pour les vertus sociales.

Les ouvrages classiques étudiaient à cette place le rôle moral des
sacrements ; les responsables de cette Initiation, suivant saint Thomas, préfèrent
étudier la manière dont les vertus précédentes se manifestent dans les différents
états, chez les charismatiques (étude du P. Pollet), chez ceux qui mènent une
vie active ou une vie contemplative (articles des PP. Camelot et Mennessier),
chez les religieux et les clercs (étude du P. Henry). On trouvera à la fin de cette
dernière partie un tabieau des ordres religieux (fondateurs, dates, réformateurs,
effectifs, abréviations), fort utile à consulter.

Cette enumeration sommaire laisse entrevoir la richesse des exposés qui
nous sont présentés, rattachés les uns aux autres par des introductions, des
réflexions (avec brève bibliographie, pistes de travail, quelquefois des définitions

de base), dues au P. Henry. Les index sont indispensables, puisque
certaines questions sont traitées dans différents chapitres, la justification par
exemple, dans le traité de la foi et dans celui de la grâce.

La lecture des ouvrages de morale catholique est souvent rébarbative ; ils
nous surprennent par l'absence de référence à une théologie biblique et par leur
caractère juridique. Cette Initiation se lit avec un intérêt sans cesse accru ; on
pourra toujours s'y référer, pour y trouver des écfaircissements sur les notions
fondamentales de l'éthique chrétienne, quitte à y apporter les correctifs nécessaires

pour un point de vue réformé. Si l'on doit constater l'effort fait pour
édifier l'éthique sur une théologie biblique, on ne doit pas sous-estimer les
difficultés que soulèvent les emprunts à l'aristotélisme, dont les définitions,
les schemes, la problématique sont si différents de ceux du Nouveau Testament.
Les auteurs laissent quelquefois percer le malaise qu'ils éprouvent à vouloir
raccorder la morale scripturaire à celle du Stagyrite. Cette méthode pose bien
des questions rendues brûlantes aujourd'hui par le renouveau des études bibliques

; pourquoi ne pas chercher à la justifier En tentant cette justification,
les auteurs seraient entrés en contact avec les théologiens réformés (qui s'efîor-



154 BIBLIOGRAPHIE

cent de dégager une éthique de la seule Ecriture) et leurs difficultés. Nous
regrettons que les travaux de Barth, Brunner, de Quervain ne soient pas
mentionnés. Ces questions et ces lacunes mises à part, l'ouvrage mérite d'être lu
et consulté ; nous ne lui connaissons pas d'équivalent aujourd'hui en langue
française.

Gabriel Widmer.

Jacques Ellul : L'homme et l'argent. Neuchâtel et Paris, Dela¬
chaux et Niestlé, 1954, 220 p. Collection de l'Actualité protestante.

Les œuvres de Jacques Ellul ont toujours cet énorme avantage de se

situer à la croisée de la théologie, de la sociologie, des sciences politiques et
économiques. Dans L'homme et l'argent, l'auteur nous montre une fois de plus
que les problèmes les plus concrets de l'existence ne peuvent être connus qu'à
partir du réalisme biblique qui place l'homme et ses biens devant le Dieu
vivant. Ellul dénonce le mensonge de la politique et de l'économie qui
prétendent toutes deux pouvoir résoudre la question de l'argent en l'objectivant
dans un système ou une action collective. Mensonge aussi que cette notion
personnelle pseudo-chrétienne de la gérance qui fait croire à l'individu qu'il a

par ses propres moyens la capacité de dominer le pouvoir de l'argent, comme
s'il ne s'agissait que d'une affaire morale.

Dans l'Ancien Testament la richesse est donnée à l'homme comme un
signe de la bonté paternelle de Dieu. Elle est destinée à renvoyer l'homme à

Dieu. La question de l'usage n'est pas primordiale : seule importe la question
de savoir si cette richesse sera reconnue comme un don, ou si l'homme se

l'attribuera comme un fruit de son travail ou comme une valeur en soi. Cette
dernière attitude est une forme d'idolâtrie qui attire la malédiction divine. La
richesse, ce n'est rien d'autre que le gage de la Terre promise, un sacrement
du Royaume à venir et malheur à qui donne au signe la valeur de ce qui est
signifié.

Mais Jésus-Christ enlève à l'argent son caractère sacramentaire. Que
signifierait encore ie don de la richesse, quand Dieu a donné son Fils Là
maintenant est notre exclusive richesse. Autrefois signe de la promesse, et
celle-ci réalisée, l'argent devient signe de Mamon, puissance spirituelle et non
économique seulement. L'argent n'est pas moins sacré dans la bourgeoisie
(la seule chose « sérieuse ») que dans le monde ouvrier (« quand la question
d'argent sera résolue, tous les problèmes humains seront par là même résolus »).

Tout s'achète, y compris l'homme. La règle de la société, c'est la vente. Le
mobile profond L'amour pour l'argent. Or cet amour est totalitaire, comme
l'amour pour Dieu. Ces deux amours sont inconciliables. Il y a opposition
radicale entre l'un et l'autre. On ne peut aimer l'un sans haïr l'autre. Mais
il n'est pas en notre pouvoir de nous débarrasser de l'amour de l'argent. Il
faut une intervention de Dieu, qui nous dépouiile en nous délivrant, et nous
délivre en nous dépouillant. C'est l'œuvre de la grâce, un don gratuit, qui nous
fait passer du régime de la vente à celui de la gratuité.

Dès lors, l'argent devient « une épreuve ». Par notre comportement vis-
à-vis de l'argent, nous attestons à Dieu et au monde que nous sommes libérés.

« Nous avons alors, par l'intervention de la gratuité, à rompre l'enchaînement

des ventes, et la loi de l'argent asservissant l'homme. » On le fera par
des actes extérieurs, sans se contenter de l'hypocrite « détachement intérieur »



BIBLIOGRAPHIE 155

du riche qui se croit pauvre. Ces actes seront principalement le rejet de l'épargne,
le refus des soucis financiers par une recherche active du royaume, la
désacralisation de l'argent par le don. Dans ce sens, la collecte du culte doit cesser
d'être dans la pensée protestante un acte utilitaire. « Le moment du don
devrait être pour nous le moment où nous désacralisons le monde, où nous
manifestons notre consécration au Seigneur. »

L'ouvrage se termine par de judicieuses remarques d'ordre pédagogique
et par une étude sur le mystère du pauvre.

Ces pages prophétiques posent au lecteur une question essentielle. Il ne
faudrait pas l'éluder en posant à son tour à l'auteur des questions secondaires.
Mais la Révélation biblique n'apporte-t-elle pas à l'Eglise, après cette question
fondamentale, des indications pour une solution politique des problèmes
matériels du monde Nous savons bien à quel point cette préoccupation
peut être une échappatoire. Mais nous savons aussi tout le prix que l'Evangile
accorde à l'ordre politique. Toute science économique ne serait-elle rien d'autre,
pour un chrétien, qu'une tentative d'organiser l'idolâtrie de l'argent

André Biéler.

Josué Jéhouda : Le monothéisme, doctrine de l'unité. Introduction
du professeur Henri Baruk. Genève, Editions Synthesis, 1952,
174 p. Cahiers LE.M., Ier volume.

Henri Baruk : Le monothéisme devant la science. Genève, Editions
Synthesis, 1952, 144 p. Cahiers LE.M., 2e volume.

L'Institut pour l'Etude du Monothéisme, fondé par M. Josué Jéhouda,
de Genève, se propose de publier à intervalles réguliers des séries de cahiers
(réunis en volumes) destinés spécialement à ceux qu'intéressent l'effort poursuivi

par cet Institut. Deux volumes ont inauguré la collection en 1952. — Le
premier, dû à la plume de M. Josué Jéhouda, comporte cinq cahiers où l'auteur
développe les idées qu'il cherche à répandre dans le public depuis de nombreuses
années. La thèse fondamentale de l'ouvrage est la suivante : En opposition
au dualisme ou au pluralisme occidental, le monothéisme affirme l'unité constante

de la vérité. Il englobe tous les aspects de la vie, puisque la théorie de
la connaissance qu'il nous offre sert de base non seulement à une doctrine
métaphysique cohérente, mais encore à une éthique personnelle et sociale
précise qui, si elle était appliquée, permettrait de concilier les contradictions
dont l'humanité souffre à l'heure actuelle. Où étudier cette doctrine salutaire,
ce «monothéisme révélé, mais également raisonné» (p. 11), sinon dans la
tradition biblique, éclairée par l'ésotérisme juif, celui de la Kabbale en
particulier. Et M. Jéhouda rejette la forme qu'a prise le monothéisme dans le
christianisme qui, à propos de la Trinité, cherche à « concilier l'inconciliable »

(p. 10), et celle que lui donne l'Islam qui « rétablit l'unité de Dieu, mais hélas
au détriment de la liberté individuelle de l'homme» (p. 10). L'auteur, ayant
précisé sa position dès les premières pages du livre, envisage le monothéisme
à divers points de vue : comme discipline de l'esprit (cahier I), puis dans son
rapport avec le sionisme (dont il doit corriger la tendance au laïcisme par trop
nationaliste en lui donnant une certitude doctrinale, cahier II), et enfin au
point de vue de ses sources, en montrant à la lumière des ouvrages de J. Salvador,

Elie Benamozegh et Oscar Goldberg, comment le monothéisme prophétique



156 BIBLIOGRAPHIE

(cahier III), ésotérique (cahier IV), ou rituel (cahier V) est valable à notre
époque. Un appendice présente en quelques lignes les intentions de l'Institut
pour l'étude du monothéisme.

Tout en se plaçant sur un terrain différent, le D1 Baruk soutient au fond
la même thèse que M. Jéhouda. La science à laquelle fait allusion le titre du
livre est avant tout la psychiatrie, spécialité du Dr Baruk, qui l'a mis en
présence de nombreux cas prouvant abondamment les conséquences néfastes,
dans la vie des individus comme dans celle des peuples, de ce qu'U nomme la
« schizophrénisation de notre époque» (p. 14). A ce mal, un seul remède:
le retour au monothéisme qui unit en une harmonieuse synthèse les aspects
divers de la personnalité, que dissocie au contraire fâcheusement l'opposition
corps-âme dominante dans la pensée occidentale. La science profane, par
ses découvertes récentes, contredit ce dualisme, et confirme ainsi peu à peu
la science sacrée révélée déjà dans la loi mosaïque. Au point de vue pratique,
la pierre de touche dans l'application individuelle ou sociale du monothéisme,
c'est le « Tsédek » hébraïque, cette « justice adaptée à l'humanité et tempérée
par l'amour du prochain» (p. 20) (en opposition à la justice-Némésis). La
recherche de ce qui est juste en soi a une importance primordiale : ainsi, l'auteur
a lui-même constaté chez des aliénés la persistance du « Tsédek » (sentiment
de ce qui est juste en soi), dont la violation par un traitement mal approprié
entraînait une aggravation de l'état du malade (p. 98). — Il ne nous est pas
possible de relever tous les aperçus du livre de M. Baruk. Mais nous mentionnerons

en particulier les pages où l'auteur analyse le cas de Simone Weill, cas
typique d'une nature déchirée par les contradictions de notre époque et où
le refoulement du fait « Juif » a produit un conflit psychologique frappant
(3e cahier, pp. 39 ss.), et également les pages traitant de la notion de « Tsédek »,

pages parmi les plus suggestives de l'ouvrage (6e cahier, pp. 91 ss.).
La formation juive de MM. Jéhouda et Baruk explique certains passages

où le christianisme est caractérisé d'une manière par trop sommaire (« Il s'est
évadé, hors du réel, dans le mythe... » Jéhouda, p. 31. « Jésus, voyant probablement

la force terrible de la puissance romaine, conçut l'idée d'un compromis
dans la phrase célèbre : « Rendez à César... » On abandonne à l'Etat ses

pouvoirs arbitraires, et l'individu se réfugie dans une vie idéale séparée de la
réalité sociale » Baruk, p. 85, etc.). Mais s'il ne peut être toujours d'accord
avec ces deux auteurs, le lecteur chrétien n'en saluera pas moins avec sympathie
l'effort qu'ils ont entrepris.

J.-C. Margot.

Robert Joseph Cohen : Morale individualiste ou morale sociale.
Henri Bergson ou Josué Jéhouda. Préface du Professeur Henri
Baruk. Paris, Les Editions de la Colonne Vendôme, 1950, 47 p.

Cette brochure est un tiré à part d'un article paru dans la revue Etudes
Juives, d'Elisabethville (Congo belge). M. Cohen y expose d'abord la thèse
que Josué Jéhouda soutient dans son livre « La vocation d'Israël », thèse
relative au monothéisme facteur d'unité (« la doctrine monothéiste donne
l'équilibre entre la théorie et l'action, entre le social et l'individuel, entre le
spirituel et le temporel », p. 27). Il relève ensuite la supériorité de cette
conception synthétique des choses sur le dualisme bergsonien manifeste en parti-



BIBLIOGRAPHIE 157

culier dans la théorie des deux morales (la morale religieuse, ou morale ouverte,
et la morale familiale, nationale et sociale, ou morale close). A son avis, la
doctrine d'Henri Bergson renferme un « germe dualiste et socialement défaitiste

» (qu'il rapproche du défaitisme freudien, p. 36), alors que celle de
J. Jéhouda « forme un tout unitaire et cohérent » (p. 42). Ce dernier a surmonté
l'obstacle que constituait, dans l'œuvre de Bergson, le défaut de coordination
entre la connaissance intuitive et la connaissance rationnelle telle que l'a
conçue Léon Brunschvicg (p. 41). M. Cohen se déclare finalement convaincu
que «le verdict de l'Histoire donnera pleinement raison... à la synthèse qui
s'épanouit objective, pure, intelligente et noble dans l'œuvre de Josué Jéhouda »

(P- 43)-
Remarquons toutefois, à propos d'objectivité, qu'elle ne nous paraît pas

évidente dans toutes les citations qui nous sont données de l'œuvre de
M. Jéhouda, par exemple dans celle-ci : « Dire au Juif : « Deviens chrétien »

revient à lui dire: «Deviens antisocial.» (p. 28). Nous discernons en tout
cas dans une formule aussi tranchante une regrettable confusion entre une
déformation du christianisme et son essence même.

J.-C. Margot.

Vladimir Soloviev : La grande controverse et la politique chrétienne
(Orient-Occident). Traduit du russe par T. D. M. Paris, Aubier,
I953; 23° P- Philosophie de l'esprit.

Vladimir Soloviev, l'auteur de la Justification du Bien, n'est pas seulement
le plus grand philosophe russe du XIXe siècle, mais, très attaché à l'Eglise
orthodoxe et au christianisme, il prit à cœur de travailler à son unité, à

l'effacement du schisme de 1054. De là, le nom de «Newman russe» qui lui fut
donné. La grande controverse, parue en 1883, s'applique, distinguant politique
et religion, à dissiper les malentendus, à montrer dans l'Occident et l'Orient
chrétiens des forces complémentaires, comme l'action et la contemplation.
Le fameux chapitre VI dit non au papisme, oui à la papauté ; « l'affirmation
décisive de la liberté religieuse de l'individu et de l'intégrité de la conscience
individuelle, c'est le mérite du protestantisme », écrit Soloviev. Il a fait
comprendre que l'unité de l'Eglise ne peut pas être établie par la contrainte, pas
plus que l'homme ne peut être sauvé par ce moyen. Le chapitre final : Base
générale pour l'union des Eglises, retiendra l'attention de tous ceux qui
œuvrent dans le mouvement œcuménique, malgré le jugement sévère de

Soloviev sur la position des protestants par rapport à l'Eglise universelle.

Marcel Reymond.

Emile Jacques : Introduction au problème de la connaissance. Lou¬
vain, Publications universitaires, 1953, 344 p.

Cet ouvrage est « l'esquisse d'une problématique de la connaissance ». En
fait, il dépasse en étendue et en profondeur les dimensions d'une « esquisse ».

Le terme de répertoire le caractériserait assez exactement : répertoire méthodique

de questions posées sur le problème de la connaissance.



158 BIBLIOGRAPHIE

Qu'est-ce que la problématique C'est « la branche du savoir qui se préoccupe

de la recherche, de la formulation et de la classification systématiques des

problèmes relatifs soit à un domaine particulier de la connaissance, soit à son
ensemble » (p. 6). Elle est une « réflexion sur le savoir », comme l'epistemologie,
la méthodologie, la critique des sciences ; mais, tandis que ces branches expriment

leurs conclusions « sous la forme de jugements catégoriques », la
problématique, elle, « discerne et formule toutes les éventualités possibles, en les
laissant telles quelles». Elle «est une revue d'hypothèses» (p. 7).

A ce titre, la problématique justifierait, aux yeux de l'auteur, la «

prédominance des formes interrogatives » de son ouvrage. Mais ce procédé, presque
exclusif, est « lassant » pour le lecteur. Est-il naturel même à l'esprit qui interroge

Une question appelle une réponse. Toute recherche aboutit à un résultat
au moins provisoire, qui s'exprime en énoncés affirmatifs, non pas nécessairement

en jugements « catégoriques ».

L'ouvrage de M. Jacques représente un travail de « bénédictin ». On a de
la peine à s'imaginer la somme de temps et de patience fournie pour rassembler
un tel nombre de questions sur chaque problème particulier de la connaissance.
L'ensemble est construit sur un plan que l'auteur appelle « ordre d'invention
méthodique ». La connaissance est considérée sous ses quatre aspects (qui
constituent les quatre parties de l'ouvrage) : psychologique, épistémologique,
logique et méthodologique (connaissance en exercice dans les différents
domaines du savoir). On se demandera pourquoi l'auteur arrête la problématique

à la porte de la connaissance religieuse, dont il se contente de signaler
l'intérêt. Si le contenu ou l'objet de la foi dépasse toute problématique, la
connaissance que l'homme en a, pose, sans contredit, des problèmes.

Les «extraits d'auteurs» (115 pages) placés à la fin du volume illustrent
fort bien les questions posées et témoignent, en général, d'un choix judicieux.
On pourrait relever cependant la tendance de l'auteur à citer, de préférence,
les philosophes de sa «maison», par exemple Van Steenberghen (13 fois), de

Raeymaecker (8), Nuttin (4), alors qu'un Boutroux, un Lachelier, un G. Marcel,
un Merleau-Ponty ne sont mentionnés chacun qu'une seule fois.

Tel quel cet ouvrage sera très utile, moins peut-être aux « étudiants »,

aux « esprits curieux de culture générale », comme le voudrait M. Jacques,
qu'aux maîtres chargés de l'enseignement de la philosophie. Ces derniers y
trouveront un plan détaillé des questions à traiter à propos de la connaissance
et des textes nombreux à l'appui de leurs exposés.

Raymond Savioz.

Thure von Uexküll : Der Mensch und die Natur. Grundzüge einer
Naturphilosophie. Bern, A. Francke, 1953, 270 p. Sammlung
Dalp, 13.

Ce substantiel ouvrage d'un médecin allemand au nom balte montre que
la façon dont les sciences naturelles comprennent la nature et la médecine voit
l'homme dépend de présupposés philosophiques et de croyances qui
n'apparaissent pas toujours dans la conscience du naturaliste et du médecin. La
philosophie de la nature a pour tâche non d'anticiper sur la recherche positive,

mais de faire prendre conscience de ces présupposés, de les faire passer
de l'implicite à l'explicite, de les examiner et de les rectifier, en particulier de

rajuster le rapport de l'expérience à la théorie.



BIBLIOGRAPHIE 159

Si l'anthropologie philosophique a le devoir de situer l'homme dans la
nature (ce qu'elle ne fait pas toujours), les sciences naturelles et la médecine
ont besoin d'une anthropologie philosophique ; la médecine, en particulier, ne
peut s'en tenir à l'homme, être biologique ; elle s'en rend compte de plus en
plus.

Le succès même des sciences naturelles, montre M. von Uexkùll, nous a

longtemps masqué un fait capital : la nature a ses propres normes, non les

nôtres ; il faut prendre conscience de cette différence d'échelle avant de revenir
à l'homme concret.

Sans contester la valeur de la biochimie, M. von Uexküll voit le monde
biologique irréductible au monde physico-chimique. Les normes scientifiques
de ces deux domaines restent différentes ; seule la philosophie montre ce que
sont ces normes et leur champ de validité, ce qu'est l'homme qui les érige.

La médecine contemporaine ne méconnaît pas ce qu'elle doit aux sciences

naturelles, à l'anatomie en particulier. Mais elle a dû constater l'autonomie
du monde psychique. Il y a plus : des conflits psychiques peuvent provoquer
des troubles fonctionnels et ceux-ci retentir sur la structure anatomique. De
là, la médecine dite psychosomatique, qui veut libérer la médecine d'un point
de vue exclusif de vétérinaire, de là l'effort de V. von Weizsäcker (Der Gestaltkreis)

et celui de M. von Uexküll lui-même.
La médecine ne peut faire abstraction de la finalité, mais il lui en faut

un concept épuré et renouvelé. M. von Uexküll amorce cette tâche, dénonçant
les usages inacceptables de la finalité ; un but n'est ni une cause, ni un effet,
mais il n'y a nulle contradiction entre la causalité et la finalité : qu'un phénomène

soit un moyen en vue d'une fin n'exclut pas qu'il soit aussi une cause
ou un effet. Dans le monde biologique, les buts sont donnés par la vie elle-
même ; de là, le fait de l'adaptation.

Si le mécanisme n'est pas satisfaisant, le vitalisme ne l'est pas non plus,
comme l'avait déjà montré Max Scheler, qu'on s'étonne de ne pas voir cité
ici. De même que le mécanisme, le vitalisme se représente les phénomènes
physico-chimiques comme identiques à la nature inanimée « en soi » ; aussi

conçoit-il à tort la vitalité comme extérieure, suraj outée aux processus
physicochimiques des êtres organiques.

M. von Uexküll expose ensuite comment se présente maintenant la hiérarchie

de la vie végétative, de la vie sensitive et de la vie proprement humaine.
L'originalité de celle-ci réside, pour le biologiste, dans la capacité de l'homme
de choisir, d'inventer même, ses buts et d'y adapter ses moyens. Plus encore :

l'homme est obligé de se soucier de ses buts d'action, ils ne lui sont pas donnés
tout faits. L'homme n'est pas rivé à un milieu ambiant donné une fois pour
toutes ; il est autonome et se trouve obligé d'aménager son « monde », selon
des projets individuels et collectifs qui peuvent être heureux ou néfastes.

Aussi la santé et la maladie de l'homme posent-elles d'autres problèmes
que celles de l'animal. L'homme participe des trois « règnes », mais ne peut
être vraiment compris et secouru que d'un point de vue qui tienne compte
de leur ensemble.

Voilà pourquoi une anthropologie médicale a besoin d'une philosophie de la
nature (non plus au sens romantique du terme), laquelle à son tour doit faire
à l'homme sa place ; elles sont interdépendantes.

La médecine actuelle, estime M. von Uexküll, se trouve devant une tâche
plus complexe que jamais : seule une prise de conscience de la réalité humaine
dans sa totalité permettra d'éviter tout excès unilatéral, notamment en psy-



l6o BIBLIOGRAPHIE

chothérapie, qu'il s'agisse de T« analyse existentielle », de la psychanalyse ou
de la médecine psychosomatique.

Il faut souhaiter de nombreux lecteurs, médecins ou non, à cet ouvrage si
solide, si probe, si clairvoyant.

Marcel Reymond.

Augusto Guzzo : La philosophie de demain. Traduit de l'italien par
Marie-Louise Roure. Préface de René Le Senne. Paris, Aubier,
1953, 108 p. Philosophes italiens.

Après M. Michefe-F. Sciacca, la collection « Philosophie de l'esprit » nous
fait connaître M. Augusto Guzzo, Napolitain qui professe à Turin. La
philosophie de demain n'est pas un pronostic sur la philosophie de l'avenir, mais
un ensemble d'analyses, de caractère phénoménologique, partant de l'ignorance

naturelle, du sentiment de l'existence pour aller à la vie, à la pensée,
au temps, à la connaissance d'autrui, au jugement, à la vérité ; l'itinéraire
s'achève avec la contingence et la finalité, l'esprit et la création. Méditations
brèves et substantielles, d'où l'érudition est absente.

Le philosophe sait qu'il ne sortira pas de la « docte ignorance » ; elle suffit
cependant à lui donner le sensus sui, le sentiment de soi, clef de sa connaissance

de l'homme. Celle-ci enveloppe la connaissance d'autrui, le vis-à-vis
des personnes. Notre univers est un tissu de contingence et de déterminations,
sans lesquelles il n'y aurait pas de poursuite possible de fins ; mais, s'il n'y
avait que des déterminations, notre liberté ne pourrait s'exercer.

M. Guzzo conçoit la philosophie comme incomplète par nature, « le travail
même de la philosophie reste sans conclusion, si la religion ne se joint pas à

elle » (p. 102). La lumière de la religion ne sort pas de la philosophie ; mais,
si elle vient, si elle est reçue, c'est que la philosophie lui aura ouvert la porte
des esprits et des âmes.

Marcel Reymond.

André Bridoux : Le Souvenir. Paris, Presses universitaires de
France, 1953, 88 p. « Initiation philosophique », 7.

Passionnant petit ouvrage, qui remplit à merveille son rôle d'initiation.
Au lieu de nous présenter un tableau des positions classiques ou actuelles
face au problème de la mémoire, M. Bridoux décrit le monde du souvenir tel
qu'il s'offre à l'analyse intérieure. Cette description nous achemine vers les

problèmes du souvenir, puis vers la vie du souvenir. Cet itinéraire débouche
sans cesse sur les problèmes philosophiques les plus importants : constitution
de l'existence personnelle, problème du temps.

M. Bridoux nous met particulièrement en garde contre l'assimilation du
souvenir à une chose : bien plus que « l'irruption en nous de telles ou telles
images » (p. 49), « le souvenir est un acte de pensée qui implique un jugement
de vérité... qui ne saurait, en conséquence, être contenu dans aucune partie
de la matière quelle qu'elle soit » (p. 47). Il est lié à l'existence d'un « pouvoir
capable de constituer l'ordre du temps selon sa vérité », pouvoir grâce auquel
«j'achève de me constituer moi-même, en donnant une satisfaction décisive
à mon besoin d'éternité. Il faut comprendre que f'homme sujet du temps,



BIBLIOGRAPHIE l6l

prisonnier du nunc et victime de l'éphémère, n'est pas celui qui pense le temps
et qui par cela même est au-dessus du temps. La reconnaissance d'une vérité
du temps qui passe n'est possible que par la pensée du temps qui ne passe
point » (p. 27).

Ajoutons que M. Bridoux nous conduit ainsi au cœur de la philosophie
en ne cessant de parler la langue la plus simple, en faisant appel à l'expérience
la plus quotidienne, et en proposant à notre méditation quelques très beaux
textes littéraires. Autant de raisons qui nous feront revenir souvent à ce petit
ouvrage Un seul regret, c'est que l'absence complète de références empêche
de retrouver facilement dans les œuvres les textes cités

André Voelke.

Aristote : La Métaphysique. Nouvelle édition, entièrement refon¬
due, avec commentaire, par J. Tricot. Paris, Vrin, 2 vol., 878 p.

La première édition de la traduction de la Métaphysique par J. Tricot, en

1933, était précédée d'une introduction par A. Diès destinée à faire pardonner

l'audace de l'entreprise. La présente édition n'a plus besoin de ce laissez-

passer. Les traductions que J. Tricot a multipliées depuis 1933 se sont
rapidement imposées au public et la qualité de ce nouveau travail le recommande
suffisamment.

Les deux volumes qui viennent de paraître, avec une seule pagination et
une seule table, sont d'un format plus grand que ceux de la première édition
et comptent 250 pages de plus. C'est dire que la refonte de l'ouvrage est bien
entière. A chaque page et presque à chaque ligne, la traduction a été retouchée

dans le sens d'une plus grande élégance ou d'une plus grande précision.
Le titre ajouté en tête des chapitres a été revu et les notices qui annonçaient
certains livres dans la première édition ont été groupées au début de l'ouvrage.

L'introduction générale passe.de 14 à 58 pages. Elle fait i'histoire de la
Métaphysique en critiquant le récit de Strabon, donne l'analyse des différents
livres en discutant le plan, l'unité et l'authenticité de l'ouvrage, établit enfin
une bibliographie assez étendue où l'on trouve, outre les commentateurs
aristotéliciens, quelques historiens des sciences ou de la pensée anciennes. Les
conclusions du traducteur touchant l'authenticité de la Métaphysique sont,
comme en 1933, résolument conservatrices et suivent Mansion contre Jaeger.
Le livre de Zürcher a paru trop tard pour être utilisé.

Mais l'originalité décisive de la présente traduction consiste dans les

explications dont elle est pourvue. Ce qui était appelé «notes» en 1933 est
devenu « commentaire » dix ans plus tard. Les notes de la nouvelle édition
sont parfois si riches qu'elles rejettent le texte absolument et couvrent des

pages entières. Seul Colle avait en français ces dernières années tenté un effort
semblable. Mais son travail ne dépasse pas le livre IV; le commentaire, rejeté
à la fin du texte, est moins commode à consulter, il est aussi moins didactique

peut-être, quoique loin d'être dépourvu d'intérêt. Ici, les mots-clés de

la philosophie d'Aristote sont définis dès leur première rencontre et les grandes
questions que soulève la doctrine (l'individuation, l'objet de la science, les

intelligences des sphères, etc.) donnent lieu à des exposés concis et systématiques.

De nombreux renvois d'un passage à l'autre relient les textes semblables
et conduisent à la note principale où ces textes reçoivent leur explication.



IÓ2 BIBLIOGRAPHIE

De même on ne saurait assez louer J. Tricot de citer abondamment les propres
paroles des commentateurs grecs et latins. C'est là témoigner non seulement
d'un juste sentiment de leur importance, mais aussi d'une heureuse volonté
d'épargner au lecteur des recherches parfois difficiles. J'ajoute que plusieurs
figures ornent les notes : schémas récapitulatifs et dessins géométriques ou
arithmétiques.

L'index rerum a été étoffé et une liste des mots techniques étudiés dans le
commentaire termine l'ouvrage.

Mais puisqu'on a si bien fait, pourquoi n'avoir pas fait mieux encore en

ajoutant un index nominum Peut-être aussi que l'indication des chapitres,
dans la table des matières, aurait rendu service et l'on aurait pu laisser
subsister la désignation des livres par chiffres romains. Je suggérerais encore de
mentionner la pagination traditionnelle dans le titre courant. Si l'on ouvre
le livre à la page 55, il faut avancer jusqu'à la page 65 pour apprendre qu'on
se trouvait en 987 b. Enfin, on ne laissera pas d'être parfois en désaccord
avec le commentateur. « Aristote professe comme Platon, lit-on page 703, un
dualisme absolu... Plus tard le stoïcisme ne rétablira l'unité du monde et de
Dieu que pour tomber dans un grossier naturalisme. » Ces affirmations tranchées

sont surprenantes. Mais ce ne sont là que des ombres imperceptibles à

un tableau du péripatétisme dont chacun voudra orner sa bibliothèque. —
Est-il permis de souhaiter que nous ayons un jour une Métaphysique bilingue
à la manière des Belles Lettres ou des Editions du Cerf

Fernand Brunner.

Guido Schneeberger : Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling.
Eine Bibliographie. Mit acht Faksimile-Reproduktionen und
drei Beilagen. Bern, A. Francke, 1954, 190 p.

Il y aura cent ans le 20 août que Schelling mourait aux bains de Ragaz.
Un congrès s'y tiendra du 22 au 25 septembre en l'honneur du philosophe,
précédant de peu l'hommage allemand à Stuttgart, dans son Wurtemberg natal.

M. Schneeberger a préparé sa Bibliographie à Bâle. Il y recense minutieusement

les œuvres de Schelling (complètes, choisies et éditions séparées),
les ouvrages préfacés par Schefling, sa correspondance, enfin les nombreux
ouvrages et articles de périodiques qui lui furent consacrés, en Allemagne et à

l'étranger. On peut ainsi suivre la fortune de Schelling et ses variations, la
diffusion de son œuvre en France, en Italie, en Angleterre, en Russie.

Une telle bibliographie, si utile, si précise, ne peut évidemment mentionner
des ouvrages où il est abondamment parlé de Schelling sans que son nom figure
dans le titre ou le sous-titre, comme De l'explication dans les sciences, d'Emile
Meyerson, et Le problème du mal, de M. Charles Werner.

Marcel Reymond.

Richard Blunck : Friedrich Nietzsche. Kindheit und Jugend. München

und Basel, E. Reinhardt, 1953, 224 p.

C'est le premier de trois volumes, constituant une biographie complète,
provisoirement exhaustive, de Nietzsche. R. Blunck a utilisé tous les
documents disponibles, notamment ceux du Nietzsche-Archiv de Weimar. Mais il
ne se lie pas aux partis pris de Mme Elisabeth Förster-Nietzsche. On savait



BIBLIOGRAPHIE 163

depuis longtemps à Bâle, on se doutait aussi ailleurs que le portrait tracé de

son frère par Mme Förster-Nietzsche était tendancieux ; R. Blunck y décèle
des « bedenkenlose Quellenfälschungen ». Il entend s'abstenir de tout arbitraire,
mais ne cache pas, dans sa préface, qu'il tient Nietzsche pour un guide spirituel

dont l'action ne fait que commencer. C'est dire que la sympathie ne lui
fait pas défaut.

Avec M. Blunck, on suit Nietzsche pas à pas, de sa famille à Schulpforta,
à Bonn, à Leipzig, au service militaire, dans son détachement de la théologie,
dans ses travaux de philologue tôt insatisfait de la philologie, dans sa ferveur
musicale dont la récompense fut la rencontre et la sympathie immédiate de
Richard Wagner ; n'étaient-ils pas tous deux disciples de Schopenhauer
Cette première partie de la biographie s'achève sur l'arrivée à Bâle, en 1869 ;

ce sera — selon la pénétrante remarque d'Ernst Bertram —¦ dans la vie même
de Nietzsche, « die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik ».

Marcel Reymond.

André Hayen, S. J. : Bibliographie blondélienne, extrait de la revue
Teoresi. Bruxelles-Paris, L'Edition Universelle ; Desclée De
Brouwer, 1953, 93 p. Museum Lessianum, section philosophique, 38.

Cette bibliographie d'une consultation aisée et qui rendra de très grands
services est divisée en trois parties : la première contient les livres et les études
de Blondel (imprimés en caractères gras) et les articles, recensions et comptes
rendus qui leur ont été consacrés, selon un ordre chronologique ; la seconde

partie comprend un répertoire systématique de l'œuvre de Blondel divisé en
neuf sections ; la troisième partie donne un index de tous les auteurs qui ont
écrit sur Blondel. Une faute d'impression sous le n° 999 indique comme date
de l'ouvrage de J. Paliard sur Maurice Blondel ou le dépassement chrétien,

1930 au lieu de 1950. Cette bibliographie complète celle donnée par H. Duméry
dans La Philosophie de l'Action.

Gabriel Widmer.

Francesco Olgiati : Benedetto Croce e lo storicismo. Milano, Vita e
Pensiero, 1953, 397 p.

M. Olgiati, professeur à l'Université catholique de Milan et auteur
d'ouvrages appréciés (sur les fondements de la philosophie classique, sur la morale
chrétienne, sur Marx, etc.), consacre au grand penseur, historien et critique
napolitain, disparu en novembre 1952, une étude documentée et qui s'efforce,
en apparence, d'être objective, mais dont les conclusions sont, à notre sens,
bien trop sévères. Le ton parfois, vers la fin surtout, acerbe et polémique
dénote un parti pris évident, dont on ne saurait d'ailleurs faire un reproche à

l'auteur, car nous sommes, ici, en face de deux conceptions diamétralement
opposées qui impliquent chacune un acte de foi. L'on connaît la pensée
résolument immanentiste de Croce et de son « idéalisme absolu ». M. Olgiati l'accuse



164 bibliographie

d'anticléricalisme ; en vérité Croce ne l'est que dans la mesure où, constatant
les entraves qu'une conviction dogmatique impose à la pensée, il critiquait
certaines déficiences de la philosophie catholique, comme de toute phUosophie
théologisante, et si son attitude vis-à-vis de l'Eglise s'est quelque peu raidie
depuis que le Vatican, en 1929, par une compromission bien douteuse aux
yeux de Croce, a conclu avec Mussolini le Concordat du La tran, qui « liquidait

» la fameuse question romaine, il n'en est pas pour cela un anticlérical
systématique. Mais, encore une fois, il ne s'agit pas de sympathie ou
d'antipathie, mais de deux conceptions au fond irréconciliables entre elles.

M. Olgiati, avec un beau courage et remontant à la première et la plus
importante bifurcation des deux chemins, s'en prend au cœur même de la
pensée crocéenne, à son historisme qui considère que la réalité et la vie sont
histoire et rien d'autre qu'histoire, et il essaie de prouver, citant le plus
souvent possible le philosophe lui-même, que Croce, niant la transcendance
(«parce que manquant, dit M. Olgiati, de sens religieux»), niant la personne
individuelle (parce que considérant l'œuvre réalisée comme seule valeur
véritable), niant, pratiquement, la liberté (tout en la proclamant l'essence de

l'esprit), niant la morale (parce que disant le mal nécessaire au bien), niant
la nature (parce que faisant de l'esprit la seule réalité), déformant la pensée
de Vico et de Hegel, ses « sources » premières (parce que leur appliquant ses

vues à lui), n'a pu aboutir fatalement, dans cette entreprise trop téméraire,
qu'à un échec complet, aussi bien comme théoricien de l'historiographie que
comme historien, échec qui se reflète aussi dans ses doctrines esthétiques (et
par conséquent, aussi dans sa critique littéraire) où, selon M. Olgiati, l'on
remarque d'étranges flottements et une notoire imprécision quant à ce qu'est
l'art.

Le lecteur qui a abordé Croce sans préjugés et qui a senti, dans toutes
ces « négations », le point de départ pour une immense et bouleversante
affirmation positive — l'esprit qui est créateur à chaque instant et contient à

chaque instant toute son histoire, l'esprit dont la conscience morale souveraine

est le ressort directeur, comme, en art, le goût sévère discerne entre
valeurs et non-valeurs — le lecteur qui, avec Croce, estime d'autre part que
la filiation, entre philosophes, ne peut être qu'un dialogue vivant, fait aussi
de malentendus, certes, mais surtout d'expériences nouvelles qui s'insèrent
dans des expériences anciennes et créent ainsi des vérités nouvelles, reste
stupéfait devant une semblable tentative de démolition, faite avec une « infail-
fibilité » tout aussi grande que celle que l'auteur reproche à Croce.

Nous voudrions poser une seule question à M. Olgiati, qui ne conteste
pas, d'ailleurs, l'extraordinaire et presque effrayante culture de Croce, ni la
très grande influence que celui-ci a exercée sur la culture italienne des derniers
cinquante ans, la plaçant, en ce qui concerne en particulier l'esthétique et la
théorie de l'historiographie, au premier plan de la culture européenne : se

rend-il suffisamment compte qu'en faisant de Croce un « pauvre » philosophe
incapable d'élaborer des concepts qui tiennent, il inflige un terrible désaveu
à toute une époque, et vraiment non la moins brillante, de la vie culturelle
italienne, dont la pensée catholique, elle aussi, est inséparable Se rend-il
suffisamment compte qu'une pareille condamnation retombe nécessairement,
en partie du moins, sur ceux qui la prononcent

Werner Günther.



BIBLIOGRAPHIE 165

Amir Mehdi Badi : L'idée de la méthode dans les sciences. I. Introduc¬
tion. Lausanne, Payot, 1953, 209 p.

Il est toujours très difficile de rendre compte du premier volume d'une
série qui doit se composer de sept tomes, lorsque les six derniers livres ne
sont pas encore parus. Cet ouvrage est l'introduction d'une longue étude qui
portera sur L'Orient (II), La Grèce (III), Retour à l'Orient (IV), Avant Kant
(V), Après Kant (VI), Malgré Kant (VII). Les premiers ouvrages sont groupés
sous le titre générique de Prédominance de la pensée orientale, et les trois derniers
sous celui de Prépondérance de l'esprit occidental.

Disons tout de suite à M. Badi que l'absence de certains ouvrages rend
sa bibliographie incomplète : on n'y trouve ni le Brunet et Mieli : Histoire
des sciences (Antiquité), Paris, Payot, 1935, ni le Georges Sarton : Introduction
to the History of Science, ni le P.-M. Schuhl : Essai sur la formation de la pensée

grecque, ni les ouvrages de Robin ou de Bréhier, pourtant classiques pour qui
veut comprendre la pensée grecque et sa formation.

Celui qui s'attendrait à trouver dans cet ouvrage une étude entreprise
selon la méthode historico-critique serait désorienté en ouvrant ce volume.
M. Badi procède, en effet, par remarques juxtaposées qui gravitent autour
de divers centres d'intérêt : Le rang de la Grèce, Les Arts et Dieux de l'Egypte,
L'Exemple de la Bible, Les hommes et leurs dieux.

Le lecteur fera siennes certaines de ces remarques ; il se rencontrera avec
M. Badi pour regretter qu'en Egypte, l'indépendance de l'artiste ait manqué
alors qu'elle fut l'apanage du Grec. D'autres points susciteront des discussions :

« Un Leucippe était libre, libre des mille liens de la culture, un de Broglie ne
l'est plus » (p. 13). Peut-on affirmer que Leucippe était plus libre par rapport
à la culture que notre contemporain, alors que l'atomisme de Leucippe apparaît
comme une tentative de conciliation entre l'éléatisme et le pythagorisme
(Voir Robin : La pensée hellénique, p. 67-80) D'autres passages soulèvent
à nouveau de très vieux problèmes : « L'enseignement de Zoroastre, comme le
culte de Brahma et la religion chrétienne elle-même, admettent encore, qu'ils
l'avouent ou non, la pluralité des dieux. Et là où Dieu peut être, à la fois,
Père, Fils et Saint-Esprit il y a au moins trois dieux» (p. 143). Ce passage
rappelle les discussions entre Roscelin et saint Anselme (Cf. à ce propos Gilson :

La philosophie du Moyen Age, I. p. 40). Il ne m'appartient pas de discuter,
dans ce bref compte-rendu, la portée théologique de cette réflexion de l'auteur.

Si j'ai bien compris son intention, M. Badi proteste contre la notion du
« miracle grec », intention louable certes s'il s'agit de protester contre une
certaine théorie qui concevait que la pensée grecque avait jailli spontanément
du sol grec comme Athéna avait surgi du cerveau de Zeus. Je crois pouvoir
rassurer M. Badi : aujourd'hui plus un historien de la pensée antique ne méconnaît

l'importance du rôle joué par les civilisations orientales : Crète, Lydie,
Chaldée, Egypte, Phénicie, Hittites, etc..

On peut toutefois continuer à parler du « miracle grec », parce que les
Grecs ont « inventé une conception nouvelle du monde, de l'homme et de la
cité ; ils ont été les premiers à définir la raison ; ils ont créé, avec la philosophie,
la science mathématique, et des formes d'art sans pareilles. » (P.-M. Schuhl,
op. cit., p. XXII). S'il en est ainsi, c'est que « comparée aux connaissances

empiriques et fragmentaires que les peuples d'Orient avaient recueillies
avec effort et durant de longs siècles, la science grecque constitue un véritable
miracle. Avec elle, l'esprit humain conçoit pour la première fois la possibilité



l66 BIBLIOGRAPHIE

d'établir un nombre restreint de principes et d'en déduire un ensemble de

vérités qui en sont la conséquence rigoureuse. » (Arnold Reymond : Histoire
des sciences exactes et naturelles dans l'Antiquité gréco-romaine, Paris, 1924,
p. 211).

On le voit, l'ouvrage de M. Badi suscite de nombreuses réactions, car il
s'écarte des chemins battus et cela est intéressant pour le lecteur.

Antoinette Virieux-Reymond.

Adolf Portmann : Biologische Fragmente zu einer Lehre vom
Menschen. Bâle, Benno Schwabe, 1951, 147 p., 2e éd. annotée.

Cet ouvrage, qui est une réédition annotée d'un livre paru en 1944, a toutes
les qualités que l'on se plaît à reconnaître aux publications du professeur
Portmann : une pensée claire et précise exprimée avec élégance et simplicité.

Alors que la plupart des biologistes qui se sont penchés sur l'énigme de

l'homme ont surtout mis en relief les caractères que nous avons en commun avec
les mammifères supérieurs, l'auteur, qui témoigne une prudente réserve à l'égard
des théories transformistes, insiste sur l'originalité de l'espèce humaine. Parmi
les nombreux facteurs qui concourent à cette originalité, l'un des plus importants

réside dans la brièveté de notre vie embryonnaire : comparé aux autres
mammifères supérieurs, l'homme naît prématurément, et la première année
de sa vie correspond à la fin de la vie embryonnaire des autres mammifères.
Cette première année de l'enfance a une importance considérable tant pour
la formation psychique de l'individu que pour l'évolution sociale de l'humanité.
D'autres caractères, tels que la croissance, qui est différente de celle des singes
anthropomorphes, la faiblesse des instincts, l'absence de déterminisme
hormonal strict et le développement de la vie psychique consciente, témoignent
d'un destin particulier qui donne à la personnalité humaine, même considérée
sous un angle purement biologique, un aspect unique et original. L'auteur
s'élève d'ailleurs contre une conception dualiste de la nature humaine : la
spiritualité de l'homme n'est pas un complément à une partie animale qui
seule intéresserait le biologiste, mais bien une partie fondamentale de sa nature,
significative aussi bien pour le biologiste que pour le philosophe ou le théologien.

« Quel chemin parcouru depuis le temps où notre corps n'était considéré
que comme un simple et méprisable récipient de l'esprit » écrit l'auteur au
début de son livre. Entre le spiritualisme de naguère et le matérialisme moderne,
Portmann adopte, sans préjugés, la « via media ».

René Bovey.

Hans Kelsen : Théorie pure du droit. Introduction à la science du
droit. Traduit de l'allemand par Henri Thévenaz. Neuchâtel,
La Baconnière, 1953, 205 p. Collection « Etre et Penser », 37.

La traduction, par M. Henri Thévenaz, de la Reine Rechtslehre, l'œuvre
fondamentale — parue en 1934 — de M. Hans Kelsen, constitue un véritable
événement. En effet, quiconque s'intéresse au droit et à la pensée juridique
contemporaine sait la place et l'importance du grand théoricien viennois.
Mais beaucoup reculaient à la perspective de devoir lire l'original. Grâce à
M. Thévenaz, l'ouvrage sera désormais à la portée de tous les lecteurs de langue



BIBLIOGRAPHIE 167

française. Quand on connaît le style, extrêmement abstrait, de M. Kelsen,
on ne peut qu'admirer l'élégance et la clarté de la traduction. Il faut signaler
d'ailleurs que l'auteur a fait piusieurs adjonctions et modifications à son texte
primitif, de 1934, de telle sorte que l'intérêt de ce volume en est encore
augmenté. On y trouvera également, en appendice, une notice sur la carrière de
M. Kelsen et la liste de ses publications.

La pensée kelséniste peut se définir comme une tentative héroïque (et à

notre avis désespérée) de créer une théorie du droit absolument autonome, ne
faisant aucun emprunt à la métaphysique, à la biologie, à la psychologie ou
à la politique. M. Kelsen rejette à la fois l'enseignement traditionnel de l'Ecole
du droit naturel, et celui du positivisme sociologique ; il s'interdit donc
nécessairement d'examiner le contenu des normes et leur valeur. Selon lui, le droit
ne se distingue des autres ordres normatifs que par le fait qu'à des comportements

déterminés il attache la conséquence d'un acte de contrainte. L'ordre
juridique a une structure hiérarchique (Stufenbau), et l'appartenance d'une
norme à un ordre juridique déterminé résulte uniquement de la possibilité
de faire dépendre sa validité de la norme fondamentale (purement hypothétique)

qui est à la base de cet ordre. Il appartiendra au lecteur de rechercher
les mérites et les insuffisances de cette théorie.

François Gilliard.

Heinrich Meng : Zwang und Freiheit in der Erziehung. Erziehen.
Strafen. Reifenlassen. Zweite erweiterte Auflage. Bern und Stuttgart,

Verlag Hans Huber, 1953, 227 p.

U n'est pas nécessaire d'évoquer les rudes paysans dont les fils, dans le
roman de Perregaux : La guerre des boutons, se livrent à des jeux si drus, et la
sauvage exécution qui met fin à ces exploits. Chez les « intellectuels », et dans
la meilleure société, on « corrige » les enfants à coups de verges ou avec la
ceinture de cuir. Le père de Jacques Vingtras (J. Vallès : L'enfant), qui est
professeur au lycée, « sangle son fils à coups de cravache, le rosse à coups de

canne » ; tandis que son collègue Bergougnard, le philosophe, qui compose
un ouvrage monumental : La raison chez les Grecs, « serre la tête de ses enfants
entre ses jambes, les étouffant un peu pour les fouetter commodément ». Mais
c'est hier qu'un élève de la troisième classe du collège, à qui je demandais
des nouvelles de son père, me répondait, avec un petit rire sans joie : « Il
s'est cassé un orteil... en me donnant un coup de pied au derrière»

Le Dr Allendy, au chapitre III de L'enfance méconnue, évoque cette fillette
qui, fessée à tour de rôle par tous les membres de la famille, devait les remercier
à tour de rôle, en leur baisant les mains, de l'avoir bien corrigée. Corriger un
enfant, c'est lui donner une taloche ou une fessée. Ici l'erreur de langage accuse
l'erreur des mœurs. L'éducation est répressive : elle se fonde sur la crainte
au lieu de former la personne. C'est ce que développe, dans ce livre d'une
richesse exceptionnelle, le grand médecin et psychologue bâlois, Heinrich Meng.

Comme il le note dans sa Préface à la deuxième édition, le fondement de
sa recherche est la conviction que l'homme, tel qu'il est, est capable de se
transformer. Le sens de cette transformation — ou sa latence — dépend de
nombreuses circonstances. Indépendamment des dispositions physiques et
psychiques de chaque individu, l'atmosphère familiale, sociale, religieuse, dans
laquelle il grandit peut jouer un rôle décisif. Selon les influences qui se sont



i68 bibliographie

exercées sur lui, il se développe, devient une personne autonome et solidaire,
ou retombe au stade infantile. Cette régression résulte en général du fait que
la formation normale du vouloir a été empêchée ou troublée. Principalement
par la confusion des notions de contrainte et de liberté chez l'éducateur.

D'où les chapitres de cet ouvrage : Châtiment répressif et châtiment éducatif.
Origines du châtiment éducatif. — La pédagogie du châtiment et les théories du
droit criminel. — Sentiment de culpabilité, besoin de châtiment, irrésistible
tendance à l'aveu. Le châtiment jugé par les peuples, les poètes et les enfants. —
Effets spirituels des châtiments corporels. — Châtiments corporels et tendances
éducatives modernes en Angleterre. — La conduite du jeune enfant. —A l'école :

élever, instruire, punir. — Principes éducatifs tirés de l'observation. —Comment
traiter la jeunesse coupable et « névrotisée ». — Maturité du cœur et maturité
personnelle. — Contrainte et liberté, problèmes pour l'éducateur mûr. —
Prévenir, tâche principale de l'éducation. — Progrès et reculs. — L'homme
d'aujourd'hui dans un monde en transformation.

Ces considérations, éclairées par de nombreux documents, sont d'autant
plus nécessaires, aujourd'hui, que la constellation psychologique de ce temps-ci
est fort analogue à celle de la fin de la dernière guerre ; avec ses tensions, grosses
de conflits et d'ailleurs improductives, entre communautés et nations, avec
son nihilisme éthique et politique, sa phUosophie de bombe atomique, comme
dit l'auteur.

Un réquisitoire intéressant pour les juristes, les sociologues et surtout les
éducateurs, qui trouveront dans le Dr Meng un guide sûr pour former le caractère

de leurs élèves, les conduire à la liberté et à la responsabilité. Car, avec
moins de réserves que Jules Romains, le Dr Meng est convaincu que le
problème numéro un de notre civilisation est le problème de l'éducation d'une
humanité solidariste et amie de la paix.

Louis Meylan.

Lausanne. — Imp. La Concorde. 1178.8.54


	Bibliographie

