
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 4 (1954)

Heft: 4

Vereinsnachrichten: VIIe congrès des sociétés de philosophie de langue française

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ACTUALITÉ

Vile CONGRÈS DES SOCIÉTÉS DE PHILOSOPHIE
DE LANGUE FRANÇAISE

Grenoble
12-16 septembre 1954

La présidence effective de la première séance de ce congrès par le ministre
de l'Education nationale, M. Jean Berthoin, la présidence du congrès par le
directeur général de l'Enseignement supérieur, M. Gaston Berger, la vice-
présidence confiée à MM. Marcel Barzin, ancien recteur de l'Université libre
de Bruxelles, président de la Fédération internationale des sociétés de
philosophie ; Richard Mac Keon, professeur à l'Université de Chicago, président
de l'Institut international de philosophie ; Pierre Mesnard, directeur de l'Institut

des sciences philosophiques de l'Université d'Alger, ont jeté sur cette
rencontre un éclat tout particulier.

Le secrétaire général du congrès, M. Ruyssen, démontra par son dynamisme
entraînant que la philosophie conserve à ses adeptes, même octogénaires
comme lui, une véritable jeunesse. Quant à l'autre secrétaire général du congrès,
M. Philibert, après avoir, ainsi que les autres membres du comité d'organisation,

prouvé que les philosophes savent être d'excellents organisateurs, il créa
une atmosphère de joie et de gaieté autour de lui.

A vrai dire, il faudrait rédiger trois comptes rendus différents de cette
réunion, l'un concernant les multiples festivités et invitations dont les congressistes

furent comblés, y compris les conférences si attachantes de M. Rude
sur Mably — le frère de Condillac, dont l'œuvre eut une influence décisive
sur la Révolution française — de M. Lefèvre sur Condillac et de M. Schütz
sur le séjour d'un mois que Rousseau fit à Grenoble (conférences dont les

congressistes espèrent l'impression). L'autre serait consacré aux émouvants
pèlerinages au Vercors et à l'hôpital civil d'Aix-les-Bains où le grand penseur
que fut Léon Brunschvicg vécut ses derniers moments, il y a dix ans, à la
sombre époque de l'occupation (la cérémonie à sa mémoire, en présence de
sa fille aînée, Mme Adrienne Weill, ingénieur des constructions et armes navales,
fut sobre, intime et impressionnante tout à la fois...)

Un troisième compte rendu devrait pouvoir reproduire l'essentiel des

multiples communications (rangées avec tant de bonheur par les soins dévoués
de M. Jalabert dans les Actes du congrès " qu'elles paraissent former un seul

ouvrage dont les parties se répondent) et les discussions si vivantes qu'elles
provoquèrent, enfin les contacts personnels si précieux : on comprend tout
autrement un auteur dont on a lu les ouvrages lorsqu'une rencontre nous
permet d'étoffer de résonances profondes les termes qu'il emploie.

1 La vie et la pensée (Actes du VIIe congrès des sociétés de philosophie
de langue française. Paris, P.U.F., 1954).



L ACTUALITE 297

Comme tous les congrès de philosophie de langue française, celui de Grenoble
a fait une part importante à l'histoire de la philosophie, discipline considérée
à juste titre comme éminemment philosophique puisqu'elle engage une sorte de
conversation avec ceux qui, avant nous, ont posé les problèmes philosophiques.

Le thème général du congrès était l'étude des problèmes posés par les

rapports entre la vie et la pensée, thème des plus actuels qui a précisément
servi de sujet de méditation à l'un des derniers ouvrages du regretté
philosophe aixois Jacques Paliard (La pensée et la vie, P.U.F., Paris 1951).

De nombreux Romands y présentèrent des travaux ou y présidèrent des
séances : MM. Bouvier, Brunner, Mercier (Conscience du nécessaire et conscience

héroïque : mathématiques et histoire), Reverdin (Né plusieurs; mort, un seul),
Rochedieu (De la triple libération des conflits spirituels inconscients), Schaerer
(La première aventure de l'élan vital et ses implications rationnelles), Thévenaz
et Werner (La structure métaphysique de la conscience). Quatre conférences
plénières envisageaient chacune un aspect différent des rapports entre la Vie
et la Pensée : M. Charles Baudouin (La psychologie entre la vie et la pensée)
tend à montrer comment la psychologie devrait ramener la philosophie vers
l'équilibre entre les trois principes inséparables : « les deux pôles de la Vérité
pensée et de la Vie vécue, et entre eux le Chemin qui passe, non pas certes
un chemin de compromis et de juste milieu, mais un principe de synthèse
qui se trouve être identique à chacun des deux principes opposés et qui les
embrasse dans leur totalité rayonnante» (p. 15). M. Jean Piaget commence
par rappeler le beau livre du secrétaire général M. Ruyssen sur l'Evolution
psychologique du jugement ; il nous invite ensuite à concevoir, au cours de
sa conférence (La vie et la pensée du point de vue de la psychologie expérimentale
et de l'epistemologie génétique), la conscience comme un système d'implications
(au sens large) entre significations, système dont les formes supérieures consistent

en nécessités logiques ou en obligations morales (implications entre valeurs,
imputation juridique au sens du normativisme de Kelsen, etc.), et dont les
formes inchoatives demeurent à l'état de relations plus ou moins structurées
entre signaux et indices (p. 22). M. Georges Bastide (La nature, la conscience
et la vie de l'esprit) conçoit la vie spirituelle comme radicalement opposée à

la vie passionnelle : « Il y faut l'héroïque renoncement, non pas au vouloir-
vivre comme le croyait Schopenhauer, mais à la volonté de puissance qui
est la culture mise au service du désir d'appropriation» (p. 32). La conférence
de M. Arnold Reymond (L'activité de juger et le comportement des animaux)
est une leçon de modestie puisqu'elle attire notre attention sur le fait que les
reprises et les tâtonnements du comportement animal présuppose une activité
de juger élémentaire ou complexe. Ce n'est pas que l'auteur sous-estime la
différence entre l'animal même supérieur et l'homme, car « un animal supérieur
vit encore dans le présent ; sa mémoire peut être excellente, mais il s'agit
de la mémoire qui reconnaît plus que de la mémoire qui représente, de celle
qui alimente la construction et le rêve» (p. 41).

Les séances de sections traitèrent les unes des rapports entre la biologie
et la philosophie de la vie (problèmes de structures et d'évolution), les autres
de la psychobiologie, de la psychologie et de la philosophie de l'esprit
(les grandes formes de l'activité mentale, la structure métaphysique de la
conscience), les rapports entre l'action et la pensée (les conditions vitales de
l'activité humaine, individuelle et sociale), enfin l'aspect historique du problème
fut étudié. Comme on le voit, les diverses questions que posent la Vie, la Pensée
et leurs relations réciproques furent abordées.



298 l'actualité

Il ne peut malheureusement pas être question de retracer, même dans
l'essentiel, les discussions, mais chacun peut maintenant méditer, à loisir,
dans le calme de son cabinet de travail, les exposés qui les provoquèrent.
Selon le désir de nombreux congressistes romands, j'ai tenu à évoquer, pour
les absents, l'ambiance sympathique du congrès de Grenoble, dont nous sommes
tous rentrés enrichis. Les rencontres entre philosophes sont, en effet, nécessaires

; alors même que chacun repart avec les convictions qui étaient siennes
à son arrivée, il les a creusées en profondeur sous l'effet des remarques critiques
de ses collègues.

Comment exprimer notre profonde gratitude (et je ne suis ici que l'interprète

de l'ensemble des congressistes romands) à tous ceux grâce à qui cette
rencontre a pu avoir lieu Notre reconnaissance à l'égard de la Société alpine
de philosophie est d'autant plus grande qu'elle est la benjamine de nos sociétés,
ayant tout juste quatre ans d'existence : mais la valeur n'attend pas le nombre
des années

Antoinette Virieux-Reymond.

CONGRES SCHELLING A BAD RAGAZ

22-25 septembre 1954

Plus de deux cents philosophes se sont réunis à Bad Ragaz pour commémorer

le centenaire de la mort de Friedrich Wilhelm Josef von Schelling (1775-
1854). Les nombreuses communications qui y furent faites apportèrent la
preuve de l'intérêt que l'on prend actuellement à la pensée schellingienne
en Europe occidentale. Pourtant ce renouveau d'intérêt pour Schelling ne
signifie pas une acceptation sans réserve des principes de sa philosophie. Karl
Jaspers, après avoir caractérisé la personnalité de Schelling par son attitude
aristocratique et sa mélancolie, critiqua même assez vigoureusement le philosophe

et ses défenseurs actuels. Il leur reprocha de supprimer la liberté humaine
et de se livrer à une spéculation pseudo-mythologique. On sait que pour Schelling

la vérité absolue apparaît dans l'histoire sous forme de mythe et qu'elle
ne peut être saisie totalement par l'intelligence discursive de l'homme, mais
qu'elle est appréhendée par une sorte d'intuition que Schelling appelle « die
intellektuale Anschauung ». C'est surtout à l'artiste qu'il attribue cette intuition
intellectuelle de l'Absolu. Aussi dans son système les différences entre poésie
et philosophie s'estompent-elles. La poésie, qui se confondait à l'origine avec la
philosophie, reste pour lui le langage privilégié pour exprimer d'une manière
symbolique la structure divine de l'univers. Cet emploi du mythe religieux
ou poétique comme moyen d'élucidation de la vérité paraît dangereux à Karl
Jaspers qui pense que la philosophie, si elle néglige les procédés rationnels
qui ont fait leur preuve dans les sciences humaines (par exemple la
reconstruction de la réalité grâce aux Idealtypen de Max Weber), devient réflexion
arbitraire ou méditation subjective. Cette critique de Jaspers prenait d'autant
plus de relief que par-dessus Schelling et ses partisans elle semblait viser
indirectement Heidegger. En outre, selon Jaspers, la philosophie schellingienne



l'actualité 299

contiendrait des aspects obscurs et déplaisants qui correspondraient au caractère

trouble et abyssal de l'âme allemande. Cela expliquerait un certain succès
de mauvais aloi que cette doctrine a obtenu à son époque et à la nôtre.

M. Martial Guéroult, dans un remarquable exposé sur la philosophie
schellingienne de la liberté, s'attacha à montrer les différences entre les systèmes
de Fichte et de Schelling. Bien que tous deux soient héritiers de l'idéalisme
transcendental de Kant, leur concept de la liberté est radicalement différent.
Pour Fichte, il s'agit de la liberté de l'homme qui réside dans le pouvoir d'agir
efficacement dans le monde. Pour Schelling, la liberté de l'homme ne peut
être qu'arbitraire et il lui importe de fonder une liberté absolue, illimitée qui
ne peut être que la liberté de Dieu. Le philosophe devient l'incarnation de
l'Absolu, le génie romantique. La liberté est alors l'ivresse romantique du
génie créateur. L'histoire n'est plus transformation du monde par l'homme
comme chez Fichte, mais révélation progressive de Dieu dans la religion et
la mythologie. Il est intéressant de noter que Fichte a établi une correspondance

entre son système et la Révolution française, alors que Schelling est
devenu le philosophe de la Restauration.

L'historien de la littérature Emil Staiger essaya de situer Schelling dans
le mouvement romantique. Il montra que le philosophe avait suivi les
différentes phases du romantisme depuis le « Tübinger Stift », où il fut le condisciple

et l'ami de Hölderlin, jusqu'à Weimar, où il fut avec Goethe l'annonciateur

des temps nouveaux. Les dernières années de sa vie furent caractérisées

par le regret du passé, par l'angoisse devant le futur et par le sentiment
d'échec et de solitude dans le présent. Schelling a l'impression de se survivre :

il meurt en 1854, plus de vingt ans après Hegel, à une époque où le naturalisme
et le positivisme dominent la scène philosophique. Le futur et le présent sont
dévalorisés au profit du passé ; c'est dans le passé, dans la recherche des origines
de l'univers que l'homme trouvera une raison de vivre et l'explication des

mystères qui le tourmentent. C'est grâce à la mélancolie (Schwermut), que
Schelling appelle la plus profonde des sympathies, que l'homme arrivera à
la compréhension du passé.

Signalons encore les exposés de Wilhelm Szilasi et de Helmuth Plessner,
qui s'attachèrent l'un et l'autre à dégager les principes de la première
philosophie de Schelling, la philosophie de l'identité. Heinrich Barth s'attaqua à

sa dernière philosophie en montrant ce qui distingue la philosophie négative
de la philosophie positive. Enfin Walter Schulz développa une thèse intéressante

selon laquelle la dernière philosophie de Schelling serait l'aboutissement
de l'idéalisme allemand dans son ensemble.

L'aspect religieux de la pensée schellingienne ne fut pas oublié et les
théologiens Ernst Benz et Horst Fuhrmans y consacrèrent deux riches exposés.

Mentionnons, pour terminer, l'intéressante communication de Marcel
Reymond, de Lausanne, qui releva les influences de Schelling sur les penseurs
français et suisses romands, en précisant que le philosophe allemand avait
agi sur Madame de Staël, sur Victor Cousin et sur Adolphe Pictet par sa
philosophie de la nature et de l'identité, alors que Félix Ravaisson et Charles
Secrétan s'étaient surtout intéressés à sa tentative de synthèse entre le
christianisme et la philosophie.

A l'occasion du Congrès, les Archives pour la philosophie génétique avaient
organisé une remarquable exposition sur la vie et l'œuvre de Schelling qui,
outre les éditions originales et les ouvrages critiques sur sa philosophie, réunis
sait une documentation iconographique d'une rare valeur sur le philosophe



300 l'actualité

allemand et les penseurs allemands du XIXe siècle. Signalons la parution,
en septembre 1954, d'un numéro de la revue Du consacré à l'iconographie
des philosophes de Socrate jusqu'à Jaspers, où l'on trouvera la reproduction
du fameux daguerréotype de Schelling.

Les conférences et les discussions animées qui les suivirent ont révélé que
la philosophie de Schelling comptait encore beaucoup de lecteurs et de partisans

; pourtant elles n'ont pas prouvé la valeur intrinsèque de sa pensée. Il
n'est pas sûr que cette doctrine conserverait un tel prestige si son auteur n'avait
pas appartenu au grand mouvement idéaliste de l'Allemagne du début du
XIXe siècle. Certes le mérite historique de la philosophie schellingienne réside
dans le fait qu'elle a réussi à dépasser les catégories éternellement dualistes
de la philosophie du « Verstand » et qu'ainsi elle est parvenue à saisir l'Absolu
dans son unicité. Néanmoins la saisie de l'Absolu par l'intuition intellectuelle
reste assez problématique, et surtout on ne comprend pas comment cet Absolu,
auquel Schelling attribue un caractère vital et historique, peut se mettre lui-
même en mouvement. Schelling nous dit bien qu'il s'agit d'un Absolu
dynamique, mais il n'arrive pas à expliquer son passage du repos au mouvement.
Avec lui nous restons dans la nuit noire de l'Absolu.

Jean-François Suter.

IXmes RENCONTRES INTERNATIONALES DE GENÈVE

i-ii septembre 1954

Les Rencontres de cette année, organisées avec le concours de l'Unesco,
avaient pour thème : « Le Nouveau Monde et l'Europe ». Il s'agissait de mesurer
l'apport réciproque des deux mondes dans les principaux domaines de la vie
culturelle (art, science, philosophie, technique) et de clarifier l'état actuel des

relations entre l'Europe et l'Amérique.
Le premier conférencier, Lucien Febvre, tout en regrettant le manque de

données statistiques et de monographies détaillées sur beaucoup d'aspects de

la vie américaine, essaya de dénombrer certaines des conditions géographiques
et historiques qui sont à la base de la culture américaine (ainsi, par exemple,
l'existence d'espaces immenses avec comme conséquence le nomadisme,
l'absence de tradition et de sens historique qui résulte de la jeunesse de ces pays,
l'attachement aux institutions).

William Rappard s'attacha ensuite à montrer l'origine de la démocratie
des Etats-Unis, l'originalité de ses institutions et en particulier l'influence de

sa constitution fédéraliste sur la Suisse.
Deux conférenciers sud-américains, Serge Buarque de Holanda (Brésil) et

Emilio Oribe (Uruguay), tout en citant un certain nombre de faits révélateurs
de la situation historique et culturelle particulière à leurs pays, conclurent
l'un et l'autre qu'il n'y avait pas de civilisation et de pensée proprement sud-
américaines.

L'historien de la philosophie George Boas fit un tableau des diversités
de la vie américaine qui apporta la preuve de la légèreté des critiques adressées



L ACTUALITE 3OI

au conformisme et à l'uniformité de la cité américaine. Tout en mettant en
évidence les différences considérables qui existent entre les différents Etats
de la grande République américaine en ce qui concerne la composition ethnique,
la religion, la législation, les mœurs et l'éducation, il montra néanmoins qu'un
processus d'uniformisation était en marche aux Etats-Unis qui tendait à
transformer la structure sociale et même le paysage du pays. Ainsi les ouvriers de

campagne ressemblent de plus en plus aux ouvriers des villes et les villes ne
sont plus séparées entre elles par des campagnes mais s'étendent si loin qu'il
y a une sorte de pénétration de la campagne par la cité.

Il appartint à Robert Junck et à plusieurs participants à sa suite de faire
le procès de la technocratie américaine. D'après eux, la technique serait responsable

du matérialisme et de la misère spirituelle du peuple américain. En outre,
elle serait en train de devenir l'instrument d'une propagande mensongère qui
viderait les âmes.

André Maurois s'attacha, dans sa conférence, à réfuter et à corriger un
certain nombre de vues superficielles sur l'Amérique. Il rappela l'idéalisme
de l'Amérique, son goût de la culture, le travail intellectuel de ses universités,
sa religion du travail.

Si nous essayons maintenant d'analyser les résultats qui se dégagent des
conférences et des entretiens, il semble que deux constatations principales
s'imposent.

D'abord il n'y a pas une civilisation américaine et une civilisation
européenne, mais une seule civilisation. Il est absurde, par exemple, de parler
d'une philosophie ou d'une science américaines, car on ne peut couper l'une
ou l'autre des acquisitions et des recherches qui ont été faites ou qui se
poursuivent en Europe. Les disciplines scientifiques peuvent prendre des formes
différentes dans le vieux et le nouveau monde, leur contenu n'en est pas moins
identique. Et le malentendu et les mauvaises relations qui existent entre les
deux mondes ne proviennent pas de différences culturelles, mais plutôt de la
liaison différente qu'ils établissent entre politique et culture. Le véritable
malentendu entre l'Europe et l'Amérique est d'ordre politique. Cet aspect
politique de la question, qui avait été éliminé de la discussion par les organisateurs

des Rencontres, est apparu plusieurs fois au cours des entretiens, sans
pourtant être suffisamment clarifié.

Ensuite une bonne partie des critiques adressées par les intellectuels
européens à l'Amérique sont d'origine sentimentale. L'intellectuel européen admet
encore difficilement les transformations du monde contemporain, d'où par
exemple sa critique de la technocratie américaine. Mais il oublie que cette
technocratie est une invention européenne et qu'elle a été critiquée en Europe
même pendant tout le XIXe siècle. En outre, cette technique a permis en
Europe et en Amérique la transformation d'une culture réservée à une élite
en une culture de masse. Et comme cette assimilation de la culture par les
masses s'est effectuée sans trop grands dommages pour la culture elle-même,
on ne peut être que reconnaissant à la technique d'avoir été l'instrument de
cette transformation.

Concluons en disant que ces Rencontres, si elles n'ont pas répondu à l'attente
de tous, ont soulevé néanmoins un certain nombre de problèmes importants
et permis à ses participants de confronter et d'enrichir leurs points de vue
sur l'Europe et l'Amérique.

Jean-Francois Suter.


	VIIe congrès des sociétés de philosophie de langue française

