
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 4 (1954)

Heft: 4

Artikel: Deux ouvrages récents sur la pensée du nouveau testament

Autor: Bonnard, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380620

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUESTIONS ACTUELLES

DEUX OUVRAGES RÉCENTS

SUR LA PENSÉE DU NOUVEAU TESTAMENT

Rudolf Bultmann : Theologie des Neuen Testaments, 2. u. 3.
Lieferung. Neue Theologische Grundrisse. Tübingen, J.C.B. Mohr,
1951 et 1953, p. 349 à 608.

Notre Revue a déjà rendu compte (cf. 1951-I, p. 45-52) de la
première partie et de la moitié de la deuxième partie de ce manuel de

théologie biblique. L'œuvre est maintenant terminée. Après l'analyse
de la prédication de Jésus, du kerugma de l'Eglise primitive, de la
communauté hellénistique avant et à côté de Paul, puis du paulinisme
proprement dit, l'auteur examine la théologie de l'évangile et des

épîtres de Jean (situation historique du johannisme, dualisme johannique,

les notions de jugement et de foi) puis l'évolution de la pensée
chrétienne jusqu'à l'apparition de l'Eglise ancienne (évolutions de la
structure de l'Eglise, de la doctrine et problème de la morale). Le
volume s'achève sur quatre précieuses tables des matières, des
principaux termes grecs et des textes bibliques analysés, sur une liste
imposante d'errata (que l'on pourrait compléter, voir p. 500, ligne 33,
Lichts au lieu de Lieds), sur un complément bibliographique enfin qui
ne laisse rien à désirer. Le tout constitue sans doute la plus importante

« Théologie du Nouveau Testament » qui ait paru depuis le
début du siècle.

Au sujet du johannisme (p. 349 à 439), la thèse principale de
l'auteur est aussi claire que massive : Jean ignore (es fehlt überhaupt
bei Johannes..., p. 335) la perspective de l'histoire du salut ; du
dualisme cosmologique de la gnose, Jean a fait un dualisme de la décision
(Entscheidungsdualismus, p. 367) ; l'événement dont il témoigne n'est
plus le fait historique (extérieur, objectif) de Jésus mort et ressuscité
mais « la victoire, acquise par Jésus, lorsque la foi surmonte en
l'homme l'obstacle du scandale » (p. 404). Cet « événement intérieur »

(inneres Geschehen, p. 405) de la foi, qui résume et accomplit toute
l'histoire du salut selon le quatrième évangile, Bultmann le trouve



2gO PIERRE BONNARD

excellemment exprimé, par exemple, dans le dialogue de Jésus avec
Jude (Jean 14 : 22 ss.) : Jude se meut encore dans les catégories
temporelles : «... D'où vient que tu te feras connaître à nous, et non
au monde » Mais dans sa réponse, le Christ johannique surmonte
cette eschatologie naïve en ramenant son interlocuteur au seul événement

de la foi : « Si quelqu'un m'aime... nous viendrons à lui et nous
ferons notre demeure chez lui. » De ce point de vue dépendent toutes
les thèses de Bultmann : la méfiance du quatrième évangile à

l'égard des sacrements (p. 356,405 ss.; dans Jean 6, les versets 51 b
à 58 sont une glose postérieure), une christologie non plus mythologique

comme celles du Fils de l'homme et du Messie, mais centrée
sur la notion de parole (p. 380, 406 ss.), une notion du jugement
actualisée et ramenée à celle de la décision de l'homme devant Jésus
(p. 385), la disparition de l'interprétation primitive de la croix comme
sacrifice substitutif (p. 400, I Jean 1 : 7, 2 : 2 et 4 : 10 sont des gloses
ecclésiastiques), une importance beaucoup moins grande accordée au
fait historique de la résurrection de Jésus, puisque la croix est, en
elle-même déjà, élévation et glorification de Jésus (p. 402 ss.), une
considération constante accordée aux paroles et non plus aux miracles
de Jésus (407 ss.), une notion de la révélation sans autre contenu que
l'affirmation christologique (p. 413 : Jesus offenbart nichts, als
dass er der Offenbarer ist), une conception de la foi où l'idée de
connaissance constitue l'élément caractéristique.

Comment expliquer une transformation si radicale et, selon
Bultmann, si heureuse du kerugma chrétien primitif L'auteur
repousse l'idée, couramment défendue, d'une dépendance du johannisme

à l'égard du paulinisme. Certes, Jean poursuit et achève la
« démythisation » du kerugma primitif amorcée par Paul, mais il le
fait sur de tout autres bases et au moyen d'une nouvelle terminologie.
L'évangile date de la fin du premier siècle, n'a pas connu de première
rédaction araméenne (p. 357) et se meut dans les catégories de la
gnose ce qui, d'ailleurs, n'exclut pas l'hypothèse d'un auteur d'origine

juive (p. 361). Mais en combattant l'esprit de la gnose
hellénistique, il s'en est profondément assimilé les exigences spirituelles,
d'où une présentation toute nouvelle du message chrétien.

Quant à la troisième et dernière partie de l'ouvrage, consacrée
à l'évolution du christianisme primitif jusqu'à l'apparition de l'Eglise
ancienne, elle est caractérisée par l'usage constant que fait l'auteur
des Pères apostoliques, dont le témoignage est reçu sur le même plan
que celui des textes tardifs du Nouveau Testament (Col., Eph., Hb.,
Pastorales, Catholiques et Apocalypse). Dans l'ecclésiologie deutéro-
paulinienne, l'auteur relève surtout la conscience que cette Eglise
avait d'elle-même. Avec Sohm, Bultmann pense que l'Eglise s'est
comprise d'abord comme une création de l'Esprit et non comme une



DEUX OUVRAGES SUR LE NOUVEAU TESTAMENT 29I

institution organisée ; mais avec Harnack et Holl contre Sohm, il
relève que l'Esprit lui-même fut créateur d'autorités et de la tradition

ecclésiastique («Il n'y a jamais eu d'Evangile sans tradition»,
p. 444). Seulement, au lieu de demeurer l'élément régulateur de l'Eglise,
les ministères organisés en devinrent bientôt l'élément constitutif
(p. 453), d'autant plus que les évêques furent alors chargés de diriger
le culte et qu'ils reçurent par là une autorité d'ordre sacramentel
(p. 454). Il en résulta, déjà à l'intérieur de la période néotestamentaire,

une profonde transformation de la conscience ecclésiastique.
L'Eglise ne se comprit plus comme le peuple eschatologique chargé
d'apporter la parole de Dieu au monde, mais comme une institution
garantissant le salut aux individus ; et c'est là, d'ailleurs, ce qui fit
son succès (p. 457). C'est dans cette atmosphère nouvelle que
surgirent, en particulier, l'évangile de Luc et les Actes des Apôtres qui
font de l'Evangile et de l'Eglise elle-même des grandeurs historiques
et «intéressantes» (p. 471). Sur les ruines des elaborations
paulinienne et johannique, la tendance est alors de « remythiser » la
doctrine tout en organisant la hiérarchie. Le salut est conçu de plus en

plus dans les catégories naïves et primitives comme un bien futur
(Héb., I Pierre, Actes, Apoc, p. 503 ss.) garanti par le sacrement ;

la foi devient une bonne œuvre et une vertu ; le moralisme de la
synagogue hellénistique envahit la pensée chrétienne et y rejoint
certaines tendances ascétiques d'origine païenne ; « le christianisme
de l'Apocalypse est un judaïsme à peine teinté de christianisme » ;

la piété (guaeßeia) remplace la décision de la foi (p. 526) ; malgré
l'heureuse réapparition des grands thèmes pauliniens chez Ignace
(P- 533-539). c'est chez Ignace aussi que l'anthropologie essentialiste
et dualiste entre définitivement dans l'Eglise : « L'extraordinaire de

la condition chrétienne ne réside plus, pour Ignace, dans la chance
d'une décision personnelle mais dans une transformation de l'être »

(p. 540). L'èyKpàTEia, vertu païenne par excellence, devient le dernier
mot de la morale chrétienne (p. 560 ss.), la distinction entre péchés
capitaux et véniels apparaît (575), une morale bourgeoise s'installe
dans l'Eglise.

Cette impressionnante description des divers mouvements qui se

partagèrent la pensée chrétienne du premier siècle a l'avantage et
les inconvénients d'une magnifique cohérence. Les avantages
surpassent sans doute les inconvénients : finesse et clarté dans les
analyses de détail, conception d'ensemble qui situe chaque document
dans un devenir conçu comme un tout, unité du point de vue critique
centré sur la conscience que le chrétien puis l'Eglise du premier
siècle ont eue de leur « situation » dans le monde. Parmi les inconvénients,

nous en voyons deux principaux. Dans sa description du
johannisme, l'éminent auteur érige en caractéristique générale et



2 92 PIERRE BONNARD

explicative un des aspects de cette théologie, qui en compte d'autres.
Dans les notions johanniques de jugement, de foi ou de vie, on voit
bien cette tendance à actualiser, à présenter comme événement
personnel ce que le kerugma primitif présentait comme mythe et
narration historique. Mais cette démythisation n'est pas si radicale
que la voit Bultmann. Les textes montrent que l'évangéliste est
retenu dans sa tendance propre par l'intuition chrétienne primitive
qui fait de l'évangile une « histoire ». Le johannisme ne nous paraît
pas si cohérent que Bultmann le voit ; en lui se rencontrent, s'affrontent

et s'amalgament dans une synthèse souvent déséquilibrée les deux
conceptions gnostique et vétérotestamentaire de la révélation
religieuse. Quant à la troisième partie de l'ouvrage, nous nous demandons
si l'auteur n'a pas été victime de la méthode régressive. Il écrit (p. 490)
qu'en citant les Pères apostoliques, il n'a pas tellement voulu décrire
l'évolution de la pensée chrétienne de la période néotestamentaire
jusqu'à l'Eglise ancienne qu'éclairer la période postapostolique elle-
même : « Plus l'évolution est considérée, plus la lumière est grande
qui tombe sur le Nouveau Testament » (p. 490). Certes Mais à

vouloir trouver dans le Nouveau Testament les germes d'une évolution

postérieure, Bultmann n'a-t-il pas succombé au schématisme
Les écrits deutéropauliniens (Col., Eph., Past., Héb., I et II Pierre)
ne sont-ils pas justement intéressants par leur incohérence, partagés
qu'ils sont entre l'intuition chrétienne authentique et les nouvelles
tendances qui apparaissaient alors dans les Eglises Et n'est-ce pas
la tâche de l'exègète de déceler ces incohérences jusqu'à l'intérieur
des mêmes documents

Dans de suggestifs Epilegomena (p. 578-591, parus pour l'essentiel
dans l'Hommage à Maurice Goguel, 1950), l'auteur déclare avoir
voulu écrire plus qu'une « reconstruction », une véritable « interprétation

» de la pensée chrétienne primitive. C'est là ce qui fait le grand
intérêt de cet ouvrage et, certes, nous savons ce qu'il faut penser du
« mythe » des reconstructions historiques dites objectives. Toute
reconstruction est interprétation personnelle. Néanmoins, ici,
l'interprétation ne fait-elle pas parfois violence à la reconstruction
historique

Dom Jacques Dupont : Les Béatitudes. Le problème littéraire ; le
message doctrinal. Bruges, Editions de l'Abbaye de Saint-André ;

Louvain, E. Nauwelaerts, 1954, 327 p.

Les études monumentales du P. Dupont se succèdent à un rythme
impressionnant. Après ses ouvrages sur le paulinisme (Gnosis, Paris,
1949, 604 p. et Sun Xristoi, Louvain, 1952, 221 p.) et ses Essais sur



deux ouvrages sur le nouveau testament 293

la christologie de saint Jean (Bruges, 1951, 319 p.), sans compter de
nombreuses contributions moins considérables, l'auteur a « tenté
d'engranger les résultats positifs des innombrables travaux
consacrés aux Béatitudes depuis cinquante ans » (p. 7). On reconnaît
dans cette étude, comme dans les précédentes, les thèses et la méthode
de l'école de Louvain, fortement influencée par l'école allemande de
la Tradition orale (Bultmann, Dibelius, K. L. Schmidt, etc.). La
première place est donnée à l'analyse littéraire des textes bibliques :

« aucune étude sérieuse ne peut plus se dispenser aujourd'hui de

passer par la forme littéraire des textes scripturaires pour arriver à
leur contenu » (p. 6). L'auteur, d'ailleurs, connaît les limites de telles
analyses (p. 122 ss.) : Elles ne sauraient déceler à coup sûr ce qui est

primitif de ce qui ne l'est pas, mais seulement ce qui l'est « probablement

» (voir aussi p. 60, 62, etc.) ; d'autre part, ses conclusions ne
sauraient être prises pour des conclusions d'authenticité, un texte
secondaire pouvant être l'écho d'une parole authentique de Jésus ;

enfin, ce que ces analyses peuvent nous dire de la rédaction des

Evangiles « laisse entièrement intacte notre foi en leur inspiration »

(p. 122).
Fort de ces principes critiques précis et nuancés, fort aussi d'une

information bibliographique presque illimitée, l'auteur a divisé son
étude en deux grandes parties portant respectivement sur la structure

littéraire du Sermon sur la montagne et des Béatitudes puis sur
leur message doctrinal.

Les trois évangiles synoptiques dépendent d'un évangile antérieur,
écrit en grec, traduction d'une collection de logia araméens due à

l'apôtre Matthieu et commentée par Papias au début du second
siècle (voir L. Vaganay : Le problème synoptique, Paris et Tournai,
1954, 474 p.). Dans sa première forme, le Sermon fut adressé aux
Douze, au moment de la constitution du collège apostolique (p. 41) ;

cela ne signifie pas, d'ailleurs, qu'il soit un programme de vie
religieuse ésotérique ; il n'y a qu'une morale supérieure, la morale
chrétienne, valable pour tout le peuple de l'Eglise (p. 36). Les Béatitudes
constituaient l'exorde du discours primitif et la parabole des deux
maisons sa conclusion, comme dans la rédaction actuelle (p. 71).
Mais Matthieu et Luc ont profondément transformé cette source.
Chez l'un et chez l'autre, le Sermon a tous les caractères d'une compilation

tardive et souvent maladroite (p. 76, 93). Pour les Béatitudes,
la rédaction de Matthieu est la plus ancienne ; Luc les a fortement
remaniées en en modifiant le cadre, en y insérant les malédictions
et en les transcrivant en style direct. Par contre, Matthieu, qui
reproduit plus fidèlement la source, l'a amplifiée et en a élargi le
sens : « Luc nous transmet mieux la teneur du document primitif,
Matthieu nous en fait mieux connaître les termes» (p. 123).



294 PIERRE BONNARD

Le message doctrinal des Béatitudes est dominé par la perspective
eschatologique, surtout visible dans celle sur les persécutés, où il
s'agit des tribulations des derniers jours (p. 135 ss.). Leur portée
christologique n'est pas moins soulignée. « Maintenant », Dieu sauve
les « pauvres » en leur envoyant son Christ : « Le bonheur messianique

que Jésus promet aux pauvres, aux affligés et aux affamés,
c'est lui qui doit l'apporter aux hommes en inaugurant le Royaume »

(p. 168, 175). Les disciples sont les « heureux privilégiés de l'ère
messianique » (p. 176). Luc a apporté deux modifications principales
à ce messianisme de la source. Il a fait d'une proclamation adressée

aux apôtres un enseignement généralisé dans l'esprit de la tradition
sapientiale. D'autre part, l'opposition qui domine les Béatitudes de
Luc n'est plus, comme dans Matthieu, celle de l'éon actuel et du
Royaume imminent, mais celle de la vie présente et de la vie après
la mort comme «compensation» aux afflgés (p. 195 ss.). Pour Luc,
les « pauvres » sont les deshérités des grandes cités de l'Empire,
tandis que pour Matthieu ce sont les humbles croyants des premières
communautés judéo-chrétiennes. En catéchète et moraliste, Matthieu
intériorise et moralise l'enseignement de Jésus ; Luc le généralise et
insiste sur le privilège de la pauvreté économique comme telle. La
« justice » dont il est question chez Matthieu est la « perfection morale
et religieuse dans toute son extension » (p. 266), la « pureté du cœur »

est la « rectitude d'intention » (p. 281) ; les « fils de Dieu » le seront,
au dernier jour, par la « déclaration » de Dieu qui les établira dans
cette dignité (p. 290). En résumé, Matthieu a adapté sa source aux
besoins d'une communauté judéo-chrétienne désirant approfondir
l'idéal moral du Maître tandis que Luc a en vue la mission chrétienne
en terre païenne. Mais primitivement, les Béatitudes avaient une
autre signification ; leur pointe était « la joyeuse annonce du salut
messianique et l'accomplissement des prophéties » (p. 299). D'ailleurs,
l'auteur s'empresse d'ajouter que ces adaptations-applications de

l'enseignement de Jésus n'eurent rien d'arbitraire ; elles n'ont fait
que mettre à jour telle ou telle «virtualité » (p. 302) des paroles de

Jésus.
Ce résumé incomplet ne saurait donner une juste idée de ce beau

travail. Ce que nous y avons surtout goûté, ce sont peut-être moins
les conclusions de théologie biblique, nouvelles surtout pour l'exégèse

catholique romaine, que la rigueur et la liberté du jugement
critique, la recherche intrépide des divers stades de la tradition
évangélique, la comparaison minutieuse des innombrables hypothèses
que l'auteur a rencontrées sur son chemin. Nos objections porteraient
sur la thèse d'un proto-Matthieu grec comme source de nos trois
synoptiques (thèse Vaganay, sur laquelle nous reviendrons par
ailleurs), sur la contradiction qu'il y a à affirmer le caractère tardif et



DEUX OUVRAGES SUR LE NOUVEAU TESTAMENT 295

composite du Sermon tout en essayant d'en retrouver une forme
primitive fort hypothétique, sur l'hypothèse historique d'un choix et
d'une institution des apôtres qui aurait précédé, dans la vie de Jésus,
le Sermon sur la montagne, sur l'idée d'une tendance de Matthieu
à « intérioriser » l'enseignement de Jésus (Matthieu a une notion
très juive de l'œuvre ; c'est Luc qui ferait plutôt de l'amour une
sympathie, un mouvement intérieur...), sur la thèse d'une assimilation

si complète par Luc du thème sapiential de la compensation
après la mort (est-il possible de faire de la parabole du riche et de

Lazare, dont personne ne connaît le sens, la clef d'interprétation des
Béatitudes de Luc sur l'idée de la justice matthéenne comme
perfection chrétienne alors qu'il s'agit, dans Matthieu comme dans sa
source grecque éventuelle, de la justice eschatologique et miraculeuse
dont le motif remonte jusqu'aux grands prophètes hébreux.

Pierre Bonnard.


	Deux ouvrages récents sur la pensée du nouveau testament

