
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 4 (1954)

Heft: 4

Artikel: Un aspect négligé de la justice dans l'Ancien Testament : son aspect
cosmique

Autor: Pidoux, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380619

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UN ASPECT NEGLIGE DE LA JUSTICE

DANS L'ANCIEN TESTAMENT

SON ASPECT COSMIQUE

Les termes français juste, justice, justifier, juge, juger, jugement
sont loin d'exprimer le sens des mots correspondants de l'hébreu

p^TO, prò, npiïï, p'?vn, tastf, tasur, taçtfp. su est

impossible de les traduire exactement, c'est parce que la notion
biblique de justice est différente de la nôtre. En voici quelques
exemples : les « actes de justice de Jahvé » que le peuple est admis
à contempler sont les victoires qu'Israël a remportées grâce à son
Dieu (mrVmpTS) "• Pour les ennemis d'Israël, ce sont autant de

défaites. Dans les récits de l'Exode les « jugements de Dieu » sont
autant de délivrances dans lesquelles Dieu a manifesté sa puissance
en faveur du peuple qu'il a élu. Dans Ex. 6 : 6 « jugement » est mis
en parallèle avec le déploiement de la force divine (rVItaj 2J"HÎ)-
L'auteur aurait pu aussi bien parler de délivrance, de salut, comme
il le fait dans Ex. 14 : 30, allusion à la disparition des Egyptiens
dans la mer Rouge. Quand Jahvé frappe l'Egypte par les dix plaies,
il la « juge ». Les « Juges » du livre de ce nom sont avant tout des
chefs de guerre, suscités par Dieu, dont la tâche consiste à délivrer
Israël de ses ennemis. On retrouve cette racine dans le titre de suffète
donné aux chefs de Carthage. Dans l'idéologie de la Guerre sainte
dont M. von Rad a si heureusement dégagé les traits principaux 2,

en combattant pour le peuple qui lui appartient, Jahvé manifeste
sa justice, comme lorsqu'il anéantit les ennemis. Il apparaît dans son
activité de juge. Si le roi est juste, s'il juge, qu'il s'agisse du roi de

l'histoire ou du roi de l'avenir, le Messie 3, c'est aussi dans l'exercice
de ses fonctions de souverain. On peut donc dire que l'Ancien Testament

ne connaît pas la notion de justice objective égale pour tous

1 Juges 5 : u, Michée 6 : 5.
2 Von Rad : Der Heilige Krieg im alten Israel, Zürich, 1951.
3 Es. 11 : 4, Ps. 72 : 1-2.



284 GEORGES PIDOUX

les hommes et pour tous les peuples. Il faut se demander dans quel
cadre s'inscrit cette justice biblique et aussi à quels mobiles elle
obéit. La réponse est facile, car dans l'Ancien Testament la justice
se manifeste toujours dans un rapport donné. Elle est toujours
conditionnée par l'alliance. C'est parce que Dieu a élu son peuple,
c'est parce qu'il a fait alliance avec lui qu'il le juge. La justice biblique
est toujours liée à l'alliance dont elle est l'expression. Agir avec
justice pour les hommes comme pour Dieu signifie toujours agir
conformément aux droits et aux devoirs de l'alliance. C'est pourquoi
les actes de justice de Dieu sont les délivrances d'Israël, peuple de

Dieu, d'une part, et la défaite de ses ennemis vivant en dehors de
l'alliance d'autre part. L'exercice de cette justice procure à celui qui
en bénéficie le salut, le bonheur, c'est-à-dire les conditions dans
lesquelles il peut se développer et vivre harmonieusement. Pour les

Israélites esclaves en Egypte, c'est la libération, pour les troupes de

Débora, la victoire sur l'ennemi, pour David, c'est d'avoir réduit
tous ses adversaires (II Sam. 7:1). Cet état est appelé dans la Bible
DÌ tŒ7, notion que nos versions traduisent imparfaitement par la

paix. Il vaudrait mieux parler de bonheur, de victoire, d'harmonie.
Mais quand il a fait alliance avec Israël par un choix librement

consenti, Dieu ne s'est pas lié au seul peuple qu'il avait élu, car cette
nation vivait dans un pays bien déterminé qui fait partie de son
héritage. Il faudrait dire de sa personne. L'alliance avec le peuple
est en même temps alliance avec le pays, avec le sol, avec la terre.
Canaan est aussi le pays de Dieu, pénétré de sa force, de sa présence,
comme Israël est le peuple de Dieu. Or, la vie de Canaan est celle
d'un pays agricole du Proche-Orient qui dépend des produits du sol.
Plus que des rares cours d'eau bibliques il a besoin des pluies, car sans
la pluie qui vient du ciel la terre ne produirait rien. Qu'on se rappelle
les terribles sécheresses de l'époque d'Elie Aussi les cieux d'où vient
la pluie, les astres qui divisent le temps sont-ils parties dans l'alliance.
C'est ce qu'affirme explicitement Osée >. Dès lors les pluies, les
produits de la terre, de belles récoltes, de riches vendanges, d'opulentes
moissons sont aussi le résultat de l'alliance et l'un de ses aspects.
Ils manifestent la fidélité de Dieu aux engagements qu'il a librement
pris, sa grâce, son amour. Ils témoignent de sa justice. L'Israélite,
qui ne distingue pas entre la faculté d'obtenir quelque chose et le
résultat obtenu grâce à cette faculté — la bénédiction est aussi bien
une force invisible donnée par Dieu que les fruits de cette force dans
leur expression la plus visible : une nombreuse famille, des succès
militaires, de riches troupeaux, des richesses2 — l'Israélite peut dire

1 Osée 2 : 21-22.
2 Gen. 49 : 25, I Sam. 26 : 25.



LA JUSTICE DANS L'ANCIEN TESTAMENT 285

que les pluies, les moissons, les vendanges sont la justice de Dieu,
puisqu'ils en sont la manifestation. C'est dans ce sens que l'on peut
parler de justice cosmique.

Cette notion de justice cosmique apparaît clairement dans trois
passages. Le règne du roi célébré dans le Ps. 72 est caractérisé par
la justice qu'il établira dans son royaume (v. 2). Celle-ci s'exercera
envers les petits, les opprimés (v. 4). Au verset 3 se lit le texte
suivant :

« Que les montagnes portent pour le peuple la paix QÌ ;U7

Et les collines la justice (HpTi»)- »

En vertu du parallélisme des membres HpTS-DIDVÌ sont à

considérer ici comme des synonymes, mais que signifient-ils Il y a dans

l'emploi identique de montagnes et collines dans Amos 9 : 13 et
Joël 3 : 18 une indication précieuse :

« Les montagnes ruisselleront de moût
et le lait coulera des collines » (Joël 3 : 18).

Mais quel sera la nature de cette HplU-QTTW du Ps. 72 On en

a la description dans le verset 16 du même psaume :

« Que le blé abonde dans le pays jusqu'au sommet des montagnes. »

Cette npTS-Dl iVÎ désigne les moissons qui manifestent la justice

de Dieu. Dieu tient les engagements qu'il a pris dans l'alliance.
Ici aussi, nous sommes en présence de la justice cosmique.

Cette même notion est exprimée dans le Ps. 85, au verset 12 :

«La vérité germera de la terre
Et la justice regarde du haut des cieux. »

Ici, comme souvent dans la Bible, justice et vérité sont
synonymes. Pour ne laisser aucun doute sur la nature de cette justice-
vérité, le verset suivant ajoute :

« Jahvé donne ses biens
Et notre sol produit ses fruits » (v. 13).

Une autre allusion aux pluies et aux produits de la terre, justice
divine, se rencontre dans Es. 45 : 8 :

« Que les cieux distillent d'en haut
et que les nuées répandent en abondance la justice.
Que la terre s'entrouvre
Afin que mûrisse le salut
Qu'elle fasse germer en même temps la justice.
C'est moi Jahvé qui la crée. »



286 GEORGES PIDOUX

Dans ce passage justice et salut désignent aussi bien la pluie que
les récoltes. Il y a encore un autre passage dans lequel la pluie est
mentionnée à côté de la justice. C'est Joël 2 : 23 :

« Réjouissez-vous à cause de Jahvé, votre Dieu,
Car il vous a donné la pluie pour justice. » »

Cette justice cosmique avait un rapport étroit avec le culte. Nous
avons déjà relevé que la terre de Canaan était dépendante des pluies
du ciel, sans lesquelles elle ne pouvait pas vivre. Le but essentiel du
culte était d'assurer la vie, c'est-à-dire la pluie et partant de bonnes
récoltes. L'étude des textes de Ras Shamra (1400 av. J.-C), qui
contiennent la mythologie cananéenne du deuxième millénaire avant
Jésus-Christ, a enrichi notre connaissance du culte cananéen et
complété ce que nous en savions déjà par l'Ancien Testament et par
les fouilles pratiquées en Palestine. En Canaan, le dieu était par
excellence Baal, qui représentait la végétation. L'agonie, la mort de
celle-ci sous l'ardeur du soleil était célébrée dans le culte comme la
passion et la mort du dieu que l'on s'efforçait de ramener à la vie. Si
les Israélites n'ont jamais identifié Jahvé avec la végétation — leur
Dieu est une personne qui ne se confond jamais avec la nature dont
il est le maître — ils ont fait du culte le lieu où se renouvelait
l'alliance entre Dieu, le peuple, le pays. Le culte israélite avait donc

pour but de renouveler l'alliance du peuple et du pays avec Dieu, de

maintenir l'ordre du cosmos, en d'autres termes de maintenir la
justice sous tous ses aspects, y compris son aspect cosmique. De là,
l'importance capitale du culte et son lien intime avec le cycle des
saisons et le caractère particulier des grandes fêtes : Pâques : fête du
petit bétail et de la moisson de l'orge ; fête des semaines : moisson des
blés ; fête de l'automne : vendanges et fruits. Le rôle essentiel joué
par la pluie dans l'économie de Canaan explique aussi la place occupée

dans le Temple de Salomon par la fameuse mer d'airain (I Rois
7 : 23...), comme aussi tous les rites de la fête des Tabernacles qui
demeuraient vivants à l'époque de Jésus. Quand celui-ci s'écrie à

cette fête : « Celui qui croit en moi, des fleuves d'eau vive couleront
de son sein » (Jean 7 : 38), il met en opposition l'eau qu'il apporte,
lui Jésus, et celle que les cérémonies du Temple étaient censées créer,
l'eau du ciel, manifestation de la justice cosmique.

1 C'est à tort que l'éditeur de la Bible hébraïque propose de considérer
npTÏ1} pour justice) comme une addition. On peut dire la même chose de

l'interprétation moralisante de la Bible du Centenaire : « Litt. : pour la justice,
c'est-à-dire pour la justification (cf. par exemple Es. 54 : 17) ; le retour de la
prospérité sera pour le peuple un signe qu'il est justifié, qu'il est rentré en
grâce auprès de Dieu » (ad loc. note f, p. 739).



LA JUSTICE DANS L*ANCIEN TESTAMENT 287

Dans le culte israélite le roi exerçait des fonctions importantes.
Il représentait la nation, bien qu'ici le terme de représenter soit

trop faible. On devrait dire que la nation était concentrée en lui,
qu'il était la nation. Le roi occupait une place de premier plan dans
les cérémonies dont le but était de renouveler l'alliance, de maintenir
la justice, de la créer. Le Ps. 72 donne l'impression que pour son
peuple le roi était le signe visible de l'ordre du cosmos. On sait qu'un
des moments de l'intronisation se situait près d'une des sources
sacrées de Jérusalem (I Rois 1 : 9, 38). Il est probable que cette
coutume avait quelque rapport avec la sanctification de l'eau si nécessaire

à la vie qu'elle était la vie.
Peut-on aller plus loin et affirmer que cette « justice cosmique »

était une des caractéristiques de la théologie de Jérusalem bien avant
que les Hébreux se fussent emparés de la ville Observant que les

rois de la Jérusalem jébuséenne portaient des noms composés de

pTS justice) ', certains auteurs ont soutenu que le dieu de cette

cité portait aussi le nom de Sédéq, appellation que les Israélites
auraient transférée à Jahvé. Dans cet emprunt on aurait alors l'origine

de la notion biblique de justice cosmique. Il est certain que
Melchisédéq est prêtre de dieu Elyôn, créateur du ciel et de la terre
(Gen. 14 : 19, 22-23). Cette dernière expression pourrait se traduire
par : dieu Elyôn qui maintient, qui garantit le cosmos, qui en assure
la durée, c'est-à-dire le garant ou créateur de la justice cosmique.
L'impossibilité dans laquelle se trouve la critique d'assigner une date
à Gen. 14 rend cette hypothèse très fragile.

Quoi qu'il en soit de cette origine, notre étude aura montré la
richesse de la notion biblique de justice dont nous avons présenté
ici un seul aspect. Alors que la tendance à spiritualiser l'Ancien
Testament, à transférer son message sur le plan de l'éthique est
générale, il est bon d'affirmer que la justice biblique se manifeste
dans la vie du cosmos aussi bien que dans celle des hommes, qu'elle
embrasse tous les domaines de cette vie, parce que la vie du monde
et celle de l'humanité sont étroitement liées. L'une et l'autre sont
possibles aussi longtemps que Dieu est juste, aussi longtemps qu'il
maintient sa justice. Cet enseignement fait ressortir le caractère
dramatique de l'existence des hommes dans l'Ancien Testament,
existence suspendue tout entière à la grâce de Dieu. En réponse à la
volonté divine qui est pour lui synonyme de vie, l'homme doit être
juste, c'est-à-dire se montrer fidèle aux engagements de l'alliance.
Celle-ci comprend aussi bien la vie morale, les commandements du

1 Melchisédéq est roi de Salem Jérusalem, cf. Ps. 76 : 3) (Gen. 14),
l'Adonisédéq de Josué aussi (Josué 10 : 1).



288 GEORGES PIDOUX

Décalogue que la pratique du culte vrai et juste, soit l'observation
des ordonnances cultiques. C'est là le sens de Michée 6 : 8 :

« On t'a fait connaître, ô homme, ce qui est bien
et ce que Jahvé requiert de toi ;

(Rien) sinon de pratiquer la justice,
d'aimer la bonté
et de marcher humblement avec ton Dieu »,

passage auquel on fait tort quand on l'interprète à la lumière de

Jean 4 : 24 : « Dieu est esprit et il faut que ceux qui l'adorent l'adorent
en esprit et en vérité. » *

Georges Pidoux.

1 Caractéristique de cette interprétation moralisante est la Bible du Centenaire

qui commente ce verset de Michée de la façon suivante (ad 1. n. e) :

« Admirable résumé de l'enseignement qu'avaient donné les grands prophètes du
VIIIe siècle : le devoir envers Dieu ne consiste pas dans la célébration de rites
quels qu'ils soient, mais uniquement dans l'adoption d'une attitude morale et

religieuse de l'être tout entier... » (c'est nous qui soulignons).


	Un aspect négligé de la justice dans l'Ancien Testament : son aspect cosmique

