Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 4 (1954)

Heft: 4

Artikel: Enseignements et questions du XlIXe siecle théologique
Autor: Senft, Christophe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380617

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380617
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ENSEIGNEMENTS ET QUESTIONS
DU XIXe SIECLE THEOLOGIQUE

L’évolution actuelle n’est guére favorable & une mise en valeur
de la pensée théologique du XTIXe siecle.

Le libéralisme théologique, ce phénomeéne extrémement com-
plexe et ambigu de la théologie issue de Schleiermacher, est regardé
aujourd’hui comme une somme de toutes les hérésies. La critique
qui s’est exercée contre lui ne peut d’ailleurs guére étre réfutée,
bien qu’elle soit souvent massive et trop ignorante de la situation
historique et des intentions théologiques de ceux qu’elle attaque.
Comment expliquerait-on autrement I’état d’infériorité et de confu-
sion dans lequel se trouvait la théologie protestante il y a trente
ans ? Ernst Troeltsch, le dernier grand théologien libéral, une intel-
ligence singuliérement lucide, avait d’ailleurs lui-méme tiré les
conclusions : huit ans déja avant sa mort survenue en 1923, il
échangeait contre une chaire de philosophie la chaire de théologie
reconnue intenable.

Quelles raisons, dés lors, peuvent nous engager a nous tourner
vers cette période de la théologie ? Dénoncer une fois de plus le
danger que firent courir a la théologie les diverses philosophies qui
fascinérent alors les théologiens ? Il est permis de penser que cette
besogne a été accomplie d'une maniere valable, par Karl Barth
avant tout, et si le danger d’une altération de la théologie existe
aujourd’hui comme a toutes les époques, il ne vient plus guére des
grandes idéologies du XIXe siécle. Mais il y a une autre raison,
tout aussi sérieuse, de nous tourner vers ce passé. Le XIX¢ siecle
n’est pas uniquement un sieécle d’erreur. Dans 'emploi qu’il fit —
certes avec une surprenante absence de sens critique — de diverses
formes d'une pensée fondamentalement étrangeére a la théologie, se
manifestent paradoxalement des éléments de vérite, et il faut le dire :
des éléments essentiels. Il ne s’agit pas seulement de ces questions
de méthode, dans lesquelles méme les juges les plus séveres accordent
a ce siecle quelque mérite. En face de l'orthodoxie, qui avait serré
dans ses formules la révélation et la foi, 1l a posé des questions qui

17



250 CHRISTOPHE SENFT

doivent rester actuelles, parce qu’elles sont inhérentes a4 la nature
méme de la révélation et de la foi qu’elle fonde, et il serait dangereux
que par simplification dogmatique, ou par opportunisme ecclésias-
tique, ou par traditionalisme, nous laissions ces questions dormir,
ou que nous leur déniions toute pertinence et tout caractére propre-
ment théologiques.

Entendons-nous ! il est vrai que cette théologie a subi a son
dommage l'influence d’'une pensée essentiellement différente de la
pensée biblique ; elle ne connait pas vraiment la transcendance de
Dieu et de sa révélation. Nous ne pouvons, sans trahir la théologie,
adopter les idées philosophiques sur la base desquelles les théologiens
du libéralisme ont cru résoudre les problémes qui leur étaient posés.
Interpréter la révélation, & la maniére de Baur, comme le progrés de
I'esprit prenant conscience de lui-méme au moyen de I'histoire qu'’il
projette hors de soi, ou a la maniére de Schleiermacher et de Troeltsch,
comme une actualisation et une concrétisation historique d’une sorte
d’a priori religieux de l'esprit humain, serait une erreur fondamen-
tale. Mais c’en serait une autre, aussi grave, de se fermer a leurs
questions, seulement parce qu’ils ont fait aux philosophies de 1’époque
des emprunts de substance et de forme, qui rendent singuliérement
ambigués leurs intentions et leurs réalisations.

Le libéralisme théologique appelle la critique ; mais la vraie
critique, qui est une attention pleine de discernement, une attitude
fonciérement dialectique ; 1'attitude de l'interlocuteur qui interroge,
écoute, veut saisir les intentions, qui risque un dialogue, dans lequel
il n’est pas d’avance sfir d’avoir raison. Il faut écouter les questions
et entrer dans les problémes que se sont posés les théologiens libé-
raux : qui sait s’il ne tombera pas quelque lumiére sur notre situation
et sur nos questions ?

LAUTHENTICITE DE LA CONNAISSANCE DE DIEU

Dans les céleébres Discours sur la religion que Schleiermacher
publia en 1799, et qu'on considére avec raison comme une espéce
de charte de la théologie libérale, se trouve cette déclaration : « Vous
ne pouvez croire en Dieu par décision arbitraire, mais seulement
par nécessité vraie » (Ihr kénnt ihm nicht glauben willkiirlich, sondern
weil ihr miisst). On pourrait l'inscrire comme motto en téte non
seulement de I'ceuvre théologique de Schleiermacher, mais de toute
Ihistoire subséquente de la théologie ; elle en exprime en effet une
préoccupation maitresse : libérer la foi des contraintes extérieures,
la placer en présence de la vérité elle-méme, qui par sa propre force
s’emparera de I'homme et le persuadera.



ENSEIGNEMENTS DU XIX® SIECLE THI::OLOGIQUE 25T

Pourquoi cette préoccupation s’est-elle imposée au point de
dominer pendant plus d’un siécle la réflexion théologique, et chez
des hommes a premiére vue fort différents de formation et d’orien-
tation ? La critique a laquelle on a soumis la théologie libérale, pen-
- dant ces derniers trente ans, a interprété la réaction du XIXe siécle
contre I'orthodoxie comme une attaque contre la révélation trinitaire,
c’est-a-dire contre la notion biblique de la parole de Dieu, selon
laquelle Dieu, libre et souverain en sa transcendance, est seul le
«sujet» de la révélation, et se révéle lui-méme par lui-méme. La
théologie, depuis Schleiermacher en tout cas, de théocentrique serait
devenue anthropocentrique, en ce sens qu’elle aurait délibérément
substitué 'homme a Dieu, I'esprit au Saint-Esprit, la religion a la
révélation. Il est certes impossible de contester quen fait ¢’ait été
le cas; il suffit, pour s’en convaincre, de lire par exemple dans les
prolégomenes de la Glaubenslehre de Schleiermacher sa théorie
évolutionniste de la révélation, ou chez Ritschl, cinquante ans plus
tard, la théorie, étonnante de la part d’un théologien qui se croyait
particulierement fidéle a la tradition des réformateurs, suivant
laquelle la religion est le postulat de la liberté de 1'esprit humain,
une sorte de compensation qui le fait échapper a 'emprise des déter-
minismes naturels. Et pourtant, pour qui veut bien prendre en consi-
dération les raisons que Schleiermacher et ses aprés-venants donnent
de leur réforme de la théologie, cette interprétation du libéralisme
ne saurait étre massivement maintenue. On n’a pas le droit d’ignorer
délibérément des intentions théologiques explicites, et de leur en
substituer d’autres, idéologiques, déduites et construites 2 partir des
aberrations essentielles de cette théologie. On ne doit pas, par exem-
ple, tirer argument des larges emprunts que Schleiermacher a faits
a la pensée romantique (univers, infini, Gefiihl, évolution de 1'esprit),
pour interpréter sa polémique contre ’orthodoxie et tout le chemine-
ment de sa pensée simplement comme l'expression de sa position
philosophique, s’autorisant ainsi & n’en pas tenir compte.

Au fait, quand Schleiermacher dit : « Vous ne pouvez croire en
Dieu par décision arbitraire », est-ce le romantique qui parle ? Et
si c’était aussi le romantique, cela exclut-il d’emblée le bien-fondé
de sa déclaration ? A-t-on le droit de penser a priori qu’elle équivaut
a un pur et simple refus de croire, et que la raison s’érige ici en juge
de la révélation ? Rien ne serait plus arbitraire, en vérité: on lui
ferait dire ainsi exactement le contraire de ce qu’elle signifie. Car
qu’est-ce que cette « décision arbitraire » contre laquelle il proteste ?
En conformité absolue avec la doctrine la plus stricte du Saint-Esprit,
il entend par la une décision qui serait le fait de I'initiative de I’ homme,
ne serait pas obtenue en 'homme par la vérité de la révélation elle-
méme. La doctrine courante oppose 'homme qui reste incroyant,



252 CHRISTOPHE SENFT

parce qu’il entend ne s’appuyer que sur sa raison, a 1’homme que
le Saint-Esprit a éclairé et qui croit. Rien de plus juste. Mais Schleier-
macher pense a autre chose : il oppose I'homme qui croit parce que
la révélation 1'a elle-méme convaincu de sa vérité, a celui, précisé-
ment, qui croit «par décision arbitraire», c’est-a-dire qui s’est
convaincu lui-méme, par teutes sortes d’arguments historiques et
dogmatiques, dont sa raison s’est emparée. Cet homme n’est pas
vraiment croyant, mais crédule, et c’est a cette crédulité, non a la
foi, qu’en ont les hommes du XIXe siécle. Les preuves en sont telle-
ment surabondantes, dans tous les secteurs de leur réflexion théo-
logique, qu’on ne s’y arréterait pas, s'il n’y avait pas a ce sujet
tant de malentendus entretenus avec ténacité.

Voici des exemples, familiers a tout lecteur de la Dogmatique
de Schleiermacher. On a voulu légitimer la foi, en invoquant les
maracles que relatent les Evangiles : Jésus a fait des miracles, il est
donc le Fils de Dieu et fondé a exiger la foi. Cette légitimation n’a
pas de valeur ; elle suppose que l'action de Dieu dans l'histoire se
manifeste en des phénomeénes constatables objectivement comme les
phénomeénes naturels, et qui permettraient de déduire logiquement
la qualité divine de lhistoire ou ils se produisent. En réalité, dit
Schleiermacher, au niveaw des phénoménes il n’y a pas de miracles,
mais uniquement des faits naturels non encore expliqués scienti-
fiquement. Celui qui prétend fonder la foi des autres ou la sienne
par un tel raisonnement, provoquera tout au plus la « décision arbi-
traire » de croire, suscitera une fausse foi, une foi privée de fonde-
ment vrai, et qui portera en elle, consciemment ou non, une pénible
incertitude. C’est peut-étre dans cette perspective que devient
compréhensible l'affirmation de Schleiermacher, selon laquelle la
résurrection du Christ ne fait pas partie, & proprement parler, de la
christologie. Affirmation un peu subversive, cela va sans dire, mais
qui ne reléve pas, simplement, comme on pourrait le penser, du
scepticisme rationaliste : Schleiermacher pense a l’emploi qu’on
faisait (et qu’'on fait d’ailleurs encore) de la résurrection comme d'une
preuve historique de la divinité du Christ. L’adhésion, si on I'emporte
de cette maniére, n’aura pas en elle de certitude valable. Il en va
de méme, tous les théologiens du XIXe siécle sont d’accord sur ce
point, de toute argumentation tirée de l'smspiration des Ecritures.
La Bible est inspirée ; cela se reconnait, dit-on, a tels ou tels signes,
prophéties, miracles, accomplissements de prophéties, exactitude his-
torique des récits, etc., et puisqu’elle est inspirée, il faut croire ce qu’elle
dit. On suscite ainsi une foi [inauthentique, suspendue a des faits
abusivement déclarés probants, et il n’est pas nécessaire de dire
qu’en outre on confond ici avec la foi en Dieu une confiance plus ou
moins justifiée en 'exactitude documentaire des témoignages bibliques.



ENSEIGNEMENTS DU XIX® SIECLE THEOLOGIQUE 253

Un dernier exemple, d'un ordre tout différent, jette un jour par-
ticuliérement clair sur les intentions réelles de cette théologie. Trai-
tant, dans le corps de son livre, de la cause de la foi, Schleiermacher
s’en prend au luthéranisme vulgaire, a cette sorte de méthodisme, qui
veut convaincre de la nécessité de Jésus-Christ, en tracant un sombre
tableau de la miseére du pécheur : précher la loi pour justifier la grace.
De cette maniére aussi la foi est remise A l'initiative de 1’homme,
puisqu'il doit se convaincre de la vérité de 'Evangile de la grace
non par la vérité de cet Evangile, mais par un jugement qu’il
porte sur son état de perdition. Foi inauthentique, puisque, dit
Schleiermacher, «le Christ n’est devenu le Rédempteur que par le
croyant ».

Ces exemples (on en trouverait une multitude chez d’autres
auteurs) suffisent a montrer ce que veulent les hommes du XIXe siecle :
s’opposer au systéme orthodoxe, qui fait reposer la foi sur un ensemble
de démonstrations historico-dogmatiques et substitue au Christ vivant
d’inefficaces raisonnements. « Vous ne pouvez croire par décision
arbitraire » : ils ont consacré une somme énorme d’efforts, pendant
cent ans, de Schleiermacher & W. Herrmann, 4 combattre les erreurs
qui engendrent cet arbitraire, et la tendance de beaucoup a la cri-
tique « négative » se justifie dans une trés large mesure par la néces-
sité de détruire les fondements trompeurs sur lesquels 1’orthodoxie
entendait édifier la foi.

Bien entendu, on ne cherchait pas la négation pour elle-méme,
encore moins voulait-on saper la foi en Jésus-Christ en détruisant
sournoisement les objets auxquels elle s’attache; mais il fallait
montrer ce qu’'ont de faux et de dangereux pour la foi certaines
exigences de l'orthodoxie, pour permettre a la foi de s’en dégager
sans remords, et lui faire retrouver sans obstacles en son objet vraz
sa certitude authentique. « Vous ne pouvez croire que par nécessité
vraie » — la fol n’est possible et vraie, que si 'objet auquel elle est
appelée a s’attacher nous a lui-méme persuadés valablement de sa
vérité. La fol n’est pas la conclusion d’'un syllogisme, ol entrent
comme prémisses les miracles, ou linspiration des Ecritures, ou
encore la misere du pécheur ; elle est 'adhésion que la vérité elle-
méme emporte en nous par sa propre puissance. Telle est, en frappant
accord avec la doctrine classique du Saint-Esprit, la thése que 1'on
retrouve a la base des théologies libérales les plus diverses. Il ne
s'agit donc nullement, comme on laffirme souvent, de supprimer
I'objet de la foi, pour faire d’elle une conviction purement subjective,
une simple sincérité religieuse, mais de montrer comment la foi sera
fondee, liée a son objet par un lien vrai.

C’est ici qu’il faut parler de la notion d’expérience, qui a joué
un si grand role dans la théologie de toute cette période, notion dont



254 CHRISTOPHE SENFT

nous nous méfions aujourd’hui pour tant de raisons. L’expérience
a €té comprise et définie de maniéres fort diverses par les hommes
et par les écoles du XIXe siécle ; mais on peut distinguer deux ten-
dances, dont I'une semble parfaitement normale, tandis que l'autre
est un danger pour la foi. Pour les uns (peut-étre sont-ils la majorité)
I’expérience religieuse reste liée étroitement, par un lien de causalité,
a un objet extérieur a I'homme, qui se présente a lui dans une histoire
concrete, et qui est défini par une doctrine précise. S’ils insistent
sur le caractére d’expérience de la foi, ce n’est point pour nier l'exis-
tence, la priorité et la nécessité de l'objet, mais pour se distancer
de l'intellectualisme doctrinal de I'orthodoxie, ensuite duquel la foj
s’était déformée en une adhésion plus ou moins aveugle a des dogmes
abstraits. Pour eux l'expérience est la rencontre réelle sur le plan de
la réalité personnelle, le jaillissement de la vérité et l'illumination
de 'homme par celle-ci. Pour les autres, 'expérience religieuse tend
a n'étre qu'une manifestation toute subjective de la religiosité de
I'homme, religiosité qui fait partie de sa structure psychologique
comme lintelligence, le sens artistique, ou la compréhension des
chiffres. Ils concédent volontiers que cette religiosité s’appuie sur
les formes historiques de la religion, ou qu’elle a besoin de se solidifier
en de telles formes pour vivre, comme certains animaux trop mous
ont besoin d'une coquille ; mais ces formes historiques ne sont pas
essentielles, et elles doivent étre périodiquement anéanties, afin que
la religion retrouve son essentielle autonomie. Telle est, trés en gros,
la pensée de Troeltsch, a I'époque ou il était encore professeur de
théologie, et venait entretenir les étudiants chrétiens, A Aarau, de
I'importance de l'historicité de Jésus pour la foi (1910).

C’est bien de deux femdances que nous parlons, non de deux
conceptions nettement opposées ; car force nous est de reconnaitre
que méme chez les théologiens de cette époque, qui ont insisté vigou-
reusement sur la priorité de l'objet et sur le lien de causalité qui
lie la foi a lui, il s’en faut de beaucoup que 1’objet de la foi soit congu
dans sa radicale et irréductible objectivité. Ils sont trop imprégnés
de la pensée humaniste du siécle pour comprendre vraiment la
transcendance de Dieu et de sa révélation, et pour saisir en sa pureté
I'idée de cette rencontre qu’ils voudraient décrire. F. C. Baur, par
exemple, qui a pourtant insisté sur ce qu'ont de commun le piétisme
et le rationalisme, et qui reproche aux deux leur subjectivisme, par
lequel ils privent la foi de son point d’appui dans l'objet, préte lui-
méme le flanc a pareille objection. Nourri de la pneumatologie de
Hegel, il identifie I'Esprit de Dieu et 'esprit de !'histoire, la cons-
cience religieuse et la révélation ; comment pourrait-il alors faire
valablement la critique du subjectivisme et donner de l'expérience
religieuse une description théologiquement satisfaisante ?



ENSEIGNEMENTS DU XIX® SIECLE THEOLOGIQUE 255

Il reste pourtant que lintroduction par Schleiermacher de la
notion d’expérience, dés le début, fut un événement théologique
positif, un progrés malgré ses évidentes ambiguités. Si la rencontre
de Dieu et de I’homme se produit dans le plan de la réalité historique
et personnelle, la certitude de la foi, jaillie de cette rencontre, est
une certitude authentique, fondée sur 'objet lui-méme et portant en
elle une comnaissance vraie. Ma certitude sera vraie, parce qu’elle
a pour cause le Christ lui-méme ; non une idée ou un dogme du
Christ, mais, comme Schleiermacher s’exprime, l'smpression (Ein-
druck) qu’il m’a donnée de lui. L’impression et la certitude ne se
succédent évidemment pas comme deux phases distinctes, hypothése
et conclusion ; 'impression, dit-il, devance la certitude d'un inter-
valle «infiniment petit»: elles sont les éléments simultanés d'un
méme fait de conscience, mais associés de telle maniére que l'un,
I'impression émanant du Christ, a la priorité sur l'autre, dont il est
la cause. La vérité du Christ, en tant qu’elle m’a personnellement
atteint, fonde ma foi.

Voila qui situe cette théologie, malgré tout, assez prés de la
meilleure tradition. Elle ne s’oppose pas a la doctrine de 1'Eglise,
mais a sa forme altérée dans le systéme orthodoxe. On avait vrai-
ment trop oublié que les dogmes sont des vérités d’existence, parlant
de Dieu tel qu’il se montre dans sa révélation, appelant 1’homme
a la connaissance et a la décision, et ils étaient devenus ainsi des
vérités purement « métaphysiques», statiques, fermées sur elles-
mémes, appelant une adhésion abstraite et sans vérité — une foi
qui est en réalité, comme Wilhelm Herrmann 1l’a dit et redit avec
vigueur au début de notre siécle, un vain tour de force de I'homme
resté seul avec lui-méme.

« Croire par nécessité vraie », voila ce que cherche Schleiermacher,
et aprés lui la théologie de tout un siécle. Croire sur la foi de la vérité
elle-méme, qui seule peut étre vraiment 1'objet de la foi ! Reconnais-
sons la confusion dans laquelle s’est faite cette recherche, en raison
de l'ignorance dans laquelle on se trouvait, de la véritable nature
de l'objet, la révélation de Dieu en Jésus-Christ : il serait vain de
contester que les enracinements divers dans la pensée du siecle n’aient
causé un peu partout une catastrophique perte de substance théo-
logique. Mais tout cela, encore une fois, ne nous autorise pas a nous
désintéresser de cette recherche, que tout un siécle a vouée a l'au-
thenticité de la connaissance et de la certitude religieuses. Et faut-il
ajouter que dans la mesure oll on pensera pouvoir négliger I’enseigne-
ment du XIXe¢ siécle relatif & ce probléme, on s’expose a retomber
soi-méme dans le filet des exigences arbitraires de 1’orthodoxie ?



256 CHRISTOPHE SENFT

LA CONNAISSANCE HISTORIQUE DE LA BIBLE

Mais il ne suffisait pas de délier la foi des fausses autorités et des
fausses garanties. Il fallait encore que la vérité divine, qui est I'auto-
rité légitime, soit libérée, puisse apparaitre, dégagée de faux appuis,
en sa force propre. Ce n’est pas une coincidence fortuite, si I'effort
tenace du XIXe siécle vers la certitude religieuse dans la subjectivité
a été doublé constamment d’un effort tout aussi tenace pour arriver
a une connaissance objective de la Bible. Ces deux efforts convergent,
et il n’est pas difficile de déceler leur cause commune.

Reportons-nous un instant au XVIIIe siécle, I'époque qui a vu
la naissance, en Allemagne, de la théologie biblique et de la critique.
Nous voyons des théologiens rationalistes, comme Semler, Reimarus
et a sa suite Lessing, mettre systématiquement en doute les opinions
traditionnelles sur la Bible et la valeur historique de ses témoignages.
On se plait a relever les contradictions, celles en particulier qui
abondent dans les récits de la résurrection du Christ. Pourquoi cette
activité soudaine et violente de la critique ? Parce qu’on est fatigué,
a des degrés divers, de la soumission a une Bible dont la doctrine
de l'inspiration littérale a fait une loi. En fait, c’est moins la Bible
qu'on vise que le systéme théologique dont elle est évidemment le
point vulnérable. Dans I’esprit des meilleurs théologiens rationalistes,
il ne s’agit pas de ruiner le prestige de la Bible — ils sont préts a
la reconnaitre, bien que d’'une autre maniére, comme autorité —
mais de prendre appui sur elle pour échapper a un réseau d’autorités
sans vérité, auxquelles on ne veut plus se soumettre. On voit donc
que dans cette premiére phase déja, 1'étude historique de la Bible
— si on peut appeler étude un brassage plutét désordonné de la
matiére — est étroitement liée a la question de l'autorité vraie ;
malgré d’évidentes différences, il y a une certaine analogie avec ce
qui se passa lors de la Réforme.

L’effort confus du XVIII® siécle n'est-il qu'un mouvement de
rebellion de 'homme moderne contre Dieu ? Non. Ces hommes qui
se plaisent a renverser les autorités, on pourrait dire, un peu par-
doxalement, qu’ils ont au contraire un sens de l'autorité plus argu
que leurs adversaives. Leur recherche d'une vérité a laquelle ils puis-
sent se soumettre librement, d'une vérité donc qui les soumette par
sa propre vertu, est a plus d'un égard plus prés de la foi que 1'auto-
ritarisme des autres. De méme on peut et doit affirmer que la liberté
scientifique dans I’étude historique de la Bible est une preuve, non
d’incrédulité, mais d’une confiance plus grande en l'indestructible
vérité. La Bible semble avoir payé¢ au XVIII® siecle pour les erreurs



ENSEIGNEMENTS DU XIX® SIECLE THEOLOGIQUE 25%

de T'orthodoxie autoritaire, mais ce n’est qu'une apparence : prati-
quement dépossédée de son influence par la dogmatique orthodoxe,
elle fait, a la faveur des antagonismes violents de ce temps, sa rentrée
dans le circuit de la réflexion théologique. Les conditions essentielles
d’une remise en valeur de la Bible commencent a se réaliser des le
moment o, faisant front contre la théopneustie, on devient cons-
cient sinon déja du probléme, du moins de la nécessité d'une étude
historique de la Bible.

Dés le XIXe siécle, la réflexion se clarifie d’ailleurs. La théologie
de Schleiermacher a ramené un certain calme, en montrant qu’aban-
donner la doctrine de I'inspiration littérale ne change rien a la valeur
des témoignages comme tels; on est dés lors plus détendu devant
la Bible, et on peut essayer, sans paraitre sacrilege, de la voir comme
elle se donne, avec toutes les marques de son humanité. Le roman-
tisme a aiguisé le sens historique et trés fortement ébranlé I'illusion
d’une religion raisonnable universelle: on ne cherchera plus dans
la Bible les « vérités éternelles de la raison » et on s’attachera a ce
qu’elle a d’individuel et de concret. Sous l'influence de la science
historique profane, fécondée surtout par Hegel, les théologiens se
mettent & réfléchir aux conditions d'une connaissance historique de
la Bible.

Mais n'y a-t-il pas un immense danger 4 soumettre la Bible a
I’étude historique ? La critique, inséparable de 1’é¢tude historique,
n’est-elle pas essentiellement contraire a la foi, puisqu’elle s’autorise
— au nom de critéres que la raison a déclarés valables — a juger
de la valeur des récits et des documents ? La fameuse « Vie de Jésus»
de D. F. Strauss, parue en 1835-1836, jette un jour aveuglant sur
les risques courus. Mettant le doigt sur les contradictions et les incohé-
rences des Evangiles et sur le caractere légendaire de certains de
leurs récits, Strauss montre qu’ils ne sauraient étre considérés comme
des documents relatant objectivement les faits : 1'histoire de ' Homme-
Dieu Jésus lui apparait comme le mythe dans lequel la chrétiente
primitive a enrobé une «idée», celle, chére aux idéalistes, d'une
humanité a la fois nature et esprit. Cette conclusion est inacceptable.
Mais que valent les prémisses ? Et si elles sont valables, ne serait-ce
qu’en partie, la menace la plus grave pése sur les faits de la révé-
lation : ne seront-ils pas, si on laisse faire la critique, livrés a 1'arbi-
traire, vidés de leur divine objectivité, pour se muer en de simples
faits de conscience ?

On ne s’étonne pas que les orthodoxes aient dépensé une somme
énorme d’efforts pour neutraliser la réflexion critique ! D’une part
se manifesta une opposition massive a toute réflexion critique, peu
efficace d’ailleurs, parce que ceux qui continuaient de croire possible
un retour pur et simple a ce qu’ils appelaient la foi, étaient tout de



2 58 CHRISTOPHE SENFT

méme dans une position trop fausse et embarrassante. D’autres
s’attachérent a trouver des compromis, des positions intermédiaires
propres a faire la part de la foi et celle de la science ; mais cette
tendance, aussi peu au clair sur la science que sur la foi, ne pouvait
aboutir qu’a une confusion défavorable aux deux. Ainsi Hofmann,
qui connait fort bien les problémes, et dont le cas est pour cette
raison particuliérement frappant. Il pense sérieusement que la cri-
tique historique peut et doit intervenir librement... quand il ne
s’agit que de faits tout extérieurs, par exemple de questions de chiffres
et de dates, mais que les récits et affirmations se rapportant directe-
ment & I'ceuvre du salut (Heilsgeschehen) sont eo ipso intangibles,
leur contenu théologique postulant et garantissant leur historicité.
Ainsi la naissance virginale, ’ascension comme Luc la raconte, sont
des faits historiques dans le sens le plus banal ; I'Anesse de Balaam
a parlé, les prophéties de Daniel remontent au temps de Nébucad-
netsar...

Ces louvoiements ne ménent a aucune solution vraie. Car il faut
se rendre a I'évidence: le risque est inévitable, 4 l'instant ol
I'on s’engage dans la voie de 'étude historique. Dés le moment ol
I'on cherche a connaitre la Bible sans laisser des idées toutes faites
masquer les données historiques et paralyser la recherche, dés le
moment, autrement dit, ot l'on se propose méthodiquement de
connaitre 1’Ecriture en n’interrogeant qu’elle, on se trouve en pré-
sence d'une Bible privée de cette espéce de cuirasse dont I'orthodoxie
I'avait revétue, d’'une Bible, par analogie au vere homo du Christ,
vere humana, qui n’a en quelque sorte qu’elle-méme pour se faire
connaitre et pour se défendre.

Il y a un risque ; il faut le courir. La théologie traditionnelle,
avec sa conception plus ou moins docéte de I’Ecriture, ne pouvait
ni comprendre le probléme par le dedans, ni accepter ce risque. C’est
le grand F. C. Baur qui attaqua le probléme et le fit avancer. Il
n’était pas 'homme & chercher une position de repli, ou a supporter
le mélange confus de deux méthodes qui s’excluent ; il pensait qu’il
faut suivre jusqu’au bout la vérité qu'on commence d’entrevoir. A
mille signes on reconnait le caractére humain de la Bible et I'enra-
cinement de ses témoignages en des lieux précis de 'histoire ; on ne
peut plus prendre les récits pour des relations strictement objectives.
Eh bien, si la conception traditionnelle nie ou du moins voile des
faits évidents, il faut honnétement la sacrifier, et pousser a fond
I’étude historique, a laquelle la Bible elle-méme invite. Le mot d’ordre
de Baur sera: ne pas marchander avec Strauss, mais aller plus loin
que luz. Strauss a montré que les Evangiles ne sont pas des chroniques
objectives. Serait-ce une catastrophe ? N’est-ce pas plutét la pre-
miére étape vers une connaissance plus réelle ? Si leurs témoignages



ENSEIGNEMENTS DU XIX® SIECLE THEOLOGIQUE 259

s'inscrivent dans une histoire, il n’y a pas d’autre méthode, pour les
connaitre, que 1’étude historique et critique, avec ses risques.

On sait que Baur s’est appuyé sur la dialectique de Hegel, qui
lui paraissait fournir le schéma suivant lequel il est possible de
comprendre le mouvement de l'histoire apostolique. Mais ce n’est
pas tant ce schéma, si fécond & certains égards, qui nous intéresse
ici ; chacun sait d’ailleurs qu’il s’est révélé caduc. L’enseignement le
plus important que Baur recoit de Hegel, c’est que la vérité divine
est une histoire et a une histoire, et le fait capital qu’il a mis en lumiére,
c’est que les témoignages bibliques, s’ils ne sont pas, au sens courant,
des relations historiques, n’en sont pas moins historiques, parce
qu’ils sont la vérité divine elle-méme dans son cheminement histo-
rique. Il dit, dans son langage, que les écrits bibliques sont les mani-
festations de la conscience religieuse chrétienne a diverses étapes et
en diverses situations de la vie et de la pensée de I'Eglise apostolique,
dans les perspectives et avec les moyens d’expression divers des
différents témoins.

Il faudrait mal le connaitre, ou ignorer délibérément le besoin
d’objectivité qui se manifeste partout dans son ceuvre, pour penser
que Baur veuille ainsi nier le caractére objectif de la verité qu’attes-
tent les écrits bibliques. Ce qu’il veut, c’est rendre compte de la
diversité des témoignages (par exemple des Evangiles synoptiques
et de Jean) en saisissant l’histoire a laquelle ils appartiennent. On
connaitra plus réellement la Bible et ses témoignages si on parvient
a mettre en lumiére leurs origines, les circonstances auxquelles nous
les devons, les intentions théologiques particuliéres qu’ils expriment.
C’est aussi distinguer vérité de foi et fidélité documentaire : ainsi
la foi ne consistera pas a croire, avec plus ou moins d’empressement,
a I'historicité de tous les témoignages, mais 4 saisir en eux la vérité
dont ils sont l'histoire, et & vivre dans cette vérité. A la liberté de
la recherche historique, condition d'une objectivité véritable, corres-
pond la liberté de la foi, qui ne doit étre liée que par la vérité elle-
meéme.

11 va sans dire qu’en suivant cette ligne, Baur ébranle a chaque
pas les idées généralement admises et suscite des oppositions irré-
ductibles chez ceux qui veulent soustraire la Bible, au moins partielle-
ment, au libre-examen de l’historien. Il a détruit, disait-on, 'objet
surnaturel de la foi, en noyant dans 'histoire 1'histoire apostolique-
Certes, personne ne voudra aujourd’hui défendre les idées philoso-
phiques qui ont trop influencé sa méthode, orienté sa recherche et
déterminé ses conclusions : elles font violence a l'histoire et nient
la révélation. Et pourtant, il faut étre d’accord avec lui, quand il
déclare hautement que la méthode historique et critique, accusée
d’étre négatrice, a en réalité une fonction éminemment conservatrice.



260 CHRISTOPHE SENFT

Ce qu’elle veut abolir, ce sont les idées toutes faites, souvent fausses,
qui s’interposent entre l'objet et celui qui veut le connaitre; ce
qu’elle cherche, c’est, au travers des risques que cela comporte, une
connaissance plus juste de la Bible, fondée sur ce que la Bible elle-
méme, en sa complexité historique, laisse percevoir. Il lui arrive de
se tromper, et aussi de troubler le calme de I’Eglise par ses décou-
vertes. Mais comme Baur 'a dit : dans les Eglises issues de la Réforme,
qui sont celles a la fois de la dépendance absolue et de la libre res-
ponsabilité, la critique historique, 'effort de connaissance dans la
liberté, 'interrogation méthodique de l'histoire que s’est donnée la
vérité divine, sont une fonction nécessaire et vitale de la théologie,
au service de la Bible et de I'Eglise.

b3
% *

Nous avons parlé avant tout de Schleiermacher et de Baur,
incontestablement les deux sommets de ce siécle théologique. On
pourrait dire que le premier a mis au centre de sa réflexion le pro-
bléme de l'authenticité, de la vérité subjective de la foi, le second
le probleme de la connaissance réelle, objective de l'histoire qui est
le fondement de la foi. Nous avons vu que le premier, en insistant
sur le caractére d’expérience de la foi, n’a pas voulu nier I'objet
auquel elle s’attache, mais insister, en face du dogmatisme abstrait
de lorthodoxie, sur le fait que seule une subjectivité directement
éclairée par l'objet en sa vérité sera le lieu d'une for authentique,
tandis que le second, en posant face & une science biblique dogma-
tisée U'exigence de la liberté historique et critique, n’entendait nullement
livrer la vérité et les textes bibliques au bon plaisir du savant, mais
au contraire, en libérant la recherche, leur restituer la lzberté d’étre
ce qu'ils sont et de dive ce qu’ils sont.

Est-il nécessaire de dire l'élémentaire nécessité de ces deux
efforts ? Si c’est 4 I’homme que Dieu s’adresse en Jésus-Christ, il
faut bien que I’homme soit réellement atteint ; et si Dieu lui parle
par la Bible, il faut bien qu’on fasse l'effort le plus persévérant et
le plus méthodique pour connaitre ce qu’elle dit et dans quel sens
elle le dit. Cela semble aller de soi, et chacun est d’accord. En réalité,
de cet accord a la pratique il y a un chemin, Le renouveau théolo-
gique des trente derniéres années nous a fait assurément retrouver,
pour notre bien et celui de I'Eglise, une expression plus vraie de
I’Evangile. Mais on peut craindre que ce renouveau ait été aussi un
peu une réaction, avec ce que cela peut comporter d’aveuglement ;
en se séparant des erreurs théologiques du XIXe siécle, ne s’est-on
pas un peu trop désintéressé de ses lecons et désolidarisé de ses
légitimes exigences ! On a eu raison de se défendre des intrusions



ENSEIGNEMENTS DU XIX® SIECLE THEOLOGIQUE 261

de la pensée humaniste du XIXe siécle et du subjectivisme qui en
résulte ; mais on a eu le tort, dans la pratique et souvent méme,
en fait, dés le fondement dogmatique, de nier la subjectivité, c’est-
a-dire I'homme réel qui doit connaitre Dieu et croire, et on s’approche
dangereusement d'un nouvel objectivisme doctrinal. Erreur paralléle
dans le domaine biblique ! On a eu raison, certes, d’affirmer la souve-
raineté de la parole biblique et de critiquer une critique trop empres-
sée a soumettre la Bible aux perspectives idéologiques du siecle.
Mais, sans nier en théorie les droits trop évidents de la méthode
historique, on risque de pencher en pratique vers un biblicisme assez
massif ; on s'imagine prendre la Bible respectueusement, telle qu’elle
se donne — en réalité, et plus ou moins consciemment et méthodique-
ment, on la soumet de nouveau a la tradition et au dogme de I'Eglise,
sans craindre de retomber méme dans 'allégorese.

Il n’est pas superflu de dire que ce sont 1a des voies dangereuses.
On s’y engage peut-étre d’autant plus facilement que le mouvement
cecuménique pousse, sur le plan scientifique aussi, a des solutions
moyennes et conciliantes. Mais quelle valeur peut avoir, a la longue,
un affermissement doctrinal ou ecclésiastique, acquis aux dépens d'un
élément de la vérité théologique ?

CHRISTOPHE SENFT.



	Enseignements et questions du XIXe siècle théologique

