
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 4 (1954)

Heft: 4

Artikel: Enseignements et questions du XIXe siècle théologique

Autor: Senft, Christophe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380617

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380617
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ENSEIGNEMENTS ET QUESTIONS

DU XIXe SIÈCLE THÉOLOGIQUE

L'évolution actuelle n'est guère favorable à une mise en valeur
de la pensée théologique du XIXe siècle.

Le libéralisme théologique, ce phénomène extrêmement
complexe et ambigu de la théologie issue de Schleiermacher, est regardé
aujourd'hui comme une somme de toutes les hérésies. La critique
qui s'est exercée contre lui ne peut d'ailleurs guère être réfutée,
bien qu'elle soit souvent massive et trop ignorante de la situation
historique et des intentions théologiques de ceux qu'elle attaque.
Comment expliquerait-on autrement l'état d'infériorité et de confusion

dans lequel se trouvait la théologie protestante il y a trente
ans Ernst Troeltsch, le dernier grand théologien libéral, une
intelligence singulièrement lucide, avait d'ailleurs lui-même tiré les
conclusions : huit ans déjà avant sa mort survenue en 1923, il
échangeait contre une chaire de philosophie la chaire de théologie
reconnue intenable.

Quelles raisons, dès lors, peuvent nous engager à nous tourner
vers cette période de la théologie Dénoncer une fois de plus le

danger que firent courir à la théologie les diverses philosophies qui
fascinèrent alors les théologiens Il est permis de penser que cette
besogne a été accomplie d'une manière valable, par Karl Barth
avant tout, et si le danger d'une altération de la théologie existe
aujourd'hui comme à toutes les époques, il ne vient plus guère des

grandes idéologies du XIXe siècle. Mais il y a une autre raison,
tout aussi sérieuse, de nous tourner vers ce passé. Le XIXe siècle
n'est pas uniquement un siècle d'erreur. Dans l'emploi qu'il fit —
certes avec une surprenante absence de sens critique — de diverses
formes d'une pensée fondamentalement étrangère à la théologie, se
manifestent paradoxalement des éléments de vérité, et il faut le dire :

des éléments essentiels. Il ne s'agit pas seulement de ces questions
de méthode, dans lesquelles même les juges les plus sévères accordent
à ce siècle quelque mérite. En face de l'orthodoxie, qui avait serré
dans ses formules la révélation et la foi, il a posé des questions qui

17



250 CHRISTOPHE SENFT

doivent rester actuelles, parce qu'elles sont inhérentes à la nature
même de la révélation et de la foi qu'elle fonde, et il serait dangereux
que par simplification dogmatique, ou par opportunisme ecclésiastique,

ou par traditionalisme, nous laissions ces questions dormir,
ou que nous leur déniions toute pertinence et tout caractère proprement

théologiques.
Entendons-nous il est vrai que cette théologie a subi à son

dommage l'influence d'une pensée essentiellement différente de la
pensée biblique ; elle ne connaît pas vraiment la transcendance de
Dieu et de sa révélation. Nous ne pouvons, sans trahir la théologie,
adopter les idées philosophiques sur la base desquelles les théologiens
du libéralisme ont cru résoudre les problèmes qui leur étaient posés.
Interpréter la révélation, à la manière de Baur, comme le progrès de

l'esprit prenant conscience de lui-même au moyen de l'histoire qu'il
projette hors de soi, ou à la manière de Schleiermacher et de Troeltsch,
comme une actualisation et une concrétisation historique d'une sorte
d'à priori religieux de l'esprit humain, serait une erreur fondamentale.

Mais c'en serait une autre, aussi grave, de se fermer à leurs
questions, seulement parce qu'ils ont fait aux philosophies de l'époque
des emprunts de substance et de forme, qui rendent singulièrement
ambiguës leurs intentions et leurs réalisations.

Le libéralisme théologique appelle la critique ; mais la vraie
critique, qui est une attention pleine de discernement, une attitude
foncièrement dialectique ; l'attitude de l'interlocuteur qui interroge,
écoute, veut saisir les intentions, qui risque un dialogue, dans lequel
il n'est pas d'avance sûr d'avoir raison. Il faut écouter les questions
et entrer dans les problèmes que se sont posés les théologiens
libéraux : qui sait s'il ne tombera pas quelque lumière sur notre situation
et sur nos questions

L'AUTHENTICITÉ DE LA CONNAISSANCE DE DlEU

Dans les célèbres Discours sur la religion que Schleiermacher
publia en 1799, et qu'on considère avec raison comme une espèce
de charte de la théologie libérale, se trouve cette déclaration : « Vous
ne pouvez croire en Dieu par décision arbitraire, mais seulement

par nécessité vraie » (Ihr könnt ihm nicht glauben willkürlich, sondern
weil ihr müsst). On pourrait l'inscrire comme motto en tête non
seulement de l'œuvre théologique de Schleiermacher, mais de toute
l'histoire subséquente de la théologie ; elle en exprime en effet une
préoccupation maîtresse : libérer la foi des contraintes extérieures,
la placer en présence de la vérité elle-même, qui par sa propre force
s'emparera de l'homme et le persuadera.



ENSEIGNEMENTS DU XIXe SIÈCLE THÉOLOGIQUE 25I

Pourquoi cette préoccupation s'est-elle imposée au point de

dominer pendant plus d'un siècle la réflexion théologique, et chez
des hommes à première vue fort différents de formation et d'orientation

La critique à laquelle on a soumis la théologie libérale,
pendant ces derniers trente ans, a interprété la réaction du XIXe siècle
contre l'orthodoxie comme une attaque contre la révélation trinitaire,
c'est-à-dire contre la notion biblique de la parole de Dieu, selon

laquelle Dieu, libre et souverain en sa transcendance, est seul le
« sujet » de la révélation, et se révèle lui-même par lui-même. La
théologie, depuis Schleiermacher en tout cas, de théocentrique serait
devenue anthropocentrique, en ce sens qu'elle aurait délibérément
substitué l'homme à Dieu, l'esprit au Saint-Esprit, la religion à la
révélation. Il est certes impossible de contester qu'en fait c'ait été
le cas ; il suffit, pour s'en convaincre, de lire par exemple dans les

prolégomènes de la Glaubenslehre de Schleiermacher sa théorie
évolutionniste de la révélation, ou chez Ritschl, cinquante ans plus
tard, la théorie, étonnante de la part d'un théologien qui se croyait
particulièrement fidèle à la tradition des réformateurs, suivant
laquelle la religion est le postulat de la liberté de l'esprit humain,
une sorte de compensation qui le fait échapper à l'emprise des déter-
minismes naturels. Et pourtant, pour qui veut bien prendre en
considération les raisons que Schleiermacher et ses après-venants donnent
de leur réforme de la théologie, cette interprétation du libéralisme
ne saurait être massivement maintenue. On n'a pas le droit d'ignorer
délibérément des intentions théologiques explicites, et de leur en
substituer d'autres, idéologiques, déduites et construites à partir des
aberrations essentielles de cette théologie. On ne doit pas, par exemple,

tirer argument des larges emprunts que Schleiermacher a faits
à la pensée romantique (univers, infini, Gefühl, évolution de l'esprit),
pour interpréter sa polémique contre l'orthodoxie et tout le cheminement

de sa pensée simplement comme l'expression de sa position
philosophique, s'autorisant ainsi à n'en pas tenir compte.

Au fait, quand Schleiermacher dit : « Vous ne pouvez croire en
Dieu par décision arbitraire », est-ce le romantique qui parle Et
si c'était aussi le romantique, cela exclut-il d'emblée le bien-fondé
de sa déclaration A-t-on le droit de penser a priori qu'elle équivaut
à un pur et simple refus de croire, et que la raison s'érige ici en juge
de la révélation Rien ne serait plus arbitraire, en vérité : on lui
ferait dire ainsi exactement le contraire de ce qu'elle signifie. Car
qu'est-ce que cette « décision arbitraire » contre laquelle il proteste
En conformité absolue avec la doctrine la plus stricte du Saint-Esprit,
il entend par là une décision qui serait le fait de l'initiative de l'homme,
ne serait pas obtenue en l'homme par la vérité de la révélation elle-
même. La doctrine courante oppose l'homme qui reste incroyant,



252 CHRISTOPHE SENFT

parce qu'il entend ne s'appuyer que sur sa raison, à l'homme que
le Saint-Esprit a éclairé et qui croit. Rien de plus juste. Mais Schleiermacher

pense à autre chose : il oppose l'homme qui croit parce que
la révélation l'a elle-même convaincu de sa vérité, à celui, précisément,

qui croit « par décision arbitraire », c'est-à-dire qui s'est
convaincu lui-même, par toutes sortes d'arguments historiques et
dogmatiques, dont sa raison s'est emparée. Cet homme n'est pas
vraiment croyant, mais crédule, et c'est à cette crédulité, non à la
foi, qu'en ont les hommes du XIXe siècle. Les preuves en sont
tellement surabondantes, dans tous les secteurs de leur réflexion
théologique, qu'on ne s'y arrêterait pas, s'il n'y avait pas à ce sujet
tant de malentendus entretenus avec ténacité.

Voici des exemples, familiers à tout lecteur de la Dogmatique
de Schleiermacher. On a voulu légitimer la foi, en invoquant les
miracles que relatent les Evangiles : Jésus a fait des miracles, il est
donc le Fils de Dieu et fondé à exiger la foi. Cette légitimation n'a
pas de valeur ; elle suppose que l'action de Dieu dans l'histoire se
manifeste en des phénomènes constatables objectivement comme les
phénomènes naturels, et qui permettraient de déduire logiquement
la qualité divine de l'histoire où ils se produisent. En réalité, dit
Schleiermacher, au niveau des phénomènes il n'y a pas de miracles,
mais uniquement des faits naturels non encore expliqués
scientifiquement. Celui qui prétend fonder la foi des autres ou la sienne

par un tel raisonnement, provoquera tout au plus la « décision
arbitraire » de croire, suscitera une fausse foi, une foi privée de fondement

vrai, et qui portera en elle, consciemment ou non, une pénible
incertitude. C'est peut-être dans cette perspective que devient
compréhensible l'affirmation de Schleiermacher, selon laquelle la
résurrection du Christ ne fait pas partie, à proprement parler, de la
christologie. Affirmation un peu subversive, cela va sans dire, mais
qui ne relève pas, simplement, comme on pourrait le penser, du
scepticisme rationaliste : Schleiermacher pense à l'emploi qu'on
faisait (et qu'on fait d'ailleurs encore) de la résurrection comme d'une
preuve historique de la divinité du Christ. L'adhésion, si on l'emporte
de cette manière, n'aura pas en elle de certitude valable. Il en va
de même, tous les théologiens du XIXe siècle sont d'accord sur ce

point, de toute argumentation tirée de l'inspiration des Ecritures.
La Bible est inspirée ; cela se reconnaît, dit-on, à tels ou tels signes,
prophéties, miracles, accomplissements de prophéties, exactitude
historique des récits, etc., et puisqu'elle est inspirée, il faut croire ce qu'elle
dit. On suscite ainsi une foi jinauthentique, suspendue à des faits
abusivement déclarés probants, et il n'est pas nécessaire de dire
qu'en outre on confond ici avec la foi en Dieu une confiance plus ou
moins justifiée en l'exactitude documentaire des témoignages bibliques.



ENSEIGNEMENTS DU XIXe SIÈCLE THÉOLOGIQUE 253

Un dernier exemple, d'un ordre tout différent, jette un jour
particulièrement clair sur les intentions réelles de cette théologie. Traitant,

dans le corps de son livre, de la cause de la foi, Schleiermacher
s'en prend au luthéranisme vulgaire, à cette sorte de méthodisme, qui
veut convaincre de la nécessité de Jésus-Christ, en traçant un sombre
tableau de la misère du pécheur : prêcher la loi pour justifier la grâce.
De cette manière aussi la foi est remise à l'initiative de l'homme,
puisqu'il doit se convaincre de la vérité de l'Evangile de la grâce
non par la vérité de cet Evangile, mais par un jugement qu'il
porte sur son état de perdition. Foi inauthentique, puisque, dit
Schleiermacher, « le Christ n'est devenu le Rédempteur que par le

croyant ».

Ces exemples (on en trouverait une multitude chez d'autres
auteurs) suffisent à montrer ce que veulent les hommes du XIXe siècle :

s'opposer au système orthodoxe, qui fait reposer la foi sur un ensemble
de démonstrations historico-dogmatiques et substitue au Christ vivant
d'inefficaces raisonnements. « Vous ne pouvez croire par décision
arbitraire » : ils ont consacré une somme énorme d'efforts, pendant
cent ans, de Schleiermacher à W. Herrmann, à combattre les erreurs
qui engendrent cet arbitraire, et la tendance de beaucoup à la
critique « négative » se justifie dans une très large mesure par la nécessité

de détruire les fondements trompeurs sur lesquels l'orthodoxie
entendait édifier la foi.

Bien entendu, on ne cherchait pas la négation pour elle-même,
encore moins voulait-on saper la foi en Jésus-Christ en détruisant
sournoisement les objets auxquels elle s'attache ; mais il fallait
montrer ce qu'ont de faux et de dangereux pour la foi certaines
exigences de l'orthodoxie, pour permettre à la foi de s'en dégager
sans remords, et lui faire retrouver sans obstacles en son objet vrai
sa certitude authentique. « Vous ne pouvez croire que par nécessité
vraie » — la foi n'est possible et vraie, que si l'objet auquel elle est
appelée à s'attacher nous a lui-même persuadés valablement de sa
vérité. La foi n'est pas la conclusion d'un syllogisme, où entrent
comme prémisses les miracles, ou l'inspiration des Ecritures, ou
encore la misère du pécheur ; elle est l'adhésion que la vérité elle-
même emporte en nous par sa propre puissance. Telle est, en frappant
accord avec la doctrine classique du Saint-Esprit, la thèse que l'on
retrouve à la base des théologies libérales les plus diverses. Il ne
s'agit donc nullement, comme on l'affirme souvent, de supprimer
l'objet de la foi, pour faire d'elle une conviction purement subjective,
une simple sincérité religieuse, mais de montrer comment la foi sera
fondée, liée à son objet par un lien vrai.

C'est ici qu'il faut parler de la notion d'expérience, qui a joué
un si grand rôle dans la théologie de toute cette période, notion dont



254 CHRISTOPHE SENFT

nous nous méfions aujourd'hui pour tant de raisons. L'expérience
a été comprise et définie de manières fort diverses par les hommes
et par les écoles du XIXe siècle ; mais on peut distinguer deux
tendances, dont l'une semble parfaitement normale, tandis que l'autre
est un danger pour la foi. Pour les uns (peut-être sont-ils la majorité)
l'expérience religieuse reste liée étroitement, par un lien de causalité,
à un objet extérieur à l'homme, qui se présente à lui dans une histoire
concrète, et qui est défini par une doctrine précise. S'ils insistent
sur le caractère d'expérience de la foi, ce n'est point pour nier l'existence,

la priorité et la nécessité de l'objet, mais pour se distancer
de l'intellectualisme doctrinal de l'orthodoxie, ensuite duquel la foi
s'était déformée en une adhésion plus ou moins aveugle à des dogmes
abstraits. Pour eux l'expérience est la rencontre réelle sur le plan de
la réalité personnelle, le jaillissement de la vérité et l'illumination
de l'homme par celle-ci. Pour les autres, l'expérience religieuse tend
à n'être qu'une manifestation toute subjective de la religiosité de
l'homme, religiosité qui fait partie de sa structure psychologique
comme l'intelligence, le sens artistique, ou la compréhension des
chiffres. Ils concèdent volontiers que cette religiosité s'appuie sur
les formes historiques de la religion, ou qu'elle a besoin de se solidifier
en de telles formes pour vivre, comme certains animaux trop mous
ont besoin d'une coquille ; mais ces formes historiques ne sont pas
essentielles, et elles doivent être périodiquement anéanties, afin que
la religion retrouve son essentielle autonomie. Telle est, très en gros,
la pensée de Troeltsch, à l'époque où il était encore professeur de
théologie, et venait entretenir les étudiants chrétiens, à Aarau, de
l'importance de l'historicité de Jésus pour la foi (1910).

C'est bien de deux tendances que nous parlons, non de deux
conceptions nettement opposées ; car force nous est de reconnaître
que même chez les théologiens de cette époque, qui ont insisté
vigoureusement sur la priorité de l'objet et sur le lien de causalité qui
lie la foi à lui, il s'en faut de beaucoup que l'objet de la foi soit conçu
dans sa radicale et irréductible objectivité. Ils sont trop imprégnés
de la pensée humaniste du siècle pour comprendre vraiment la
transcendance de Dieu et de sa révélation, et pour saisir en sa pureté
l'idée de cette rencontre qu'ils voudraient décrire. F. C. Baur, par
exemple, qui a pourtant insisté sur ce qu'ont de commun le piétisme
et le rationalisme, et qui reproche aux deux leur subjectivisme, par
lequel ils privent la foi de son point d'appui dans l'objet, prête lui-
même le flanc à pareille objection. Nourri de la pneumatologie de
Hegel, il identifie l'Esprit de Dieu et l'esprit de l'histoire, la
conscience religieuse et la révélation ; comment pourrait-il alors faire
valablement la critique du subjectivisme et donner de l'expérience
religieuse une description théologiquement satisfaisante



ENSEIGNEMENTS DU XIXe SIÈCLE THÉOLOGIQUE 255

Il reste pourtant que l'introduction par Schleiermacher de la
notion d'expérience, dès le début, fut un événement théologique
positif, un progrès malgré ses évidentes ambiguïtés. Si la rencontre
de Dieu et de l'homme se produit dans le plan de la réalité historique
et personnelle, la certitude de la foi, jaillie de cette rencontre, est

une certitude authentique, fondée sur l'objet lui-même et portant en
elle une connaissance vraie. Ma certitude sera vraie, parce qu'elle
a pour cause le Christ lui-même ; non une idée ou un dogme du
Christ, mais, comme Schleiermacher s'exprime, l'impression
(Eindruck) qu'il m'a donnée de lui. L'impression et la certitude ne se

succèdent évidemment pas comme deux phases distinctes, hypothèse
et conclusion ; l'impression, dit-il, devance la certitude d'un intervalle

« infiniment petit » : elles sont les éléments simultanés d'un
même fait de conscience, mais associés de telle manière que l'un,
l'impression émanant du Christ, a la priorité sur l'autre, dont il est
la cause. La vérité du Christ, en tant qu'elle m'a personnellement
atteint, fonde ma foi.

Voilà qui situe cette théologie, malgré tout, assez près de la
meilleure tradition. Elle ne s'oppose pas à la doctrine de l'Eglise,
mais à sa forme altérée dans le système orthodoxe. On avait
vraiment trop oublié que les dogmes sont des vérités d'existence, parlant
de Dieu tel qu'il se montre dans sa révélation, appelant l'homme
à la connaissance et à la décision, et ils étaient devenus ainsi des
vérités purement « métaphysiques », statiques, fermées sur elles-
mêmes, appelant une adhésion abstraite et sans vérité — une foi
qui est en réalité, comme Wilhelm Herrmann l'a dit et redit avec
vigueur au début de notre siècle, un vain tour de force de l'homme
resté seul avec lui-même.

« Croire par nécessité vraie », voilà ce que cherche Schleiermacher,
et après lui la théologie de tout un siècle. Croire sur la foi de la vérité
elle-même, qui seule peut être vraiment l'objet de la foi Reconnaissons

la confusion dans laquelle s'est faite cette recherche, en raison
de l'ignorance dans laquelle on se trouvait, de la véritable nature
de l'objet, la révélation de Dieu en Jésus-Christ : il serait vain de
contester que les enracinements divers dans la pensée du siècle n'aient
causé un peu partout une catastrophique perte de substance
théologique. Mais tout cela, encore une fois, ne nous autorise pas à nous
désintéresser de cette recherche, que tout un siècle a vouée à

l'authenticité de la connaissance et de la certitude religieuses. Et faut-il
ajouter que dans la mesure où on pensera pouvoir négliger l'enseignement

du XIXe siècle relatif à ce problème, on s'expose à retomber
soi-même dans le filet des exigences arbitraires de l'orthodoxie



256 CHRISTOPHE SENFT

LA CONNAISSANCE HISTORIQUE DE LA BlBLE

Mais il ne suffisait pas de délier la foi des fausses autorités et des
fausses garanties. Il fallait encore que la vérité divine, qui est l'autorité

légitime, soit libérée, puisse apparaître, dégagée de faux appuis,
en sa force propre. Ce n'est pas une coïncidence fortuite, si l'effort
tenace du XIXe siècle vers la certitude religieuse dans la subjectivité
a été doublé constamment d'un effort tout aussi tenace pour arriver
à une connaissance objective de la Bible. Ces deux efforts convergent,
et il n'est pas difficile de déceler leur cause commune.

Reportons-nous un instant au XVIIIe siècle, l'époque qui a vu
la naissance, en Allemagne, de la théologie biblique et de la critique.
Nous voyons des théologiens rationalistes, comme Semler, Reimarus
et à sa suite Lessing, mettre systématiquement en doute les opinions
traditionnelles sur la Bible et la valeur historique de ses témoignages.
On se plaît à relever les contradictions, celles en particulier qui
abondent dans les récits de la résurrection du Christ. Pourquoi cette
activité soudaine et violente de la critique Parce qu'on est fatigué,
à des degrés divers, de la soumission à une Bible dont la doctrine
de l'inspiration littérale a fait une loi. En fait, c'est moins la Bible
qu'on vise que le système théologique dont elle est évidemment le

point vulnérable. Dans l'esprit des meilleurs théologiens rationalistes,
il ne s'agit pas de ruiner le prestige de la Bible — ils sont prêts à
la reconnaître, bien que d'une autre manière, comme autorité —
mais de prendre appui sur elle pour échapper à un réseau d'autorités
sans vérité, auxquelles on ne veut plus se soumettre. On voit donc
que dans cette première phase déjà, l'étude historique de la Bible
— si on peut appeler étude un brassage plutôt désordonné de la
matière — est étroitement liée à la question de l'autorité vraie ;

malgré d'évidentes différences, il y a une certaine analogie avec ce

qui se passa lors de la Réforme.
L'effort confus du XVIIIe siècle n'est-il qu'un mouvement de

rebellion de l'homme moderne contre Dieu Non. Ces hommes qui
se plaisent à renverser les autorités, on pourrait dire, un peu par-
doxalement, qu'ils ont au contraire un sens de l'autorité plus aigu
que leurs adversaires. Leur recherche d'une vérité à laquelle ils puissent

se soumettre librement, d'une vérité donc qui les soumette par
sa propre vertu, est à plus d'un égard plus près de la foi que
l'autoritarisme des autres. De même on peut et doit affirmer que la liberté
scientifique dans l'étude historique de la Bible est une preuve, non
d'incrédulité, mais d'une confiance plus grande en l'indestructible
vérité. La Bible semble avoir payé au XVIIIe siècle pour les erreurs



ENSEIGNEMENTS DU XIXe SIÈCLE THÉOLOGIQUE 257

de l'orthodoxie autoritaire, mais ce n'est qu'une apparence :

pratiquement dépossédée de son influence par la dogmatique orthodoxe,
elle fait, à la faveur des antagonismes violents de ce temps, sa rentrée
dans le circuit de la réflexion théologique. Les conditions essentielles
d'une remise en valeur de la Bible commencent à se réaliser dès le
moment où, faisant front contre la théopneustie, on devient conscient

sinon déjà du problème, du moins de la nécessité d'une étude

historique de la Bible.
Dès le XIXe siècle, la réflexion se clarifie d'ailleurs. La théologie

de Schleiermacher a ramené un certain calme, en montrant qu'abandonner

la doctrine de l'inspiration littérale ne change rien à la valeur
des témoignages comme tels ; on est dès lors plus détendu devant
la Bible, et on peut essayer, sans paraître sacrilège, de la voir comme
elle se donne, avec toutes les marques de son humanité. Le romantisme

a aiguisé le sens historique et très fortement ébranlé l'illusion
d'une religion raisonnable universelle : on ne cherchera plus dans
la Bible les « vérités éternelles de la raison » et on s'attachera à ce

qu'elle a d'individuel et de concret. Sous l'influence de la science

historique profane, fécondée surtout par Hegel, les théologiens se

mettent à réfléchir aux conditions d'une connaissance historique de
la Bible.

Mais n'y a-t-il pas un immense danger à soumettre la Bible à

l'étude historique La critique, inséparable de l'étude historique,
n'est-elle pas essentiellement contraire à la foi, puisqu'elle s'autorise
— au nom de critères que la raison a déclarés valables — à juger
de la valeur des récits et des documents La fameuse « Vie de Jésus »

de D. F. Strauss, parue en 1835-1836, jette un jour aveuglant sur
les risques courus. Mettant le doigt sur les contradictions et les incohérences

des Evangiles et sur le caractère légendaire de certains de
leurs récits, Strauss montre qu'ils ne sauraient être considérés comme
des documents relatant objectivement les faits : l'histoire de l'Homme-
Dieu Jésus lui apparaît comme le mythe dans lequel la chrétienté
primitive a enrobé une « idée », celle, chère aux idéalistes, d'une
humanité à la fois nature et esprit. Cette conclusion est inacceptable.
Mais que valent les prémisses Et si elles sont valables, ne serait-ce
qu'en partie, la menace la plus grave pèse sur les faits de la
révélation : ne seront-ils pas, si on laisse faire la critique, livrés à
l'arbitraire, vidés de leur divine objectivité, pour se muer en de simples
faits de conscience

On ne s'étonne pas que les orthodoxes aient dépensé une somme
énorme d'efforts pour neutraliser la réflexion critique D'une part
se manifesta une opposition massive à toute réflexion critique, peu
efficace d'ailleurs, parce que ceux qui continuaient de croire possible
un retour pur et simple à ce qu'ils appelaient la foi, étaient tout de



258 CHRISTOPHE SENFT

même dans une position trop fausse et embarrassante. D'autres
s'attachèrent à trouver des compromis, des positions intermédiaires
propres à faire la part de la foi et celle de la science ; mais cette
tendance, aussi peu au clair sur la science que sur la foi, ne pouvait
aboutir qu'à une confusion défavorable aux deux. Ainsi Hofmann,
qui connaît fort bien les problèmes, et dont le cas est pour cette
raison particulièrement frappant. Il pense sérieusement que la
critique historique peut et doit intervenir librement... quand il ne
s'agit que de faits tout extérieurs, par exemple de questions de chiffres
et de dates, mais que les récits et affirmations se rapportant directement

à l'œuvre du salut (Heilsgeschehen) sont eo ipso intangibles,
leur contenu théologique postulant et garantissant leur historicité.
Ainsi la naissance virginale, l'ascension comme Luc la raconte, sont
des faits historiques dans le sens le plus banal ; l'ânesse de Balaam
a parlé, les prophéties de Daniel remontent au temps de Nébucadnetsar...

Ces louvoiements ne mènent à aucune solution vraie. Car il faut
se rendre à l'évidence : le risque est inévitable, à l'instant où
l'on s'engage dans la voie de l'étude historique. Dès le moment où
l'on cherche à connaître la Bible sans laisser des idées toutes faites
masquer les données historiques et paralyser la recherche, dès le

moment, autrement dit, où l'on se propose méthodiquement de
connaître l'Ecriture en n'interrogeant qu'elle, on se trouve en
présence d'une Bible privée de cette espèce de cuirasse dont l'orthodoxie
l'avait revêtue, d'une Bible, par analogie au vere homo du Christ,
vere humana, qui n'a en quelque sorte qu'elle-même pour se faire
connaître et pour se défendre.

Il y a un risque ; il faut le courir. La théologie traditionnelle,
avec sa conception plus ou moins docète de l'Ecriture, ne pouvait
ni comprendre le problème par le dedans, ni accepter ce risque. C'est
le grand F. C. Baur qui attaqua le problème et le fit avancer. Il
n'était pas l'homme à chercher une position de repli, ou à supporter
le mélange confus de deux méthodes qui s'excluent ; il pensait qu'il
faut suivre jusqu'au bout la vérité qu'on commence d'entrevoir. A
mille signes on reconnaît le caractère humain de la Bible et
l'enracinement de ses témoignages en des lieux précis de l'histoire ; on ne
peut plus prendre les récits pour des relations strictement objectives.
Eh bien, si la conception traditionnelle nie ou du moins voile des
faits évidents, il faut honnêtement la sacrifier, et pousser à fond
l'étude historique, à laquelle la Bible elle-même invite. Le mot d'ordre
de Baur sera : ne pas marchander avec Strauss, mais aller plus loin
que lui. Strauss a montré que les Evangiles ne sont pas des chroniques
objectives. Serait-ce une catastrophe N'est-ce pas plutôt la
première étape vers une connaissance plus réelle Si leurs témoignages



ENSEIGNEMENTS DU XIXe SIÈCLE THÉOLOGIQUE 259

s'inscrivent dans une histoire, il n'y a pas d'autre méthode, pour les

connaître, que l'étude historique et critique, avec ses risques.
On sait que Baur s'est appuyé sur la dialectique de Hegel, qui

lui paraissait fournir le schéma suivant lequel il est possible de

comprendre le mouvement de l'histoire apostolique. Mais ce n'est
pas tant ce schéma, si fécond à certains égards, qui nous intéresse
ici ; chacun sait d'ailleurs qu'il s'est révélé caduc. L'enseignement le
plus important que Baur reçoit de Hegel, c'est que la vérité divine
est une histoire et a une histoire, et le fait capital qu'il a mis en lumière,
c'est que les témoignages bibliques, s'ils ne sont pas, au sens courant,
des relations historiques, n'en sont pas moins historiques, parce
qu'ils sont la vérité divine elle-même dans son cheminement historique.

Il dit, dans son langage, que les écrits bibliques sont les
manifestations de la conscience religieuse chrétienne à diverses étapes et
en diverses situations de la vie et de la pensée de l'Eglise apostolique,
dans les perspectives et avec les moyens d'expression divers des
différents témoins.

Il faudrait mal le connaître, ou ignorer délibérément le besoin
d'objectivité qui se manifeste partout dans son œuvre, pour penser
que Baur veuille ainsi nier le caractère objectif de la vérité qu'attestent

les écrits bibliques. Ce qu'il veut, c'est rendre compte de la
diversité des témoignages (par exemple des Evangiles synoptiques
et de Jean) en saisissant l'histoire à laquelle ils appartiennent. On
connaîtra plus réellement la Bible et ses témoignages si on parvient
à mettre en lumière leurs origines, les circonstances auxquelles nous
les devons, les intentions théologiques particulières qu'ils expriment.
C'est aussi distinguer vérité de foi et fidélité documentaire : ainsi
la foi ne consistera pas à croire, avec plus ou moins d'empressement,
à l'historicité de tous les témoignages, mais à saisir en eux la vérité
dont ils sont l'histoire, et à vivre dans cette vérité. A la liberté de
la recherche historique, condition d'une objectivité véritable, correspond

la liberté de la foi, qui ne doit être liée que par la vérité elle-
même.

Il va sans dire qu'en suivant cette ligne, Baur ébranle à chaque
pas les idées généralement admises et suscite des oppositions
irréductibles chez ceux qui veulent soustraire la Bible, au moins partiellement,

au libre-examen de l'historien. Il a détruit, disait-on, l'objet
surnaturel de la foi, en noyant dans l'histoire l'histoire apostolique-
Certes, personne ne voudra aujourd'hui défendre les idées philosophiques

qui ont trop influencé sa méthode, orienté sa recherche et
déterminé ses conclusions : elles font violence à l'histoire et nient
la révélation. Et pourtant, il faut être d'accord avec lui, quand il
déclare hautement que la méthode historique et critique, accusée
d'être négatrice, a en réalité une fonction éminemment conservatrice.



2Ô0 CHRISTOPHE SENFT

Ce qu'elle veut abolir, ce sont les idées toutes faites, souvent fausses,

qui s'interposent entre l'objet et celui qui veut le connaître ; ce

qu'elle cherche, c'est, au travers des risques que cela comporte, une
connaissance plus juste de la Bible, fondée sur ce que la Bible elle-
même, en sa complexité historique, laisse percevoir. Il lui arrive de

se tromper, et aussi de troubler le calme de l'Eglise par ses découvertes.

Mais comme Baur l'a dit : dans les Eglises issues de la Réforme,
qui sont celles à la fois de la dépendance absolue et de la libre
responsabilité, la critique historique, l'effort de connaissance dans la
liberté, l'interrogation méthodique de l'histoire que s'est donnée la
vérité divine, sont une fonction nécessaire et vitale de la théologie,
au service de la Bible et de l'Eglise.

Nous avons parlé avant tout de Schleiermacher et de Baur,
incontestablement les deux sommets de ce siècle théologique. On

pourrait dire que le premier a mis au centre de sa réflexion le
problème de l'authenticité, de la vérité subjective de la foi, le second
le problème de la connaissance réelle, objective de l'histoire qui est
le fondement de la foi. Nous avons vu que le premier, en insistant
sur le caractère d'expérience de la foi, n'a pas voulu nier l'objet
auquel elle s'attache, mais insister, en face du dogmatisme abstrait
de l'orthodoxie, sur le fait que seule une subjectivité directement
éclairée par l'objet en sa vérité sera le lieu d'une foi authentique,
tandis que le second, en posant face à une science biblique dogma-
tisée l'exigence de la liberté historique et critique, n'entendait nullement
livrer la vérité et les textes bibliques au bon plaisir du savant, mais
au contraire, en libérant la recherche, leur restituer la liberté d'être
ce qu'ils sont et de dire ce qu'ils sont.

Est-il nécessaire de dire l'élémentaire nécessité de ces deux
efforts Si c'est à l'homme que Dieu s'adresse en Jésus-Christ, il
faut bien que l'homme soit réellement atteint ; et si Dieu lui parle
par la Bible, il faut bien qu'on fasse l'effort le plus persévérant et
le plus méthodique pour connaître ce qu'elle dit et dans quel sens
elle le dit. Cela semble aller de soi, et chacun est d'accord. En réalité,
de cet accord à la pratique il y a un chemin. Le renouveau théologique

des trente dernières années nous a fait assurément retrouver,
pour notre bien et celui de l'Eglise, une expression plus vraie de
l'Evangile. Mais on peut craindre que ce renouveau ait été aussi un
peu une réaction, avec ce que cela peut comporter d'aveuglement ;

en se séparant des erreurs théologiques du XIXe siècle, ne s'est-on
pas un peu trop désintéressé de ses leçons et désolidarisé de ses
légitimes exigences On a eu raison de se défendre des intrusions



ENSEIGNEMENTS DU XIXe SIÈCLE THÉOLOGIQUE 2ÓI

de la pensée humaniste du XIXe siècle et du subjectivisme qui en
résulte ; mais on a eu le tort, dans la pratique et souvent même,
en fait, dès le fondement dogmatique, de nier la subjectivité, c'est-
à-dire l'homme réel qui doit connaître Dieu et croire, et on s'approche
dangereusement d'un nouvel objectivisme doctrinal. Erreur parallèle
dans le domaine biblique On a eu raison, certes, d'affirmer la
souveraineté de la parole biblique et de critiquer une critique trop empressée

à soumettre la Bible aux perspectives idéologiques du siècle.

Mais, sans nier en théorie les droits trop évidents de la méthode
historique, on risque de pencher en pratique vers un biblicisme assez
massif ; on s'imagine prendre la Bible respectueusement, telle qu'elle
se donne — en réalité, et plus ou moins consciemment et méthodiquement,

on la soumet de nouveau à la tradition et au dogme de l'Eglise,
sans craindre de retomber même dans l'allégorèse.

Il n'est pas superflu de dire que ce sont là des voies dangereuses.
On s'y engage peut-être d'autant plus facilement que le mouvement
œcuménique pousse, sur le plan scientifique aussi, à des solutions

moyennes et conciliantes. Mais quelle valeur peut avoir, à la longue,
un affermissement doctrinal ou ecclésiastique, acquis aux dépens d'un
élément de la vérité théologique

Christophe Senft.


	Enseignements et questions du XIXe siècle théologique

