Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 4 (1954)

Heft: 3

Artikel: Questions actuelles : revue de théologie morale
Autor: Grin, Edmond

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380615

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUESTIONS ACTUELLES

REVUE DE THEOLOGIE MORALE

Depuis tantdt vingt-cing ans, un heureux redressement s’est opéré
dans le domaine de la théologie morale. Nous n’en voulons pour
preuve que les deux premiers ouvrages que nous présentons.

Dans son Introduction a la morale chrétienne (« Einfiithrung in die
christl. Ethik », Miinchen-Basel, E. Reinhardt, 124 p.), M. Horst
Schiilke définit 1'éthique : la réflexion systématique relativement au
chemin qui conduit au but. Dés lors, 'ouvrage se divise naturelle-
ment en trois parties: Le but de la vie — L’homme — Le chemin.
Dans la premiére, l'auteur présente surtout des considérations
d’ordre métaphysique et religieux. La seconde, sorte d’anthropologie,
conduit en pleine psychologie et en pleine sociologie. La troisiéme a
une tonalité nettement pédagogique et morale.

L’idée de chemin est une notion fonciérement évangélique. Une
théologie qui le comprend, et qui prend au sérieux l'exigence du
« cheminement » aboutit forcément a une éthique ; car toute foi qui
ne s'exprime pas par des actes d’amour fraternel est inexistante,
voire morte.

Le début de la premiére partie passe en revue les diverses fins
proposées a l'homme par les différentes écoles philosophiques. De
Démocrite & Platon, de Hobbes a Karl Marx ou Nietzsche, quelle
diversité dans les notions morales ! Et pourtant, toujours, I'idée de
bonheur demeure ; car toutes les morales philosophiques, en somme,
sont eudémonistes.

La morale chrétienne connait elle aussi un but : le Royaume de
Dieu. Mais, a I'encontre des conceptions dont nous venons de par-
ler, ce but ne peut étre atteint que dans la mesure ot il vient & nous.
L’amour de Dieu est premier, l'effort de ’homme second. Entiére-
ment dominé par la grice que Dieu lui a faite en Jésus-Christ, le
chrétien ne peut que s’incliner dans la reconnaissance, et accepter
la volonté de son Dieu comme si elle était sa volonté & lui; donc
renoncer a toute volonté propre.



228 EDMOND GRIN

Attitude des plus contraires a notre nature, certes. Et pourtant,
a la poursuite de cette fin si extraordinaire, le croyant trouve lui
aussi du bonheur, son seul bonheur. Paradoxe inoui de I’Evangile :
perdre sa vie afin de la sauver. Renoncer a toute félicité pour trouver
I'unique félicité. C’est pourquoi I’Evangile est une « bonne nouvelle » :
il s’agit de la joie du Royaume de Dieu. Le chrétien lui aussi est
un eudémoniste.

Quelle est alors la différence entre I’'Evangile et les morales non
chrétiennes ? Les buts qu’elles proposent sont forgés par 1’homme.
Le but du chrétien est donné par Dieu, a travers le Christ, et doit
étre saisi dans un acte de foi. — En outre, différence totale dans le
comportement : le chrétien est par excellence 'homme de I'obéis-
sance, celui qui «devient». Son cceur monte vers Dieu porté par
I’'amour, comme la pierre tend vers la terre, entrainee par sa pesan-
teur (saint Augustin, Confessions, XIII, g). C'est pourquoi, alors
que tous les systémes de morale naturelle ont un caractére marqué
d’autonomie, seule la morale chrétienne est authentiquement hété-
ronome : Dieu seul est I’Autre en face de I'homme.

Et maintenant, qui est le «voyageur» ? La premiére certitude
que Dieu donne a 'homme sur lui-méme, c’est celle de son carac-
tére pécheur. La majesté et la sainteté divines font éclater la peti-
tesse et 'impureté de 'homme ; 'exigence d’obéissance a la Loi, son
incapacité a étre ce qu’il doit étre devant Dieu. Autre certitude
encore : absence, chez lui, de vraie liberté aussi longtemps que Dieu,
par le Christ, ne 'a pas rendu libre. Enfin, tout pécheur et esclave
qu'il soit, I'homme posséde un organe par le moyen duquel Dieu
peut entrer en contact avec lui, la conscience morale. Non pas une
«grandeur » demeurée intacte a travers la chute; mais bien un
intermédiaire dont Dieu se sert parce qu’ll le veut, mais sans l'action
de qui la conscience est totalement inutile.

La troisieme partie — le chemin qui conduit au but — remplit
a elle seule prés de la moitié du livre. L’auteur y examine les trois
exigences fondamentales posées au chrétien : repentance, foi, amour.

Relevons telles observations particuliérement bienvenues.

La repentance ? Beaucoup plus qu'un seuil. Une exigence limi-
naire portant sur notre étre tout entier, et s’étendant sur l'existence
tout entiére. Le «justus ac peccator » de Luther ne saurait étre
pour ’homme une raison de désespérer. Il met bien plutdt en garde
contre tout pharisaisme et tout optimisme, en dirigeant les regards
vers I’Au-dela. Car il n’y a pas de repentance authentique sans
espérance eschatologique.

La foi n’est pas un donné, mais une perpétuelle conquéte. Fon-
damentalement, elle est obéissance et confiance. Elle est foi en
Christ, sinon elle n’est pas la foi. Elle est certitude toujours, jamais



REVUE DE THEOLOGIE MORALE 229

sécurité. Elle est liée & l'amour fraternel, en dehors duquel elle
n’existe pas.

Dans le beau chapitre sur 'amour, 'auteur écrit, a propos du
divorce : ¢ Ce serait détourner les paroles du Christ de leur véritable
sens que d’en vouloir tirer la régle : indissolubilité de fouf mariage. »
Ces paroles posent a 'amour conjugal une exigence de totale fidélité ;
elles n'imposent pas & 1’Eglise le devoir de maintenir & tout prix
n’importe quelle union. La Bible est autre chose qu'un code. L’ou-
blier, c’est substituer le 1égalisme & I’amour. Il est des cas ol 'amour
chrétien le plus authentique peut pousser a la séparation des époux.

Nous avons goiité la clarté de I’exposé et son caractére dynamique.
Pourtant, telles affirmations de ’auteur appellent d’expresses réserves.

Nous ne croyons pas, par exemple, que I'on puisse, sans autres,
ranger le christianisme parmi les eudémonismes.

L’anthropologie de M. Schiilke — si I'on peut dire — nous semble
sujette & caution. Il écrit : « La premiére certitude que Dieu donne
a 'homme sur lui-méme est celle de son péché.» Est-ce exact?
L’Evangile n’est-il pas d’abord religion de la grace, qui seule peut
nous faire découvrir notre désobéissance ? Les premiers mots du
Nouveau Testament ne sont pas: « Tu es pécheur», mais: « Dieu
t'aime. » Le Baptiste disait: « Le Royaume de Dieu est proche,
donc repentez-vous !» L’Evangile n’est pas la religion du péché,
mais celle du pécheur aimé de Dieu malgré son péché.

Enfin U'explication donnée du second article du Sommaire de la
Loi ne nous satisfait pas entiérement. En reprenant telle quelle
I'exigence de 1’Ancien Testament, le Christ a-t-il vraiment voulu
marquer qu’il y a un égoisme légitime, comme semble le dire
M. Schiilke ? Il ne nous parait pas. Nous comprenons bien plutét
ce « comme toi-méme» a la facon de Calvin: « Corrigeant 1'amour
de nous-méme qui sépare, Jésus-Christ met nos prochains en pareil
degré » : se laisser aller a 'amour fraternel a ’égard d’autrui comme
s’1l s’agissait de notre propre personne.

*k
* *

Nous éprouvons quelque scrupule a présenter ici le livre du pro-
fesseur Hendrik van Oyen. (Evangelische Ethik. I. Grundlagen.
Basel, F. Reinhardt, 1952, 228 p.) Premier d’une série, il s’en tient
a des lignes trés générales. Nous nous y risquons pourtant, puisque
lauteur lui-méme considére que chacun des quatre tomes de sa
morale chrétienne formera un tout.

Précédemment professeur a Groningue et depuis quelques années
a Bale, M. van Oyen est un des théologiens hollandais les
plus marquants d’aujourd’hui. Ce volume donne l'essentiel d'un



230 EDMOND GRIN

cours professé a I'Université populaire, enrichi par la substance
d’exposés faits a la Faculté de théologie de 1948 a 1951. Cela explique
qu'on n’y trouve ni références nombreuses, ni citations d’auteurs
contemporains, ni polémique contre telles tendances théologiques.
Dans toute la mesure du possible, ces éléments ont été laissés de
cbté. « A I'heure actuelle, explique 'auteur, la situation de la morale
évangélique est si pitoyable que j'accueille avec la plus vive grati-
tude tout ce qui se fait de positif, ici comme la. »

M. van Oyen va pourtant son chemin. Fidéle a son sous-titre :
I'assistance de I'Esprit, il s’applique a décrire l’action du Saint-
Esprit dans la vie du croyant. Impossible — il en est convaincu —
de mener une existence chrétienne, une existence dominée par la
foi en la Seigneurie du Christ, si I’on ne croit pas que I’Esprit enseigne
I'homme et le conduit dans toute la vérité. Mais, pour bénéficier
de cette direction, il faut tour a tour écouter deux voix : le message
que Jésus adresse au monde, et le cri de détresse qui s’éleve du
monde. Le premier va a la rencontre du second et il fait découvrir
a 'homme la solidarité qui le lie au prochain. De cette découverte
monte un pressant appel.

Objectera-t-on que toute éthique chrétienne passe fatalement a
coté de la réalité humaine, parce que ses exigences, irréalisables,
planent bien au-dessus du niveau de I'existence quotidienne ? Pareil
reproche n’arréte pas I'auteur. Tout son effort vise a le montrer, le
Christ n’apporte pas a ’homme un nouveau légalisme, mais bien
la présence méme de Dieu, qui permet tous les recommencements.
Ce miracle d'une présence qui libére, méme dans les situations les
plus compliquées, est I'ceuvre de I’Esprit saint. Pas un instant le
théologien de Bile ne songe a «systématiser » cette action mysté-
rieuse. Il cherche a la mettre en pleine lumiére dans l’existence
concréte de I'étre humain.

Nous aurons bient6t probablement le plaisir de présenter dans
cette Revue la suite de I'exposé de M. van Oyen ; aussi nous bornons-
nous aujourd’hui a indiquer les grandes lignes de ce premier volume,
puis a souligner deux ou trois traits.

La premiere partie: «La foi» — la plus développée — compte
cinq chapitres : Saint-Esprit et éthique. Mandat chrétien et Royaume
de Dieu. L’homme et ses luttes. L’homme nouveau. Loi et Evangile.

La seconde, consacrée a I'amour, en présente les divers aspects :
Agapé, 'amour qui se donne. Philia, 'amour qui « organise ». Eros,
I’amour qui crée.

La troisi¢me, de beaucoup la plus bréve, a pour théme l'espérance.

Les théologiens aiment a répéter que la morale est un rameau
de la dogmatique. Peut-étre convient-il de préciser. M. van Oyen



REVUE DE THEOLOGIE MORALE 231

use d'une image nouvelle. Toute monnaie a toujours deux faces :
Ieffigie garantit 'authenticité de la piéce, tandis que le chiffre placé
sur le coté opposé en indique la valeur courante. Impossible de
séparer ces deux éléments, tous deux nécessaires, voire indispensables.
De méme la dogmatique expose la révélation divine dans sa pléni-
tude et son éternelle vérité, tandis que I’éthique montre la valeur
pratique de cette révélation se déployant dans chaque existence
humaine, et dans le concret de tous les jours.

Comparaison intéressante parce que parlante. Tout pesé, peut-
étre n’est-elle pas aussi heureuse qu’il le parait d’abord.

Les conséquences du péché ? Depuis la chute, il y a dans le
monde deux «lignes d’action» séparées, deux « histoires» diver-
gentes : I'histoire du salut, dirigée par Dieu, qui domine ce monde
et le péneétre ; I’histoire de I’activité humaine, profane, égocentrique,
« mondaine » ; en apparence I'homme y domine; en réalité il est
dominé. L’«adama», la terre, la matiére a mis le grappin sur
« Adam »... Et son existence est devenue une «vie vers la mort ».

Relevons cette définition de la repentance : elle marque la fron-
tiere entre conscience morale et imago Dei. Elle est le passage de
la conviction d'une faute morale a la conviction d'une faute «exis-
tentielle » : certitude d’avoir commis une infidélité fondamentale a
I’égard de la fondamentale fidélité de Dieu.

La seconde partie n’est pas moins riche en observations frap-
pantes. A propos du «comme toi-méme» (toujours lui!), M. van
Oyen écrit: « Il va de soi que tout homme s’aime lui-méme. Le
Christ veut dire que, chez le croyant, I'amour de Dieu et I'amour du
prochain doivent de méme aller de soi. L’amour pour Dieu est
premier, sans doute. Mais il serait sans réalité aucune s’il ne nous
poussait pas irrésistiblement vers le prochain. »

Et quelle sagesse dans cette remarque : Une morale de 1I'Esprit
ne peut absolument pas mépriser la morale courante, sous prétexte
qu’elle est bourgeoise. Cette morale, c’est 'atmosphére que nous
respirons tous les jours. Une éthique évangélique se perd dans les
nuages si elle prétend n’avoir rien a faire avec la morale des « braves
gens». Philia et agapé ne sont pas sans rapport 'une avec l'autre.
Si Vagape donne a la vie du chrétien son inspiration, la philia cons-
titue comme le cadre de I'existence quotidienne.

On ne peut que regretter I'extréme briéveté de la troisiéme par-
tie (8 pages!), et que se réjouir dans l'attente des trois autres
volumes promis.

*
* *

C’était assurément une gageure que d’essayer de décrire, en
quelque deux cents pages, la condition du chrétien dans le monde.



232 EDMOND GRIN

Le Dr Théo Bovet 1'a tenue. Et cela nous vaut un livre qui, pour
n’étre pas théologique a proprement parler, présente un incontestable
intérét et posseéde une réelle valeur. (Vom Stand des Christen in der
Welt, Zwingli-Verlag, Zurich, 222 p.)

Le plan est simple. Tout part du Christ et vient s’ordonner
autour de sa personne. C’est lui qui nous dévoile le prochain et qui
nous explique a nous-méme. L’amour du Christ est la clef de la vie
conjugale authentique, le secret de la joie dans la profession, le
fondement de la communauté civile et de la communauté religieuse.
Enfin, il permet de recueillir les fruits que Dieu a placés dans ces
épreuves que sont les diverses « crises » marquant I'existence humaine :
vieillissement, maladie, mort, péché sous ses nombreux aspects.

Le volume s’ouvre par quelques bréves définitions des notions
évangéliques essentielles : Royaume de Dieu, monde ; temps, éter-
nité ; repentance ; péché, rédemption. Le Dr Bovet excelle dans ce
domaine. « La repentance, écrit-il, n’a rien a faire avec une contrition
langoureuse ou des airs penchés; ce n’est ni plus ni moins qu’un
total retour sur soi-méme. Le péché : le fait d’étre enchainé. Nombre
de catéchétes auront profit a s’'inspirer de cette simplicité.

La partie la plus réussie, 4 notre sens, est celle qui concerne la
vie conjugale, ses joies, ses difficultés (pp. 69 a 110). QUi S’en
étonnerait ? Dés longtemps le Dr Bovet est un spécialiste de ces
problémes. Nul autre que lui n’aurait pu écrire un « éloge du mariage
imparfait ».

Il est facile de s’en apercevoir, l'auteur a subi l'influence du
Réarmement Moral. Il n’en résulte chez lui aucune étroitesse : les
pages consacrées a I'Eglise, notamment au culte public «irrempla-
¢able pour le chrétien » en sont une preuve entre beaucoup.

Notre seule réserve: 'ampleur du sujet oblige souvent a des
raccourcis facheux.

*

% *

Par un de ces paradoxes dont I'histoire est coutumiére, notre
époque, qui manifeste une singuliére cruauté a I’égard des hommes,
voire un total mépris pour eux, connait en méme temps une véri-
table hantise de I'homme. C’est pourquoi les grands courants spiri-
tuels d’aujourd’hui : marxisme, existentialisme, christianisme sont
surtout des anthropologies. Il y a la comme trois possibilités de
choix proposées a 1’homme de I’Occident. Car chacune de ces trois
doctrines prétend nous faire entrer dans la plus grande des aven-
tures : I'enfantement d’un nouveau type humain, plus valable que
tous ceux du passé.

C’est sur ce probléme de 1’homme, primordial pour la morale
chrétienne, que M. Roger Mehl s’est penché, s’appliquant, non a



REVUE DE THEOLOGIE MORALE 233

juger, mais a comprendre (Images de I’homme. Cahiers du Renouveau,
n® VIII, Genéve, Labor et Fides, 64 p.).

Avec quelle sympathie il parle du marxiste | « Cet homme, dit-il,
n’est plus crispé sur le passé; il a vaincu la peur; il ose regarder
Iavenir en face, et aussi les tdches qui l'attendent. Il est prét a
sacrifier confort, sécurité, famille, patrie, a I’édification de ’homme
nouveau qui s’épanouira nécessairement dans la cité socialiste : un
étre libéré de toute entrave religieuse, philosophique, économique,
donc maitre de la nature comme de soi-méme, réconcilié avec les
autres, bref libre pour servir et libre pour aimer. »

Cet optimisme ne manque pas de grandeur. Il repose sur la
certitude que seul le marxiste sait lire I'histoire, et que cette histoire
tout entiére aboutit a lui, le prolétaire.

De cette nouvelle conception de I'homme résulte, notamment, une
nouvelle définition de la moralité. Formellement, la morale marxiste
est «une morale de I'action historique objective » : est bon le seul
individu dont I'action rejoint objectivement la courbe de la dialectique
historique. Toute action révolutionnaire personnelle est un crime de
lése-parti. Pour cet homme qui a renoncé a son individualité, il y a
identité entre moralité et révolution. — Le contenu de la moralité :
le travail, I'acte humain par excellence. Le marxiste en attend une
triple réconciliation : avec la nature «humanisée » par les diverses
techniques ; avec I'homme lui-méme qui, en se développant, réalise
son essence ; avec les autres parce que, grace a la production abon-
dante, 'homme ne sera plus un loup pour I’homme.

C’est a cause de cette notion particuliére du travail que le marxiste
est et veut étre matérialiste. Loin d’étre une attitude terre A terre,
son matérialisme exprime au contraire son « sens de 'engagement »
humain. Les seules idées vraies sont celles qui jaillissent de 1’affron-
tement de 'homme avec cette donnée permanente : la matiére.

Aprés cet exposé — objectif ce nous semble — M. Mehl se borne
a souligner quelques difficultés inévitables de la doctrine. D’ou
I’homme marxiste tient-il sa certitude relative a I'issue de I'histoire ?
Eliminée toute foi en un Maitre de 1'histoire, qui peut nous garantir
la marche de toutes choses vers un accomplissement ¢ Le détermi-
nisme historique ? Il n’exclut pas la contingence, nombre de faits
le prouvent. — En outre, 'homme qui accepte la mise entre paren-
théses (méme momentanée) de tous ses problémes personnels n’aliéne-
t-il pas dans une large mesure son humanité ? Or, quelle peut étre la
valeur de l'espéce humaine si 'on écarte d’entrée le primat de la
personne ? — Enfin quelle est la portée d’une eschatologie qui n’est
que pur futurisme ?

Si 'homme marxiste est un type humain nettement caractérisé,
on ne saurait en dire autant de I’homme existentialiste.

16



234 EDMOND GRIN

Entre le marxiste et I'existentialiste, opposition profonde sauf
sur un point : la négation d'une nature éternelle en I’homme. Pour
I'existentialiste, pas de philosophie de I'histoire. L’homme, simple-
ment jeté dans le monde, ne peut pas accomplir I'histoire. Le seul
accomplissement qu’il connaisse : la mort.

Notre existence ? Elle est proprement absurde. Lire a ce propos
La Peste, de Camus: passé le fléau, la vie redevient normale. Mais
un jour ou l'autre tout recommencera exactement de méme — et
pour rien. Bien habile, dés lors, celui qui pourrait découvrir le sens
de sa présence dans ce monde ! Autrui nous y aiderait-il ? Impossible :
son existence est en quelque sorte une négation ; j’ai besoin d’autrui,
mais il m’anéantit. Un recours, peut-étre, a des valeurs objectives,
a une tradition ? C’est le piége par excellence, celui d'une trom-
peuse sécurité. Pour exister vraiment ’homme doit se libérer de ces
idoles, s’édifier lui-méme, se « projeter » sur I'avenir, et par la étre
toujours a nouveau son propre commencement.

Liberté alors ? Sans aucun doute. Mais cette liberté consiste uni-
quement a assumer sa situation, a choisir non son étre, mais sa
maniere d’étre, et par 13, a donner un sens au monde. Cette liberté
est source d’angoisse, on le comprend : elle n’a aucun point d’appui ;
par surcroit elle engage non seulement nous-mémes, mais les autres ;
pas dans un sens solidariste, certes ; méme alors chacun reste seul.
Tous les étres qui vivent ensemble (méme les époux) demeurent
toute leur vie séparés par de douloureux malentendus...

M. Mehl le reléve aprés d’autres, il y a une certaine noblesse
dans cette solitude de 'homme existentialiste. Nous sommes aux
antipodes du « bourgeoisisme » et de sa recherche éperdue de la
sécurité. Tandis que le marxiste, par exemple, peut fort bien s’em-
bourgeoiser, retrouver une Eglise — et comment cléricale | — l'exis-
tentialiste, lui, ne connait ni encadrement ni direction de conscience.
Sa seule « grandeur » consiste & ne pas «tricher avec l'existence ».
«Il sait qu’a la racine de notre étre il y a un mystére insurmon-
table,... que la liberté est presque toujours impossible,... la rencontre.
avec autrui presque toujours une chance,... que nous sommes tou-
jours des étres ambigus, et que nous nous mentons presque tou-
jours a nous-méme » (38, 39). Pour autant il ne refuse ni la notion
de situation, ni méme l'action. Courageux a sa maniére, ’homme
existentialiste a renoncé a toutes les assurances, aux naturelles
comme aux surnaturelles. Il va jusqu’au bout des questions possibles :
ayant choisi la liberté (qui seule donne un sens a I’homme), il ose
encore se demander: quelle est la signification de ma liberté ?
N’est-elle pas vaine si, en elle, je ne rencontre personne ? —

Pour connaitre 'homme chrétien, il faut d’abord regarder a
son Chef, le Christ. Non que le croyant soit & 'image de son Maitre.



REVUE DE THEOLOGIE MORALE 235

Mais en Jésus-Christ seul, 'homme nouveau peut naitre, et cela
par une participation a la vie de Dieu. Assurément, pour le chrétien
comme pour le marxiste, I’homme nouveau est a venir. Pourtant, le
chrétien posséde ce privilége unique : pouvoir dés & présent discer-
ner ¢« dans la personne de Jésus de Nazareth toute la réalité de cet
homme nouveau ».

L’homme nouveau, un fait... mais aussi une exigence : toute sa
vie doit étre un témoignage rendu au Christ. Cest pourqudi le
chrétien est toujours un étre disponible, « sans principe » pourrait-on
dire ; un étre qui, par le Saint-Esprit, peut étre conduit 1a ou il
voulait ne pas aller. La morale de ’homme chrétien, une morale du
risque, parce que le disciple de Jésus-Christ est fonciérement libre.
Liberté glorieuse, ’Apdtre le dit, mais liberté d’enfant. Non pas
puérilité ; abandon confiant entre les mains d’'un Peére, et certitude
d’étre porté par un pardon regu chaque jour dans la foi.

Cela explique pourquoi l'existence du croyant est éminemment
fragile ; pourquoi aussi I'homme authentiquement chrétien est un
étre rare: pas de chrétien en dehors de la foi. Or, ni I'histoire, ni
la critique, ni la psychologie ne peuvent conduire a éviter 'acte
de foi.

Nous ne saurions trop recommander la lecture attentive de ces
‘pages. La seule ambition de M. Mehl : rappeler que le chrétien est
I’homme libéré par Christ, donc rendu disponible pour comprendre
son prochain.

* %

I1 y a quelques années, la Scottish Church Theology Society
demandait a M. T. FF. Torrance une conférence sur 1’anthropologie
de Calvin. Pour répondre a cet appel, le théologien anglo-saxon se
Livra & un examen approfondi des commentaires, des sermons, et
naturellement de 1'Institution. Cela nous a valu un lumineux ouvrage,
tot aprés traduit en allemand. (Calvin’s Lehre vom Menschen. Evan-
gel. Verlag, Zollikon-Ziirich, trad. F. Keienburg, 208 p.)

Dans la préface de 1'édition anglaise, 'auteur dit avoir constaté
une fois de plus, tout au long de son étude, a quel point le calvinisme,
au cours de T'histoire, s’est éloigné de certaines des vues du Réfor-
mateur. Quelle trahison, par exemple, que la tentative toujours
renouvelée de systématiser la pensée de Calvin dans les catégories
aristotéliciennes, ces catégories que le grand Genevois lui-méme a
dénoncées comme une damnosa hereditas |

Le but de M. Torrance est trés net : non pas ajouter une étude
nouvelle a celles que nous possédons déja sur la théologie calvinienne :
W. Niesel, Peter Barth ou Warfield. Mais bien faire entendre la voix
de Calvin, qui a quelque chose & dire — beaucoup méme — dans le



236 EDMOND GRIN

débat contemporain relatif & 'homme. C'est la raison pour laquelle
I'auteur s’est interdit toute critique, toute appréciation, pour se
limiter & un exposé. Aussi a-t-on pu lui reprocher d'user d’une
indulgence excessive a 1'égard de Calvin.

La réserve la plus nette a formuler est celle-ci, selon nous: par
souci de ne pas introduire dans les affirmations du Réformateur une
logique qui leur est étrangére, M. Torrance les a mises toutes sur le
méme plan. Il est amené par 1a, sans toujours s’en rendre compte
peut-étre, a attribuer une importance excessive a telle ou telle
notion, celle de I'smago Dei trés particuliérement.

Par ailleurs, I'ouvrage est bien fait et se lit aisément. Il aborde
successivement sept problémes: la connaissance que I’homme a de
lui-méme ; la place de I’homme dans la création ; I’homme a I'image
de Dieu ; la corruption de I'homme ; le caractére pécheur de 1'esprit
humain ; la connaissance de Dieu; la théologie naturelle. Chaque
chapitre s’ouvre par une sorte de résumé anticipé des idées du Réfor-
mateur sur le point particulier. Aprés quoi viennent des citations
de Calvin, en général bien enchainées.

La traduction nous parait fidéle et élégante.

*
* *

Désireux de mettre sans tarder a la portée du lecteur de langue
francaise les idées de Karl Barth sur la question militaire, les
Cahiers du Renouveaw ont donné une traduction de quelque vingt
pages de la Dogmatique. Le tome III/4, on le sait, traite de 'ordre
du Dieu créateur, c’est-a-dire de I'éthique. L’auteur y aborde notam-
ment — sous le titre: la protection de la vie — le probléme de la
guerre. On y a joint I'exposé dans lequel le théologien de Bile jus-
tifie sa distinction fondamentale entre tuer et assassiner, #ofen et
morden (La guerre el la paix, traduction J. de Senarclens. Geneéve,
Labor et Fides, Cahier V, 47 p.).

Au sens strict, « tu ne tueras point » signifie : tu ne commettras
pas de meurtre. Découvrir dans cet ordre l'interdiction de toute
suppression de la vie humaine, c’est commettre une erreur, au gré
de Barth. C’est oublier que I’Ancien Testament, qui défend l'assas-
sinat, prescrit souvent de tuer. Quant au Nouveau Testament, en
plus d'un passage (Mat. 5: 21; Act. 5: 1 & 11, etc.), il laisse sous-
entendre « qu'il existe un fuer qui, comme tel, n’est pas un meurtre »
(p. 12). Pourtant, cette possibilité « d'une juste suppression de la
vie humaine » constitue toujours un «cas limite», tellement est
grande la valeur de la vie de tout homme. Les cas limites rapportés
par I’Ancien Testament sont nombreux, trés rares par contre dans
le Nouveau. C’est dire que, dans la Nouvelle Alliance, le sixiéme



REVUE DE THEOLOGIE MORALE 237

commandement vient a nous sous une forme «qui n’exclut pas
tout a fait la possibilité du cas limite dans des situations précises »,
mais qui, cependant, souligne nettement son caractére exceptionnel.
Aussi faudra-t-il toujours se demander avec soin si telle forme d’homi-
cide, qui parait justifiée, est vraiment autre chose qu'un assassinat.

Lorsqu’il s’agit de la guerre, il faut aller dans la méme voie,
mais avec plus de fermeté encore; parce que, dans la guerre, la
communauté civile tout entiére est engagée en vue de l'acte de
tuer ; donc tous sont directement appelés a se demander : homicide
ordonné, ou assassinat interdit 7 En outre, tout le probléme moral
est mis en question. En temps de guerre, n’est-on pas obligé d’accom-
plir presque tout ce que Dieu défend ? Doit-on, malgré cela, risquer
la responsabilité ?

Répondre oui est infiniment grave, et c’est trahir I’Evangile que
de le faire en comptant pour peu de chose les dangers terribles de
ce « malgré cela ».

Une transformation étonnante s’est produite dans l'attitude des
Eglises entre les premiers siecles et 'époque constantinienne. Avant,
un Origéne, un Tertullien et d’autres déclarent impossible d’étre a
la fois un « miles Christi» et un soldat de I'empereur. 4pres, toutes
choses sont inversées. Chez saint Augustin surtout, par exemple, on
trouve les fondements théologiques de la notion de la « guerre juste ».
L’erreur profonde, selon Barth, ne consiste pas dans le fait que
I'Eglise accepte « de compter avec la guerre », mais bien dans l'im-
portance beaucoup plus grande accordée par I'Eglise aux réalités de
ce monde, qu’a sa disparition et au retour du Seigneur.

L’Eglise doit éviter a tout prix de reconnaitre la guerre comme
un élément nécessaire a la vie de 1'Etat. User de la force, 'Etat le
fera tout seul, sans que I'Eglise ait besoin de lui rappeler qu’il le
peut ! Dans chaque cas particulier, I'Eglise doit au contraire poser a
I’Etat cette grave question : est-ce vraiment pour toi un devoir de
recourir maintenant a la force ? En effet, la tiche normale de I’Etat
est de conserver et de développer la vie humaine, non de la détruire.
C’est pourquoi le devoir premier de 'Etat est d’établir la paix, afin
de «servir la vie» et de tenir la guerre a l'écart. Il y a relation
directe, intime entre la guerre et les conditions générales de vie en
temps de paix. L'Eglise ne saurait trop insister sur ce fait, souvent
oublié. Car «la guerre devient inévitable a partir d'une paix qui
n’est pas une juste paix » (p. 25). L’Eglise doit sans cesse en appeler
aux gouvernements comme aux peuples, et leur faire saisir que
c’est la paix plus encore que la guerre « qui est le cas sérieux ».
Ainsi seulement elle leur enlévera toute occasion de «fuir dans la
guerre », poussés par l'espoir de trouver par elle ce que leur refusait
la paix.



238 EDMOND GRIN

Il y a un autre aspect de la question, encore. Un peuple, et avec
lui son gouvernement, peut étre placé par l'attitude d’un autre
peuple « dans un état anormal de nécessité » : il est menacé, attaqué
dans son indépendance, dans son étre méme. Doit-il alors accepter
de disparaitre, ou doit-il au contraire s’affirmer ? L’indépendance
peut avoir été confiée par Dieu a ce peuple afin que, par sa fagon
de vivre, il témoigne de quelque chose. Pourquoi donc Dieu ne
pourrait-il pas, en pareil cas, ordonner a ces hommes de défendre la
liberté de leur Etat les armes a la main ? Il en irait ainsi, pour Barth,
si la Confédération suisse — qui représente quelque chose dans le
monde — venait a étre attaquée.

Un Etat peut aussi se sentir appelé a porter secours a un voisin
plus faible. L’éthique évangélique ne peut donc pas étre absolument
pacifiste, ni s’opposer a toute action militaire. « Telle est la note
spécifiquement chrétienne. » Dans les deux cas cités, la redoutable
intervention armée, qui consiste a tuer et a étre tué, est exigée sur
le plan chrétien, méme si on risque l'insucceés a cause de la disparité
des forces en présence. Ce dernier critére est sans doute le plus
profond, selon Barth, le seul qui permet de se rendre compte si
‘état de nécessité existe véritablement. Dans ce cas-la, il s’agit
d’obéissance, de risque de la foi, et I’Eglise pourra en bonne cons-
cience dire a ses fidéles que, «s’ils doivent alors tuer, ils ne sont
pas des assassins, mais qu’ils peuvent et doivent accomplir la volonté
de Dieu dans cet opus alienum de I'Etat » (p. 35).

Du point de vue de l'individu, le probléme s’impose également.
A Theure actuelle, chaque citoyen, donc aussi chaque chrétien est
I'Etat. Impossible dés lors de séparer l'éthique individuelle de
I’éthique sociale. Une des contributions les plus importantes de la
morale chrétienne, d’aprés Barth, est de faire comprendre a chacun
que la question de la guerre doit étre posée aussi comme une ques-
tion personnelle : toute cette affaire effroyable te concerne directe-
ment, toi chrétien. Que fais-tu au sein de ton peuple en faveur de
la véritable paix, qui seule peut éviter la guerre ? Travailles-tu a
I’éloigner ou a la provoquer ? En derniére instance, es-tu disposé,
s'il le faut absolument, a faire la guerre em chrétien, c’est-a-dire
sans condition, acceptant d’étre tué, et aussi hélas! de tuer ?

L’exposé s’achéve sur quelques considérations relatives au devoir
militaire, et au refus de servir. Aux yeux de Barth, 1'obligation du
service présente ce grand avantage : c’est un probléme posé a cha-
cun, et cela fait de la guerre et de la paix 'affaire de tous.

Pour autant, le devoir du service ne peut pas étre considéré
comme un commandement divin. L'Etat n’est pas Dieu. A la « ques-
tion militaire », nul ne peut répondre pour autrui. Dans certaines
situations, tel individu peut se sentir amené, devant Dieu, en tant



REVUE DE THEOLOGIE MORALE 239

que citoyen fidéle, a combattre les décisions de son gouvernement
ou celles de la majorité. « L’objection de conscience pourrait étre
I'une des formes de cette opposition. » Toutefois elle ne sera justi-
fite qu’a deux conditions : que ce refus soit prononcé dans l'unité
d'une vie, tant personnelle que civique, 'objecteur ne réclamant
jamais pour lui un traitement d’exception ; en outre qu’il demeure
disponible intérieurement, ne faisant pas de son refus une affaire de
principe, mais prét — les circonstances venant a changer — a
renoncer & son opposition. Agir autrement constitue une «révolte
contre 'ordre de Dieu» et représente un oubli du caractére néces-
sairement relatif de toute prise de position humaine.

Enfin, dans ces difficiles conjonctures, les individus ne devraient
pas étre abandonnés & eux-mémes, comme c’est le cas aujourd’hui.
L’Eglise — ou seulement quelques individus éclairés dans 1'Eglise —
devrait les aider par telles directives nettes et précises, a mieux
discerner 'ordre de Dieu. Cela suppose que 1'Eglise elle aussi reste
« disponible » : préte a engager quiconque a «marcher», dans des
cas trés rares de guerres nécessaires et justes, mais préte aussi a
intervenir en sens exactement contraire et a oser, s’il le faut, désa-
vouer le gouvernement. Par la, elle rendrait le plus grand service
a I'Etat et & I'humanité. «Si 'Etat, qui fait la guerre, et qui s’y
prépare, savait que 1'Eglise... peut recommander le service mili-
taire, et demain le refus de servir, il se heurterait en elle a sa propre
limate, qui se trouve étre en méme temps son fondement et sa force. »
L’Etat serait mis en demeure de répondre a la question solennelle :
Veux-tu étre le porteur de l'ordre de Dieu, ou au contraire te
montrer un assassin ?

Il est permis de se demander si les amis du théologien de Bile
ont eu raison de détacher ces pages-la de son cours de dogmatique.
Séparées du tout auquel elles appartiennent, plus d’une de ces affir-
mations risquent d’étre mal comprises. Ce fut une erreur de ne pas
donner aussi, au moins en résumé, les idées de Barth sur le probléme
de la légitime défense. Ceci elit éclairé cela.

Une fois de plus nous avons admiré la richesse de l'information.
Aux pages 21 et suivantes, on trouve des citations, caractéristiques,
de théologiens allemands d’hier et d’aujourd’hui: Th. Haering,
W. Herrmann, Ad. Schlatter, Paul Althaus. Tous, sans exception, se
sont faits les défenseurs de la guerre, I'un d’eux allant jusqu’a
écrire : « En soi, la guerre n’est ni chrétienne ni antichrétienne. » Il
était bon qu’'on rappelat ces faits. Entre 1907 et 1931, un grand
peuple a été singuliérement égaré par ses conducteurs spirituels.

Les remarques concernant les objecteurs de conscience nous
paraissent exiger plus d'une réserve. Barth a certes raison de rappeler



240 EDMOND GRIN

aux pacifistes 4 tout prix la valeur relative de toutes nos « prises
de position » humaines. Mais ne demande-t-il pas a ces prophétes
que sont aujourd’hui les authentiques objecteurs une attitude pour
eux spirituellement impossible ? Comment ces hommes, arrivés —
au prix de quelles angoisses intérieures — a la conviction qu'ils
doivent dire un non absolu a la guerre, pourraient-ils méme envi-
sager de dire non aujourd’hui, et owi demain ?

Au reste — le pasteur Lasserre, auteur du dernier ouvrage que
nous présentons, le dira — si les considérations éthiques de Barth
sont inspirées de 1’Evangile, elles portent aussi (comment s’en
étonner ?) une marque assez nettement... helvétique. « Dans nos
cantons, chaque enfant nait soldat!» A lire les pages de Barth, on
les sent écrites par un croyant dont le pays n’a pas connu de fagon
directe les horreurs des deux guerres mondiales. Par la force des
choses, ne nous est-il pas beaucoup plus facile, & nous Suisses, de
parler d’'une guerre « juste », qu'aux chrétiens des grands pays ?

Enfin la thése essentielle du chapitre : possibilité de tuer «en
chrétien », nous laisse réveur. Les pages (12 & 16) dans lesquelles
I'auteur se livre a un examen des données bibliques, nous paraissent
ficheusement subtiles. A l'origine, le sixiéme commandement inter-
disait en effet le seul meurtre. Est-ce a dire que, pour des chrétiens,
il n’ait pas une portée plus vaste ? Dés qu’on s’applique a éclairer
I’Ancien Testament par le Nouveau, les choses changent du tout au
tout. Car sur le plan de la morale chrétienne, il ne s’agit jamais
d’appeler a son secours des textes, mais de s’inspirer de l'esprit du
Christ. Or, il nous parait impossible de découvrir nulle part dans le
Nouveau Testament, méme sous-entendu, « qu’il existe un #uer qui,
comme tel, n’est pas un meurtre ». Par son affirmation fondamentale
(possibilité de tuer en chrétien) I’éthique barthienne nous raméne
loin en arriére, jusqu’aux affirmations les plus contestables des
réformateurs. Malgré toute la circonspection dont use l'auteur, la
porte demeure ouverte, comme depuis la naissance de I'Eglise
constantinienne, a de terribles et sanguinaires abus. Et presque
toujours — faute de fidélité et de courage — ces atrocités, I'Eglise
les sanctionnera.

*

%k *k

L’exposé du pasteur H. Roser est un cri de la conscience chré-
tienne, et non une étude théologique proprement dite. (Le chrétien
devant la guerrve. Labor et Fides, 1953, 45 p.) Nous tenons cependant
a la signaler briévement.

L’auteur compare la guerre moderne a celle de jadis. Aujour-
d’hui, le meurtre est devenu scientifique, froidement rationalisé, un
ignoble massacre...



REVUE DE THEOLOGIE MORALE 241

A la guerre comprise de cette fagon-1a, les objecteurs disent non.
Pourtant il y a, de leur part, affirmation bien plus que refus : affir-
mation de l'esprit.

On redoute de voir une foule de peureux, de liches s’abriter —
comme il est immanquable — derriére les objecteurs sincéres. Mais
allons-nous condamner le Petit Pauvre d’Assise «a cause des para-
sites qui, avec ou sans froc, exploitent la charité publique » ?

On invoque la solidarité dans le péché, qui oblige le chrétien a
faire la guerre. — Pure sophistique ! « Une telle conception de la
solidarité nous conduirait a devenir des buveurs ou des débauchés
pour porter avec les autres le péché de l'ivrognerie ou de l'immo-
ralité. »

Que faire alors, si 'on prend au sérieux I’Evangile ? A en croire
lauteur, la réponse est donnée par un homme d’Etat qui disait a
des objecteurs: « Soyez exigeants! Faute de trouver dans les lois
les éléments nécessaires pour vous suivre, nous vous mettrons
peut-étre en prison. Mais non sans vous bénir, car votre peine tou-
chera ceux que votre idée laissait indifférents. Une communauté se
formera, qui donnera corps a votre vérité. Et sur ce groupe, nous
pourrons prendre appui, nous politiques, pour nouer plus haut nos
COMPIomis. »

Nous éprouvons une satisfaction particuliére a présenter en
terminant I’étude détaillée et solide du pasteur Jean Lasserre: La
guerre et I’Evangile. (Ed. La Réconciliation, Paris 1953, 257 p.) ?

Ce volume mériterait mieux qu'une bréve mention. Il ne fait en
rien double emploi avec « Dieu et César » du professeur Heering, de
Leyde, paru en traduction frangaise il y a tantét vingt ans, et dans
lequel les données historiques occupent une grande place. Ces deux
auteurs se rencontrent forcément sur quelques points, mais ils ne
se répétent pas.

La premiére phrase de la préface — due a M. le pasteur Roser
— résume a elle seule tout le livre : « Si 'accommodation séculaire
du christianisme a l'ordre du monde n’avait pas oblitére la liberté
des esprits, il serait immédiatement évident pour tout chrétien que
I’Evangile de la grice exclut la guerre.» La thése n’est point nou-
velle, c’est celle de tous les pacifistes chrétiens. Mais certains des
arguments sur lesquels elle est étayée nous ont paru assez nouveaux.

1 En vente pour la Suisse, non dans les librairies (sauf celle de la rue de
I’Ale 33, a Lausanne), mais chez M. J. Huguenin, avenue Juste Olivier 2o,
Lausanne. Cpte de ch. II. 2808. Prix : 6 fr. suisses.



242 EDMOND GRIN

Nous ne nous attarderons pas aux préliminaires (Ire partie). Le
diagnostic de notre époque est. pénétrant et lucide. Il n’est que
trop vrai que le Dieu Mars, aujourd’hui, n’est pas mort ; qu’il sait
toujours admirablement captiver et griser ses victimes et procurer a
la grande majorité des hommes ce « dépassement de soi-méme »,
couronnement de tous les paganismes, dont ils demeurent assoiffés ;
trop vrai aussi que notre mentalité d’Occidentaux est dangereusement
atteinte par «I'idoldtrie de l'efficacité ».

La deuxiéme partie n’appelle guére de remarques. De son exa-
men fouillé des textes bibliques, 'auteur croit pouvoir conclure que
ni 'enseignement ni I'exemple du Christ et des apdtres n’autorisent
le chrétien a faire la guerre, parce que jamais le Nouveau Testament
ne légitime la violence. On a tort, a ses yeux, de tirer argument en
faveur de ’armée du fait que Jésus n’a jamais engagé les officiers
et les soldats qu'il a rencontrés a déposer leurs armes. Le Seigneur
n’a pas non plus reproché & Pilate sa présence en Palestine. Est-ce
donc que ce silence légitime toutes les occupations militaires ?

Passant en revue quelques objections, le pasteur d’Epernay réfute
telles affirmations, haitives a son sens, de Karl Barth. Est-il vrai,
par exemple, que tous les pacifistes radicaux cessent d’étre des
hommes libres a cause de leur refus de principe de faire la guerre ?
Le théologien de Bale ne confond-il pas la fidélité absolue du pro-
phéte & sa vocation particuliére, et 1'étroitesse morale — une des
formes du légalisme — qui peut exister chez les pacifistes... comme
chez ceux qui ne le sont pas ?

Les parties IIT et IV constituent I'essentiel du volume. Au nom
de ses certitudes chrétiennes, 'auteur s’y éléve contre I'idée admise
aujourd’hui encore par plusieurs: dans sa vie privée l'authentique
croyant ne doit pas user de violence ; mais dans son existence de
citoyen il doit obéissance a I'’Etat, méme quand cet Etat I'appelle
a recourir a la force. A la suite de nombreux théologiens contempo-
rains, M. Lasserre découvre dans I’Ecriture le principe d'une résis-
tance critique du chrétien a4 I'Etat, dans certains cas. Il constate a
regret que la théologie ne fournit pas de critére relatif a ce «droit
de désobéissance ». Désireux d’aider ses fréres sur ce point doulou-
reux, il propose d’en revenir au Décalogue, vraie charte morale de
I'’humanité, singuliérement au sixiéme commandement: «Tu ne
tueras point. » Constatation frappante — et troublante — 1'Eglise,
depuis toujours, a donné une interprétation extensive de fous les
commandements ; elle a vu dans le septiéme, par exemple, la con-
damnation «de tout acte sexuel hors mariage». Par contre, des
I’époque constantinienne, elle a interprété le sixiéme — et celui-la
seulement — de fagon restrictive : il vise soi-disant le seul assassinat
individuel, et il y a des cas dans lesquels le chrétien peut tuer...



REVUE DE THEOLOGIE MORALE 243

sans tuer : la guerre précisément ! Avant que '’humanité se détruise
elle-méme, il est temps que les chrétiens se réveillent et en revien-
nent sur ce point (comme sur d’autres) a la folie de I’'Evangile :
participer de toute leur ame a la défense de leur pays, mais non
violente, donc non militaire, quoi qu’il en puisse cofter.

Deux affirmations, en particulier, ont retenu notre attention.

La facon, d’abord, dont M. Lasserre réfute un argument qui,
jusqu’ici, était d'un grand poids & nos yeux : au nom de la solidarité
qui le lie aux hommes, ses fréres, le chrétien doit prendre les armes
quand son pays 'y appelle. Bénéficiaire des avantages que procure
I’Etat dans les jours heureux, il ne saurait se soustraire aux désa-
vantages entrainés par l'appartenance a ce méme Etat, dans les
jours sombres. Pour étre logiques spirituellement, les objecteurs
devraient, en temps de paix, répudier 'Etat lui-méme : refuser tout
impo6t, ne pas utiliser les routes, ne jamais recourir aux services de
la police... — Et l'auteur de demander: « Et Jésus-Christ ? Ne mar-
chait-il pas sur les routes qui facilitaient la domination de I'étran-
ger ?... Ne mangeait-il pas, participant par ses achats a I’économie
de guerre de son temps ?... A-t-il, par cela méme, participé au crime
de la guerre ? »

On objectera sans doute : mais le Christ n’était pas qu'un homme
ordinaire ; il était aussi divin. A quoi M. Lasserre rétorquerait pro-
bablement, et non sans raison : Attention de ne pas sombrer dans
le docétisme! Si la pleine humanité du Seigneur fut plus qu'une
apparence, il n'est pas si facile de me réfuter sur ce point.

Nous avons apprécié également les observations pertinentes du
pasteur d’Epernay — prolongement de ce qui précéde — sur la
distinction indispensable entre la responsabilité « métaphysique et
collective », et la responsabilité «éthique et personnelle» (p. 88).
Constamment on confond ces deux données. Or, il v a une nette
différence entre la responsabilité que nous portons avec tous les
hommes dans la situation de fait qui est celle du monde, et la res-
ponsabilité qui nous engage personnellement dans chaque acte que
nous accomplissons. « La premiére m’appelle a la repentance, la
seconde a l'obéissance.» Cela nous parait vrai. N'est-ce pas la un
aspect de la distinction classique que font les théologiens : I'individu
chrétien non responsable du « péché originel », de la tendance au mal
qu’il trouve en lui dés sa naissance, mais responsable du consente-
ment qu’il donne, dans le concret, a telle tendance de sa nature mau-
vaise, chaque fois qu’il céde consciemment au péché ?

Le terme obéissance, employé par M. Lasserre, parait discutable a
certains. Rendant compte de cet ouvrage dans le Messager social
(25 janvier 1954), M. Ir. Leenhardt écrit : « Comme la politique était
aux yeux de Talleyrand l'art de choisir entre divers inconvénients,



244 EDMOND GRIN

il est vraisemblable que I'obéissance du chrétien consiste a modeste-
ment choisir entre diverses désobéissances.» Nous avouons notre
surprise. La comparaison entre politique et morale chrétienne serait
plaisante si elle n’était choquante. Et surtout 1’Evangile n’a-t-il que
cela A nous dire : obéir & Dieu, c’est choisir entre diverses désobéis-
sances 7 On peut assurément estimer que M. Lasserre simplifie par-
fois les questions, porté qu’il est par une conviction entiére; qu’il
transforme la fameuse « aréte » sur laquelle doit s’avancer le chrétien
en un chemin point facile, certes, mais cependant trop nettement
tracé... N'est-ce pas 1a le cas de tout « prophéte» ? Quelle concor-
dance entre les accents qui retentissent dans ce livre et ceux qui sont
sortis de la bouche et de la plume d'un autre prophéte, dont récem-
ment la grande voix s’est tue, Nicolas Berdiaeff : « Le christianisme
pénétre dans une époque totalement nouvelle, écrivait-il... [il] fut
dénaturé du fait qu’il était... une religion d’Etat, et 1I'Eglise fut
tentée par I'épée des Césars... Mais les temps sont venus maintenant
ou le christianisme va étre de nouveau persécuté et ot1 il sera demandé
au chrétien un plus grand héroisme... Les temps sont venus ol les
chrétiens cesseront d’étre un obstacle sur la voie du christianisme. »

Au cours de I'histoire, I'Eglise établie a toujours fermé ses oreilles
au message des prophétes, quand elle ne les a pas opprimés... quitte
a les élever, beaucoup plus tard, a la dignité de pionniers, voire de
héros.

* T

Au terme de cette revue forcément trés incompléte, constatons
avec joie le regain d’'intérét qui se manifeste un peu partout pour
les questions de théologie morale. Il est heureux que, dans I'Eglise,
on ose aborder de front les grands problémes de ’heure, méme les
plus bréilants.

Mars 1954 EpMoND GRIN,



	Questions actuelles : revue de théologie morale

