
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 4 (1954)

Heft: 3

Artikel: Questions actuelles : revue de théologie morale

Autor: Grin, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380615

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUESTIONS ACTUELLES

REVUE DE THEOLOGIE MORALE

Depuis tantôt vingt-cinq ans, un heureux redressement s'est opéré
dans le domaine de la théologie morale. Nous n'en voulons pour
preuve que les deux premiers ouvrages que nous présentons.

Dans son Introduction à la morale chrétienne (« Einführung in die
christl. Ethik», München-Basel, E. Reinhardt, 124 p.), M. Horst
Schülke définit l'éthique : la réflexion systématique relativement au
chemin qui conduit au but. Dès lors, l'ouvrage se divise naturellement

en trois parties : Le but de la vie — L'homme — Le chemin.
Dans la première, l'auteur présente surtout des considérations
d'ordre métaphysique et religieux. La seconde, sorte d'anthropologie,
conduit en pleine psychologie et en pleine sociologie. La troisième a
une tonalité nettement pédagogique et morale.

L'idée de chemin est une notion foncièrement évangélique. Une
théologie qui le comprend, et qui prend au sérieux l'exigence du
« cheminement » aboutit forcément à une éthique ; car toute foi qui
ne s'exprime pas par des actes d'amour fraternel est inexistante,
voire morte.

Le début de la première partie passe en revue les diverses fins
proposées à l'homme par les différentes écoles philosophiques. De
Démocrite à Platon, de Hobbes à Karl Marx ou Nietzsche, quelle
diversité dans les notions morales Et pourtant, toujours, l'idée de

bonheur demeure ; car toutes les morales philosophiques, en somme,
sont eudémonistes.

La morale chrétienne connaît elle aussi un but : le Royaume de
Dieu. Mais, à l'encontre des conceptions dont nous venons de parler,

ce but ne peut être atteint que dans la mesure où il vient à nous.
L'amour de Dieu est premier, l'effort de l'homme second. Entièrement

dominé par la grâce que Dieu lui a faite en Jésus-Christ, le
chrétien ne peut que s'incliner dans la reconnaissance, et accepter
la volonté de son Dieu comme si elle était sa volonté à lui ; donc
renoncer à toute volonté propre.



228 EDMOND GRIN

Attitude des plus contraires à notre nature, certes. Et pourtant,
à la poursuite de cette fin si extraordinaire, le croyant trouve lui
aussi du bonheur, son seul bonheur. Paradoxe inouï de l'Evangile :

perdre sa vie afin de la sauver. Renoncer à toute félicité pour trouver
l'unique félicité. C'est pourquoi l'Evangile est une « bonne nouvelle » :

il s'agit de la joie du Royaume de Dieu. Le chrétien lui aussi est
un eudémoniste.

Quelle est alors la différence entre l'Evangile et les morales non
chrétiennes Les buts qu'elles proposent sont forgés par l'homme.
Le but du chrétien est donné par Dieu, à travers le Christ, et doit
être saisi dans un acte de foi. — En outre, différence totale dans le
comportement : le chrétien est par excellence l'homme de l'obéissance,

celui qui « devient ». Son cœur monte vers Dieu porté par
l'amour, comme la pierre tend vers la terre, entraînée par sa pesanteur

(saint Augustin, Confessions, XIII, 9). C'est pourquoi, alors

que tous les systèmes de morale naturelle ont un caractère marqué
d'autonomie, seule la morale chrétienne est authentiquement hété-
ronome : Dieu seul est l'Autre en face de l'homme.

Et maintenant, qui est le « voyageur » La première certitude
que Dieu donne à l'homme sur lui-même, c'est celle de son caractère

pécheur. La majesté et la sainteté divines font éclater la
petitesse et l'impureté de l'homme ; l'exigence d'obéissance à la Loi, son
incapacité à être ce qu'il doit être devant Dieu. Autre certitude
encore : absence, chez lui, de vraie liberté aussi longtemps que Dieu,
par le Christ, ne l'a pas rendu libre. Enfin, tout pécheur et esclave

qu'il soit, l'homme possède un organe par le moyen duquel Dieu
peut entrer en contact avec lui, la conscience morale. Non pas une
« grandeur » demeurée intacte à travers la chute ; mais bien un
intermédiaire dont Dieu se sert parce qu'il le veut, mais sans l'action
de qui la conscience est totalement inutile.

La troisième partie — le chemin qui conduit au but — remplit
à elle seule près de la moitié du livre. L'auteur y examine les trois
exigences fondamentales posées au chrétien : repentance, foi, amour.

Relevons telles observations particulièrement bienvenues.
La repentance Beaucoup plus qu'un seuil. Une exigence

liminaire portant sur notre être tout entier, et s'étendant sur l'existence
tout entière. Le « Justus ac peccator » de Luther ne saurait être

pour l'homme une raison de désespérer. Il met bien plutôt en garde
contre tout pharisaïsme et tout optimisme, en dirigeant les regards
vers l'Au-delà. Car il n'y a pas de repentance authentique sans
espérance eschatologique.

La foi n'est pas un donné, mais une perpétuelle conquête.
Fondamentalement, elle est obéissance et confiance. Elle est foi en
Christ, sinon elle n'est pas la foi. Elle est certitude toujours, jamais



REVUE DE THÉOLOGIE MORALE 220,

sécurité. Elle est liée à l'amour fraternel, en dehors duquel elle
n'existe pas.

Dans le beau chapitre sur l'amour, l'auteur écrit, à propos du
divorce : « Ce serait détourner les paroles du Christ de leur véritable
sens que d'en vouloir tirer la règle : indissolubilité de tout mariage. »

Ces paroles posent à l'amour conjugal une exigence de totale fidélité ;

elles n'imposent pas à l'Eglise le devoir de maintenir à tout prix
n'importe quelle union. La Bible est autre chose qu'un code. L'oublier,

c'est substituer le légalisme à l'amour. Il est des cas où l'amour
chrétien le plus authentique peut pousser à la séparation des époux.

Nous avons goûté la clarté de l'exposé et son caractère dynamique.
Pourtant, telles affirmations de l'auteur appellent d'expresses réserves.

Nous ne croyons pas, par exemple, que l'on puisse, sans autres,
ranger le christianisme parmi les eudémonismes.

L'anthropologie de M. Schülke — si l'on peut dire — nous semble

sujette à caution. Il écrit : « La première certitude que Dieu donne
à l'homme sur lui-même est celle de son péché. » Est-ce exact
L'Evangile n'est-il pas d'abord religion de la grâce, qui seule peut
nous faire découvrir notre désobéissance Les premiers mots du
Nouveau Testament ne sont pas : « Tu es pécheur », mais : « Dieu
t'aime. » Le Baptiste disait : « Le Royaume de Dieu est proche,
donc repentez-vous » L'Evangile n'est pas la religion du péché,
mais celle du pécheur aimé de Dieu malgré son péché.

Enfin l'explication donnée du second article du Sommaire de la
Loi ne nous satisfait pas entièrement. En reprenant telle quelle
l'exigence de l'Ancien Testament, le Christ a-t-il vraiment voulu
marquer qu'il y a un égoïsme légitime, comme semble le dire
M. Schülke Il ne nous paraît pas. Nous comprenons bien plutôt
ce « comme toi-même » à la façon de Calvin : « Corrigeant l'amour
de nous-même qui sépare, Jésus-Christ met nos prochains en pareil
degré » : se laisser aller à l'amour fraternel à l'égard d'autrui comme
s'il s'agissait de notre propre personne.

Nous éprouvons quelque scrupule à présenter ici le livre du
professeur Hendrik van Oyen. (Evangelische Ethik. I. Grundlagen.
Basel, F. Reinhardt, 1952, 228 p.) Premier d'une série, il s'en tient
à des lignes très générales. Nous nous y risquons pourtant, puisque
l'auteur lui-même considère que chacun des quatre tomes de sa
morale chrétienne formera un tout.

Précédemment professeur à Groningue et depuis quelques années
à Bâle, M. van Oyen est un des théologiens hollandais les

plus marquants d'aujourd'hui. Ce volume donne l'essentiel d'un



230 EDMOND GRIN

cours professé à l'Université populaire, enrichi par la substance
d'exposés faits à la Faculté de théologie de 1948 à 1951. Cela explique
qu'on n'y trouve ni références nombreuses, ni citations d'auteurs
contemporains, ni polémique contre telles tendances théologiques.
Dans toute la mesure du possible, ces éléments ont été laissés de
côté. « A l'heure actuelle, explique l'auteur, la situation de la morale
évangélique est si pitoyable que j'accueille avec la plus vive gratitude

tout ce qui se fait de positif, ici comme là. »

M. van Oyen va pourtant son chemin. Fidèle à son sous-titre :

l'assistance de l'Esprit, il s'applique à décrire l'action du Saint-
Esprit dans la vie du croyant. Impossible — il en est convaincu —
de mener une existence chrétienne, une existence dominée par la
foi en la Seigneurie du Christ, si l'on ne croit pas que l'Esprit enseigne
l'homme et le conduit dans toute la vérité. Mais, pour bénéficier
de cette direction, il faut tour à tour écouter deux voix : le message
que Jésus adresse au monde, et le cri de détresse qui s'élève du
monde. Le premier va à la rencontre du second et il fait découvrir
à l'homme la solidarité qui le lie au prochain. De cette découverte
monte un pressant appel.

Objectera-t-on que toute éthique chrétienne passe fatalement à
côté de la réalité humaine, parce que ses exigences, irréalisables,
planent bien au-dessus du niveau de l'existence quotidienne Pareil
reproche n'arrête pas l'auteur. Tout son effort vise à le montrer, le
Christ n'apporte pas à l'homme un nouveau légalisme, mais bien
la présence même de Dieu, qui permet tous les recommencements.
Ce miracle d'une présence qui libère, même dans les situations les

plus compliquées, est l'œuvre de l'Esprit saint. Pas un instant le
théologien de Bâle ne songe à « systématiser » cette action mystérieuse.

Il cherche à la mettre en pleine lumière dans l'existence
concrète de l'être humain.

Nous aurons bientôt probablement le plaisir de présenter dans
cette Revue la suite de l'exposé de M. van Oyen ; aussi nous bornons-
nous aujourd'hui à indiquer les grandes lignes de ce premier volume,
puis à souligner deux ou trois traits.

La première partie : « La foi » — la plus développée — compte
cinq chapitres : Saint-Esprit et éthique. Mandat chrétien et Royaume
de Dieu. L'homme et ses luttes. L'homme nouveau. Loi et Evangile.

La seconde, consacrée à l'amour, en présente les divers aspects :

Agapè, l'amour qui se donne. Philia, l'amour qui « organise ». Eros,
l'amour qui crée.

La troisième, de beaucoup la plus brève, a pour thème l'espérance.
Les théologiens aiment à répéter que la morale est un rameau

de la dogmatique. Peut-être convient-il de préciser. M. van Oyen



REVUE DE THÉOLOGIE MORALE 23I

use d'une image nouvelle. Toute monnaie a toujours deux faces :

l'effigie garantit l'authenticité de la pièce, tandis que le chiffre placé
sur le côté opposé en indique la valeur courante. Impossible de
séparer ces deux éléments, tous deux nécessaires, voire indispensables.
De même la dogmatique expose la révélation divine dans sa plénitude

et son éternelle vérité, tandis que l'éthique montre la valeur
pratique de cette révélation se déployant dans chaque existence
humaine, et dans le concret de tous les jours.

Comparaison intéressante parce que parlante. Tout pesé, peut-
être n'est-elle pas aussi heureuse qu'il le paraît d'abord.

Les conséquences du péché Depuis la chute, il y a dans le
monde deux « lignes d'action » séparées, deux « histoires »

divergentes : l'histoire du salut, dirigée par Dieu, qui domine ce monde
et le pénètre ; l'histoire de l'activité humaine, profane, égocentrique,
« mondaine » ; en apparence l'homme y domine ; en réalité il est
dominé. L'« adama », la terre, la matière a mis le grappin sur
« Adam »... Et son existence est devenue une « vie vers la mort ».

Relevons cette définition de la repentance : elle marque la frontière

entre conscience morale et imago Dei. Elle est le passage de
la conviction d'une faute morale à la conviction d'une faute «

existentielle » : certitude d'avoir commis une infidélité fondamentale à
l'égard de la fondamentale fidélité de Dieu.

La seconde partie n'est pas moins riche en observations
frappantes. A propos du « comme toi-même » (toujours lui M. van
Oyen écrit : « Il va de soi que tout homme s'aime lui-même. Le
Christ veut dire que, chez le croyant, l'amour de Dieu et l'amour du
prochain doivent de même aller de soi. L'amour pour Dieu est
premier, sans doute. Mais il serait sans réalité aucune s'il ne nous
poussait pas irrésistiblement vers le prochain. »

Et quelle sagesse dans cette remarque : Une morale de l'Esprit
ne peut absolument pas mépriser la morale courante, sous prétexte
qu'elle est bourgeoise. Cette morale, c'est l'atmosphère que nous
respirons tous les jours. Une éthique évangélique se perd dans les

nuages si elle prétend n'avoir rien à faire avec la morale des « braves
gens ». Philia et agapè ne sont pas sans rapport l'une avec l'autre.
Si l'agapè donne à la vie du chrétien son inspiration, la philia constitue

comme le cadre de l'existence quotidienne.
On ne peut que regretter l'extrême brièveté de la troisième partie

(8 pages et que se réjouir dans l'attente des trois autres
volumes promis.

C'était assurément une gageure que d'essayer de décrire, en
quelque deux cents pages, la condition du chrétien dans le monde.



232 EDMOND GRIN

Le Dr Théo Bovet l'a tenue. Et cela nous vaut un livre qui, pour
n'être pas théologique à proprement parler, présente un incontestable
intérêt et possède une réelle valeur. (Vom Stand des Christen in der
Welt, Zwingli-Verlag, Zurich, 222 p.)

Le plan est simple. Tout part du Christ et vient s'ordonner
autour de sa personne. C'est lui qui nous dévoile le prochain et qui
nous explique à nous-même. L'amour du Christ est la clef de la vie
conjugale authentique, le secret de la joie dans la profession, le
fondement de la communauté civile et de la communauté religieuse.
Enfin, il permet de recueillir les fruits que Dieu a placés dans ces

épreuves que sont les diverses « crises » marquant l'existence humaine :

vieillissement, maladie, mort, péché sous ses nombreux aspects.
Le volume s'ouvre par quelques brèves définitions des notions

évangéliques essentielles : Royaume de Dieu, monde ; temps, éternité

; repentance ; péché, rédemption. Le Dr Bovet excelle dans ce
domaine. « La repentance, écrit-il, n'a rien à faire avec une contrition
langoureuse ou des airs penchés ; ce n'est ni plus ni moins qu'un
total retour sur soi-même. Le péché : le fait d'être enchaîné. Nombre
de catéchètes auront profit à s'inspirer de cette simplicité.

La partie la plus réussie, à notre sens, est celle qui concerne la
vie conjugale, ses joies, ses difficultés (pp. 69 à 110). Qui s'en
étonnerait Dès longtemps le Dr Bovet est un spécialiste de ces

problèmes. Nul autre que lui n'aurait pu écrire un « éloge du mariage
imparfait ».

Il est facile de s'en apercevoir, l'auteur a subi l'influence du
Réarmement Moral. Il n'en résulte chez lui aucune étroitesse : les

pages consacrées à l'Eglise, notamment au culte public « irremplaçable

pour le chrétien » en sont une preuve entre beaucoup.
Notre seule réserve : l'ampleur du sujet oblige souvent à des

raccourcis fâcheux.

Par un de ces paradoxes dont l'histoire est coutumière, notre
époque, qui manifeste une singulière cruauté à l'égard des hommes,
voire un total mépris pour eux, connaît en même temps une
véritable hantise de l'homme. C'est pourquoi les grands courants spirituels

d'aujourd'hui : marxisme, existentialisme, christianisme sont
surtout des anthropologies. Il y a là comme trois possibilités de
choix proposées à l'homme de l'Occident. Car chacune de ces trois
doctrines prétend nous faire entrer dans la plus grande des aventures

: l'enfantement d'un nouveau type humain, plus valable que
tous ceux du passé.

C'est sur ce problème de l'homme, primordial pour la morale
chrétienne, que M. Roger Mehl s'est penché, s'appliquant, non à



REVUE DE THEOLOGIE MORALE 233

juger, mais à comprendre (Images de l'homme. Cahiers du Renouveau,
n° VIII, Genève, Labor et Fides, 64 p.).

Avec quelle sympathie il parle du marxiste « Cet homme, dit-il,
n'est plus crispé sur le passé ; il a vaincu la peur ; il ose regarder
l'avenir en face, et aussi les tâches qui l'attendent. Il est prêt à
sacrifier confort, sécurité, famille, patrie, à l'édification de l'homme
nouveau qui s'épanouira nécessairement dans la cité socialiste : un
être libéré de toute entrave religieuse, philosophique, économique,
donc maître de la nature comme de soi-même, réconcilié avec les

autres, bref libre pour servir et libre pour aimer. »

Cet optimisme ne manque pas de grandeur. Il repose sur la
certitude que seul le marxiste sait lire l'histoire, et que cette histoire
tout entière aboutit à lui, le prolétaire.

De cette nouvelle conception de l'homme résulte, notamment, une
nouvelle définition de la moralité. Formellement, la morale marxiste
est « une morale de l'action historique objective » : est bon le seul
individu dont l'action rejoint objectivement la courbe de la dialectique
historique. Toute action révolutionnaire personnelle est un crime de

lèse-parti. Pour cet homme qui a renoncé à son individualité, il y a
identité entre moralité et révolution. — Le contenu de la moralité :

le travail, l'acte humain par excellence. Le marxiste en attend une
triple réconciliation : avec la nature « humanisée » par les diverses
techniques ; avec l'homme lui-même qui, en se développant, réalise
son essence ; avec les autres parce que, grâce à la production
abondante, l'homme ne sera plus un loup pour l'homme.

C'est à cause de cette notion particulière du travail que le marxiste
est et veut être matérialiste. Loin d'être une attitude terre à terre,
son matérialisme exprime au contraire son « sens de l'engagement »

humain. Les seules idées vraies sont celles qui jaillissent de l'affrontement

de l'homme avec cette donnée permanente : la matière.
Après cet exposé — objectif ce nous semble — M. Mehl se borne

à souligner quelques difficultés inévitables de la doctrine. D'où
l'homme marxiste tient-il sa certitude relative à l'issue de l'histoire
Eliminée toute foi en un Maître de l'histoire, qui peut nous garantir
la marche de toutes choses vers un accomplissement Le déterminisme

historique Il n'exclut pas la contingence, nombre de faits
le prouvent. — En outre, l'homme qui accepte la mise entre parenthèses

(même momentanée) de tous ses problèmes personnels n'aliène-
t-il pas dans une large mesure son humanité Or, quelle peut être la
valeur de l'espèce humaine si l'on écarte d'entrée le primat de la
personne ¦— Enfin quelle est la portée d'une eschatologie qui n'est
que pur futurisme

Si l'homme marxiste est un type humain nettement caractérisé,
on ne saurait en dire autant de l'homme existentialiste.

16



234 EDMOND GRIN

Entre le marxiste et l'existentialiste, opposition profonde sauf
sur un point : la négation d'une nature éternelle en l'homme. Pour
l'existentialiste, pas de philosophie de l'histoire. L'homme, simplement

jeté dans le monde, ne peut pas accomplir l'histoire. Le seul
accomplissement qu'il connaisse : la mort.

Notre existence Elle est proprement absurde. Lire à ce propos
La Peste, de Camus : passé le fléau, la vie redevient normale. Mais
un jour ou l'autre tout recommencera exactement de même — et

pour rien. Bien habile, dès lors, celui qui pourrait découvrir le sens
de sa présence dans ce monde Autrui nous y aiderait-il Impossible :

son existence est en quelque sorte une négation ; j'ai besoin d'autrui,
mais il m'anéantit. Un recours, peut-être, à des valeurs objectives,
à une tradition C'est le piège par excellence, celui d'une trompeuse

sécurité. Pour exister vraiment l'homme doit se libérer de ces
idoles, s'édifier lui-même, se « projeter » sur l'avenir, et par là être
toujours à nouveau son propre commencement.

Liberté alors Sans aucun doute. Mais cette liberté consiste
uniquement à assumer sa situation, à choisir non son être, mais sa
manière d'être, et par là, à donner un sens au monde. Cette liberté
est source d'angoisse, on le comprend : elle n'a aucun point d'appui ;

par surcroît elle engage non seulement nous-mêmes, mais les autres ;

pas dans un sens solidariste, certes ; même alors chacun reste seul.
Tous les êtres qui vivent ensemble (même les époux) demeurent
toute leur vie séparés par de douloureux malentendus...

M. Mehl le relève après d'autres, il y a une certaine noblesse
dans cette solitude de l'homme existentialiste. Nous sommes aux
antipodes du « bourgeoisisme » et de sa recherche éperdue de la
sécurité. Tandis que le marxiste, par exemple, peut fort bien
s'embourgeoiser, retrouver une Eglise — et comment cléricale —
l'existentialiste, lui, ne connaît ni encadrement ni direction de conscience.
Sa seule « grandeur » consiste à ne pas « tricher avec l'existence ».

« Il sait qu'à la racine de notre être il y a un mystère insurmontable,...

que la liberté est presque toujours impossible,... la rencontre,
avec autrui presque toujours une chance,... que nous sommes
toujours des êtres ambigus, et que nous nous mentons presque
toujours à nous-même» (38, 39). Pour autant il ne refuse ni la notion
de situation, ni même l'action. Courageux à sa manière, l'homme
existentialiste a renoncé à toutes les assurances, aux naturelles
comme aux surnaturelles. Il va jusqu'au bout des questions possibles :

ayant choisi la liberté (qui seule donne un sens à l'homme), il ose

encore se demander : quelle est la signification de ma liberté
N'est-elle pas vaine si, en elle, je ne rencontre personne —

Pour connaître l'homme chrétien, il faut d'abord regarder à

son Chef, le Christ. Non que le croyant soit à l'image de son Maître.



REVUE DE THÉOLOGIE MORALE 235

Mais en Jésus-Christ seul, l'homme nouveau peut naître, et cela

par une participation à la vie de Dieu. Assurément, pour le chrétien
comme pour le marxiste, l'homme nouveau est à venir. Pourtant, le
chrétien possède ce privilège unique : pouvoir dès à présent discerner

« dans la personne de Jésus de Nazareth toute la réalité de cet
homme nouveau ».

L'homme nouveau, un fait... mais aussi une exigence : toute sa
vie doit être un témoignage rendu au Christ. C'est pourquoi le
chrétien est toujours un être disponible, « sans principe » pourrait-on
dire ; un être qui, par le Saint-Esprit, peut être conduit là où il
voulait ne pas aller. La morale de l'homme chrétien, une morale du
risque, parce que le disciple de Jésus-Christ est foncièrement libre.
Liberté glorieuse, l'Apôtre le dit, mais liberté d'enfant. Non pas
puérilité ; abandon confiant entre les mains d'un Père, et certitude
d'être porté par un pardon reçu chaque jour dans la foi.

Cela explique pourquoi l'existence du croyant est éminemment
fragile ; pourquoi aussi l'homme authentiquement chrétien est un
être rare : pas de chrétien en dehors de la foi. Or, ni l'histoire, ni
la critique, ni la psychologie ne peuvent conduire à éviter l'acte
de foi.

Nous ne saurions trop recommander la lecture attentive de ces

pages. La seule ambition de M. Mehl : rappeler que le chrétien est
l'homme libéré par Christ, donc rendu disponible pour comprendre
son prochain.

Il y a quelques années, la Scottish Church Theology Society
demandait à M. T. F. Torrance une conférence sur l'anthropologie
de Calvin. Pour répondre à cet appel, le théologien anglo-saxon se

livra à un examen approfondi des commentaires, des sermons, et
naturellement de l'Institution. Cela nous a valu un lumineux ouvrage,
tôt après traduit en allemand. (Calvin's Lehre vom Menschen. Evangel.

Verlag, Zollikon-Zürich, trad. F. Keienburg, 208 p.)
Dans la préface de l'édition anglaise, l'auteur dit avoir constaté

une fois de plus, tout au long de son étude, à quel point le calvinisme,
au cours de l'histoire, s'est éloigné de certaines des vues du
Réformateur. Quelle trahison, par exemple, que la tentative toujours
renouvelée de systématiser la pensée de Calvin dans les catégories
aristotéliciennes, ces catégories que le grand Genevois lui-même a
dénoncées comme une damnosa hereditas

Le but de M. Torrance est très net : non pas ajouter une étude
nouvelle à celles que nous possédons déjà sur la théologie calvinienne :

W. Niesel, Peter Barth ou Warfield. Mais bien faire entendre la voix
de Calvin, qui a quelque chose à dire — beaucoup même — dans le



236 EDMOND GRIN

débat contemporain relatif à l'homme. C'est la raison pour laquelle
l'auteur s'est interdit toute critique, toute appréciation, pour se

limiter à un exposé. Aussi a-t-on pu lui reprocher d'user d'une
indulgence excessive à l'égard de Calvin.

La réserve la plus nette à formuler est celle-ci, selon nous : par
souci de ne pas introduire dans les affirmations du Réformateur une
logique qui leur est étrangère, M. Torrance les a mises toutes sur le
même plan. Il est amené par là, sans toujours s'en rendre compte
peut-être, à attribuer une importance excessive à telle ou telle
notion, celle de l'imago Dei très particulièrement.

Par ailleurs, l'ouvrage est bien fait et se lit aisément. Il aborde
successivement sept problèmes : la connaissance que l'homme a de
lui-même ; la place de l'homme dans la création ; l'homme à l'image
de Dieu ; la corruption de l'homme ; le caractère pécheur de l'esprit
humain ; la connaissance de Dieu ; la théologie naturelle. Chaque
chapitre s'ouvre par une sorte de résumé anticipé des idées du
Réformateur sur le point particulier. Après quoi viennent des citations
de Calvin, en général bien enchaînées.

La traduction nous paraît fidèle et élégante.

Désireux de mettre sans tarder à la portée du lecteur de langue
française les idées de Karl Barth sur la question militaire, les
Cahiers du Renouveau ont donné une traduction de quelque vingt
pages de la Dogmatique. Le tome III/4, on le sait, traite de l'ordre
du Dieu créateur, c'est-à-dire de l'éthique. L'auteur y aborde notamment

— sous le titre : la protection de la vie — le problème de la
guerre. On y a joint l'exposé dans lequel le théologien de Bâle
justifie sa distinction fondamentale entre tuer et assassiner, töten et
morden (La guerre et la paix, traduction J. de Senarclens. Genève,
Labor et Fides, Cahier V, 47 p.).

Au sens strict, « tu ne tueras point » signifie : tu ne commettras
pas de meurtre. Découvrir dans cet ordre l'interdiction de toute
suppression de la vie humaine, c'est commettre une erreur, au gré
de Barth. C'est oublier que l'Ancien Testament, qui défend l'assassinat,

prescrit souvent de tuer. Quant au Nouveau Testament, en
plus d'un passage (Mat. 5 : 21 ; Act. 5 : 1 à n, etc.), il laisse sous-
entendre « qu'il existe un tuer qui, comme tel, n'est pas un meurtre »

(p. 12). Pourtant, cette possibilité «d'une juste suppression de la
vie humaine » constitue toujours un « cas limite », tellement est
grande la valeur de la vie de tout homme. Les cas limites rapportés
par l'Ancien Testament sont nombreux, très rares par contre dans
le Nouveau. C'est dire que, dans la Nouvelle Alliance, le sixième



REVUE DE THEOLOGIE MORALE 237

commandement vient à nous sous une forme « qui n'exclut pas
tout à fait la possibilité du cas limite dans des situations précises »,

mais qui, cependant, souligne nettement son caractère exceptionnel.
Aussi faudra-t-il toujours se demander avec soin si telle forme d'homicide,

qui paraît justifiée, est vraiment autre chose qu'un assassinat.

Lorsqu'il s'agit de la guerre, il faut aller dans la même voie,
mais avec plus de fermeté encore ; parce que, dans la guerre, la
communauté civile tout entière est engagée en vue de l'acte de

tuer ; donc tous sont directement appelés à se demander : homicide
ordonné, ou assassinat interdit En outre, tout le problème moral
est mis en question. En temps de guerre, n'est-on pas obligé d'accomplir

presque tout ce que Dieu défend Doit-on, malgré cela, risquer
la responsabilité

Répondre oui est infiniment grave, et c'est trahir l'Evangile que
de le faire en comptant pour peu de chose les dangers terribles de

ce « malgré cela ».

Une transformation étonnante s'est produite dans l'attitude des

Eglises entre les premiers siècles et l'époque constantinienne. Avant,
un Origene, un Tertullien et d'autres déclarent impossible d'être à
la fois un « miles Christi » et un soldat de l'empereur. Après, toutes
choses sont inversées. Chez saint Augustin surtout, par exemple, on
trouve les fondements théologiques de la notion de la « guerre juste ».

L'erreur profonde, selon Barth, ne consiste pas dans le fait que
l'Eglise accepte « de compter avec la guerre », mais bien dans
l'importance beaucoup plus grande accordée par l'Eglise aux réalités de

ce monde, qu'à sa disparition et au retour du Seigneur.
L'Eglise doit éviter à tout prix de reconnaître la guerre comme

un élément nécessaire à la vie de l'Etat. User de la force, l'Etat le
fera tout seul, sans que l'Eglise ait besoin de lui rappeler qu'il le

peut Dans chaque cas particulier, l'Eglise doit au contraire poser à

l'Etat cette grave question : est-ce vraiment pour toi un devoir de
recourir maintenant à la force En effet, la tâche normale de l'Etat
est de conserver et de développer la vie humaine, non de la détruire.
C'est pourquoi le devoir premier de l'Etat est d'établir la paix, afin
de « servir la vie » et de tenir la guerre à l'écart. Il y a relation
directe, intime entre la guerre et les conditions générales de vie en
temps de paix. L'Eglise ne saurait trop insister sur ce fait, souvent
oublié. Car « la guerre devient inévitable à partir d'une paix qui
n'est pas une juste paix » (p. 25). L'Eglise doit sans cesse en appeler
aux gouvernements comme aux peuples, et leur faire saisir que
c'est la paix plus encore que la guerre « qui est le cas sérieux ».

Ainsi seulement elle leur enlèvera toute occasion de « fuir dans la
guerre », poussés par l'espoir de trouver par elle ce que leur refusait
la paix.



238 EDMOND GRIN

Il y a un autre aspect de la question, encore. Un peuple, et avec
lui son gouvernement, peut être placé par l'attitude d'un autre
peuple « dans un état anormal de nécessité » : il est menacé, attaqué
dans son indépendance, dans son être même. Doit-il alors accepter
de disparaître, ou doit-il au contraire s'affirmer L'indépendance
peut avoir été confiée par Dieu à ce peuple afin que, par sa façon
de vivre, il témoigne de quelque chose. Pourquoi donc Dieu ne
pourrait-il pas, en pareil cas, ordonner à ces hommes de défendre la
liberté de leur Etat les armes à la main Il en irait ainsi, pour Barth,
si la Confédération suisse — qui représente quelque chose dans le
monde — venait à être attaquée.

Un Etat peut aussi se sentir appelé à porter secours à un voisin
plus faible. L'éthique évangélique ne peut donc pas être absolument
pacifiste, ni s'opposer à toute action militaire. « Telle est la note
spécifiquement chrétienne. » Dans les deux cas cités, la redoutable
intervention armée, qui consiste à tuer et à être tué, est exigée sur
le plan chrétien, même si on risque l'insuccès à cause de la disparité
des forces en présence. Ce dernier critère est sans doute le plus
profond, selon Barth, le seul qui permet de se rendre compte si
l'état de nécessité existe véritablement. Dans ce cas-là, il s'agit
d'obéissance, de risque de la foi, et l'Eglise pourra en bonne
conscience dire à ses fidèles que, « s'ils doivent alors tuer, ils ne sont
pas des assassins, mais qu'ils peuvent et doivent accomplir la volonté
de Dieu dans cet opus alienum de l'Etat » (p. 35).

Du point de vue de l'individu, le problème s'impose également.
A l'heure actuelle, chaque citoyen, donc aussi chaque chrétien est

l'Etat. Impossible dès lors de séparer l'éthique individuelle de

l'éthique sociale. Une des contributions les plus importantes de la
morale chrétienne, d'après Barth, est de faire comprendre à chacun

que la question de la guerre doit être posée aussi comme une question

personnelle : toute cette affaire effroyable te concerne directement,

toi chrétien. Que fais-tu au sein de ton peuple en faveur de
la véritable paix, qui seule peut éviter la guerre Travailles-tu à

l'éloigner ou à la provoquer En dernière instance, es-tu disposé,
s'il le faut absolument, à faire la guerre en chrétien, c'est-à-dire
sans condition, acceptant d'être tué, et aussi hélas de tuer

L'exposé s'achève sur quelques considérations relatives au devoir
militaire, et au refus de servir. Aux yeux de Barth, l'obligation du
service présente ce grand avantage : c'est un problème posé à chacun,

et cela fait de la guerre et de la paix l'affaire de tous.
Pour autant, le devoir du service ne peut pas être considéré

comme un commandement divin. L'Etat n'est pas Dieu. A la « question

militaire », nul ne peut répondre pour autrui. Dans certaines
situations, tel individu peut se sentir amené, devant Dieu, en tant



REVUE DE THEOLOGIE MORALE 239

que citoyen fidèle, à combattre les décisions de son gouvernement
ou celles de la majorité. « L'objection de conscience pourrait être
l'une des formes de cette opposition. » Toutefois elle ne sera justifiée

qu'à deux conditions : que ce refus soit prononcé dans l'unité
d'une vie, tant personnelle que civique, l'objecteur ne réclamant
j amais pour lui un traitement d'exception ; en outre qu'il demeure
disponible intérieurement, ne faisant pas de son refus une affaire de

principe, mais prêt — les circonstances venant à changer — à

renoncer à son opposition. Agir autrement constitue une « révolte
contre l'ordre de Dieu » et représente un oubli du caractère
nécessairement relatif de toute prise de position humaine.

Enfin, dans ces difficiles conjonctures, les individus ne devraient
pas être abandonnés à eux-mêmes, comme c'est le cas aujourd'hui.
L'Eglise — ou seulement quelques individus éclairés dans l'Eglise —
devrait les aider par telles directives nettes et précises, à mieux
discerner l'ordre de Dieu. Cela suppose que l'Eglise elle aussi reste
« disponible » : prête à engager quiconque à « marcher », dans des

cas très rares de guerres nécessaires et justes, mais prête aussi à

intervenir en sens exactement contraire et à oser, s'il le faut,
désavouer le gouvernement. Par là, elle rendrait le plus grand service
à l'Etat et à l'humanité. « Si l'Etat, qui fait la guerre, et qui s'y
prépare, savait que l'Eglise... peut recommander le service
militaire, et demain le refus de servir, il se heurterait en elle à sa propre
limite, qui se trouve être en même temps son fondement et sa force. »

L'Etat serait mis en demeure de répondre à la question solennelle :

Veux-tu être le porteur de l'ordre de Dieu, ou au contraire te
montrer un assassin

Il est permis de se demander si les amis du théologien de Bâle
ont eu raison de détacher ces pages-là de son cours de dogmatique.
Séparées du tout auquel elles appartiennent, plus d'une de ces
affirmations risquent d'être mal comprises. Ce fut une erreur de ne pas
donner aussi, au moins en résumé, les idées de Barth sur le problème
de la légitime défense. Ceci eût éclairé cela.

Une fois de plus nous avons admiré la richesse de l'information.
Aux pages 21 et suivantes, on trouve des citations, caractéristiques,
de théologiens allemands d'hier et d'aujourd'hui : Th. Haering,
W. Herrmann, Ad. Schlatter, Paul Althaus. Tous, sans exception, se

sont faits les défenseurs de la guerre, l'un d'eux allant jusqu'à
écrire : « En soi, la guerre n'est ni chrétienne ni antichrétienne. » Il
était bon qu'on rappelât ces faits. Entre 1907 et 1931, un grand
peuple a été singulièrement égaré par ses conducteurs spirituels.

Les remarques concernant les objecteurs de conscience nous
paraissent exiger plus d'une réserve. Barth a certes raison de rappeler



240 EDMOND GRIN

aux pacifistes à tout prix la valeur relative de toutes nos « prises
de position » humaines. Mais ne demande-t-il pas à ces prophètes
que sont aujourd'hui les authentiques objecteurs une attitude pour
eux spirituellement impossible Comment ces hommes, arrivés —
au prix de quelles angoisses intérieures — à la conviction qu'ils
doivent dire un non absolu à la guerre, pourraient-ils même
envisager de dire non aujourd'hui, et oui demain

Au reste — le pasteur Lasserre, auteur du dernier ouvrage que
nous présentons, le dira — si les considérations éthiques de Barth
sont inspirées de l'Evangile, elles portent aussi (comment s'en
étonner une marque assez nettement... helvétique. « Dans nos
cantons, chaque enfant naît soldat » A lire les pages de Barth, on
les sent écrites par un croyant dont le pays n'a pas connu de façon
directe les horreurs des deux guerres mondiales. Par la force des
choses, ne nous est-il pas beaucoup plus facile, à nous Suisses, de

parler d'une guerre « juste », qu'aux chrétiens des grands pays
Enfin la thèse essentielle du chapitre : possibilité de tuer « en

chrétien », nous laisse rêveur. Les pages (12 à 16) dans lesquelles
l'auteur se livre à un examen des données bibliques, nous paraissent
fâcheusement subtiles. A l'origine, le sixième commandement interdisait

en effet le seul meurtre. Est-ce à dire que, pour des chrétiens,
il n'ait pas une portée plus vaste Dès qu'on s'applique à éclairer
l'Ancien Testament par le Nouveau, les choses changent du tout au
tout. Car sur le plan de la morale chrétienne, il ne s'agit jamais
d'appeler à son secours des textes, mais de s'inspirer de l'esprit du
Christ. Or, il nous paraît impossible de découvrir nulle part dans le
Nouveau Testament, même sous-entendu, « qu'il existe un tuer qui,
comme tel, n'est pas un meurtre ». Par son affirmation fondamentale
(possibilité de tuer en chrétien) l'éthique barthienne nous ramène
loin en arrière, jusqu'aux affirmations les plus contestables des
réformateurs. Malgré toute la circonspection dont use l'auteur, la
porte demeure ouverte, comme depuis la naissance de l'Eglise
constantinienne, à de terribles et sanguinaires abus. Et presque
toujours — faute de fidélité et de courage — ces atrocités, l'Eglise
les sanctionnera.

*

L'exposé du pasteur H. Roser est un cri de la conscience
chrétienne, et non une étude théologique proprement dite. (Le chrétien
devant la guerre. Labor et Fides, 1953, 45 p.) Nous tenons cependant
à la signaler brièvement.

L'auteur compare la guerre moderne à celle de jadis. Aujourd'hui,

le meurtre est devenu scientifique, froidement rationalisé, un
ignoble massacre...



REVUE DE THÉOLOGIE MORALE 24I

A la guerre comprise de cette façon-là, les objecteurs disent non.
Pourtant il y a, de leur part, affirmation bien plus que refus :

affirmation de l'esprit.
On redoute de voir une foule de peureux, de lâches s'abriter —

comme il est immanquable — derrière les objecteurs sincères. Mais
allons-nous condamner le Petit Pauvre d'Assise « à cause des parasites

qui, avec ou sans froc, exploitent la charité publique »

On invoque la solidarité dans le péché, qui oblige le chrétien à

faire la guerre. — Pure sophistique « Une telle conception de la
solidarité nous conduirait à devenir des buveurs ou des débauchés

pour porter avec les autres le péché de l'ivrognerie ou de l'immoralité.

»

Que faire alors, si l'on prend au sérieux l'Evangile A en croire
l'auteur, la réponse est donnée par un homme d'Etat qui disait à
des objecteurs : « Soyez exigeants Faute de trouver dans les lois
les éléments nécessaires pour vous suivre, nous vous mettrons
peut-être en prison. Mais non sans vous bénir, car votre peine
touchera ceux que votre idée laissait indifférents. Une communauté se

formera, qui donnera corps à votre vérité. Et sur ce groupe, nous
pourrons prendre appui, nous politiques, pour nouer plus haut nos
compromis. »

Nous éprouvons une satisfaction particulière à présenter en
terminant l'étude détaillée et solide du pasteur Jean Lasserre : La
guerre et l'Evangile. (Ed. La Réconciliation, Paris 1953, 257 p.) »

Ce volume mériterait mieux qu'une brève mention. Il ne fait en
rien double emploi avec « Dieu et César » du professeur Heering, de

Leyde, paru en traduction française il y a tantôt vingt ans, et dans

lequel les données historiques occupent une grande place. Ces deux
auteurs se rencontrent forcément sur quelques points, mais ils ne
se répètent pas.

La première phrase de la préface — due à M. le pasteur Roser
— résume à elle seule tout le livre : « Si l'accommodation séculaire
du christianisme à l'ordre du monde n'avait pas oblitéré la liberté
des esprits, il serait immédiatement évident pour tout chrétien que
l'Evangile de la grâce exclut la guerre. » La thèse n'est point
nouvelle c'est celle de tous les pacifistes chrétiens. Mais certains des

arguments sur lesquels elle est étayée nous ont paru assez nouveaux.

1 En vente pour la Suisse, non dans les librairies (sauf celle de la rue de
l'Aie 33, à Lausanne), mais chez M. J. Huguenin, avenue Juste Olivier 20,
Lausanne. Cpte de ch. IL 2808. Prix : 6 fr. suisses.



242 EDMOND GRIN

Nous ne nous attarderons pas aux préliminaires (Ire partie). Le
diagnostic de notre époque est pénétrant et lucide. Il n'est que
trop vrai que le Dieu Mars, aujourd'hui, n'est pas mort ; qu'il sait
toujours admirablement captiver et griser ses victimes et procurer à

la grande majorité des hommes ce « dépassement de soi-même »,

couronnement de tous les paganismes, dont ils demeurent assoiffés ;

trop vrai aussi que notre mentalité d'Occidentaux est dangereusement
atteinte par « l'idolâtrie de l'efficacité ».

La deuxième partie n'appelle guère de remarques. De son
examen fouillé des textes bibliques, l'auteur croit pouvoir conclure que
ni l'enseignement ni l'exemple du Christ et des apôtres n'autorisent
le chrétien à faire la guerre, parce que jamais le Nouveau Testament
ne légitime la violence. On a tort, à ses yeux, de tirer argument en
faveur de l'armée du fait que Jésus n'a jamais engagé les officiers
et les soldats qu'il a rencontrés à déposer leurs armes. Le Seigneur
n'a pas non plus reproché à Pilate sa présence en Palestine. Est-ce
donc que ce silence légitime toutes les occupations militaires

Passant en revue quelques objections, le pasteur d'Epernay réfute
telles affirmations, hâtives à son sens, de Karl Barth. Est-il vrai,
par exemple, que tous les pacifistes radicaux cessent d'être des
hommes libres à cause de leur refus de principe de faire la guerre
Le théologien de Bâle ne confond-il pas la fidélité absolue du
prophète à sa vocation particulière, et l'étroitesse morale — une des

formes du légalisme — qui peut exister chez les pacifistes... comme
chez ceux qui ne le sont pas

Les parties III et IV constituent l'essentiel du volume. Au nom
de ses certitudes chrétiennes, l'auteur s'y élève contre l'idée admise
aujourd'hui encore par plusieurs : dans sa vie privée l'authentique
croyant ne doit pas user de violence ; mais dans son existence de

citoyen il doit obéissance à l'Etat, même quand cet Etat l'appelle
à recourir à la force. A la suite de nombreux théologiens contemporains,

M. Lasserre découvre dans l'Ecriture le principe d'une
résistance critique du chrétien à l'Etat, dans certains cas. Il constate à

regret que la théologie ne fournit pas de critère relatif à ce « droit
de désobéissance ». Désireux d'aider ses frères sur ce point douloureux,

il propose d'en revenir au Décalogue, vraie charte morale de

l'humanité, singulièrement au sixième commandement : « Tu ne
tueras point. » Constatation frappante — et troublante — l'Eglise,
depuis toujours, a donné une interprétation extensive de tous les
commandements ; elle a vu dans le septième, par exemple, la
condamnation « de tout acte sexuel hors mariage ». Par contre, dès

l'époque constantinienne, elle a interprété le sixième — et celui-là
seulement — de façon restrictive : il vise soi-disant le seul assassinat
individuel, et il y a des cas dans lesquels le chrétien peut tuer...



REVUE DE THÉOLOGIE MORALE 243

sans tuer : la guerre précisément Avant que l'humanité se détruise
elle-même, il est temps que les chrétiens se réveillent et en reviennent

sur ce point (comme sur d'autres) à la folie de l'Evangile :

participer de toute leur âme à la défense de leur pays, mais non
violente, donc non militaire, quoi qu'il en puisse coûter.

Deux affirmations, en particulier, ont retenu notre attention.
La façon, d'abord, dont M. Lasserre réfute un argument qui,

jusqu'ici, était d'un grand poids à nos yeux : au nom de la solidarité
qui le lie aux hommes, ses frères, le chrétien doit prendre les armes
quand son pays l'y appelle. Bénéficiaire des avantages que procure
l'Etat dans les jours heureux, il ne saurait se soustraire aux
désavantages entraînés par l'appartenance à ce même Etat, dans les

jours sombres. Pour être logiques spirituellement, les objecteurs
devraient, en temps de paix, répudier l'Etat lui-même : refuser tout
impôt, ne pas utiliser les routes, ne jamais recourir aux services de
la police... — Et l'auteur de demander : « Et Jésus-Christ Ne
marchait-il pas sur les routes qui facilitaient la domination de l'étranger

Ne mangeait-il pas, participant par ses achats à l'économie
de guerre de son temps A-t-il, par cela même, participé au crime
de la guerre »

On objectera sans doute : mais le Christ n'était pas qu'un homme
ordinaire ; il était aussi divin. A quoi M. Lasserre rétorquerait
probablement, et non sans raison : Attention de ne pas sombrer dans
le docétisme Si la pleine humanité du Seigneur fut plus qu'une
apparence, il n'est pas si facile de me réfuter sur ce point.

Nous avons apprécié également les observations pertinentes du
pasteur d'Epernay — prolongement de ce qui précède — sur la
distinction indispensable entre la responsabilité « métaphysique et
collective », et la responsabilité « éthique et personnelle » (p. 88).
Constamment on confond ces deux données. Or, il y a une nette
différence entre la responsabilité que nous portons avec tous les
hommes dans la situation de fait qui est celle du monde, et la
responsabilité qui nous engage personnellement dans chaque acte que
nous accomplissons. « La première m'appelle à la repentance, la
seconde à l'obéissance. » Cela nous paraît vrai. N'est-ce pas là un
aspect de la distinction classique que font les théologiens : l'individu
chrétien non responsable du « péché originel », de la tendance au mal
qu'il trouve en lui dès sa naissance, mais responsable du consentement

qu'il donne, dans le concret, à telle tendance de sa nature
mauvaise, chaque fois qu'il cède consciemment au péché

Le terme obéissance, employé par M. Lasserre, paraît discutable à

certains. Rendant compte de cet ouvrage dans le Messager social
(25 janvier 1954), M. Fr. Leenhardt écrit : « Comme la politique était
aux yeux de Talleyrand l'art de choisir entre divers inconvénients,



244 EDMOND GRIN

il est vraisemblable que l'obéissance du chrétien consiste à modestement

choisir entre diverses désobéissances. » Nous avouons notre
surprise. La comparaison entre politique et morale chrétienne serait
plaisante si elle n'était choquante. Et surtout l'Evangile n'a-t-il que
cela à nous dire : obéir à Dieu, c'est choisir entre diverses désobéissances

On peut assurément estimer que M. Lasserre simplifie parfois

les questions, porté qu'il est par une conviction entière ; qu'il
transforme la fameuse « arête » sur laquelle doit s'avancer le chrétien
en un chemin point facile, certes, mais cependant trop nettement
tracé... N'est-ce pas là le cas de tout «prophète» Quelle concordance

entre les accents qui retentissent dans ce livre et ceux qui sont
sortis de la bouche et de la plume d'un autre prophète, dont récemment

la grande voix s'est tue, Nicolas Berdiaeff : « Le christianisme
pénètre dans une époque totalement nouvelle, écrivait-il... [il] fut
dénaturé du fait qu'il était... une religion d'Etat, et l'Eglise fut
tentée par l'épée des Césars... Mais les temps sont venus maintenant
où le christianisme va être de nouveau persécuté et où il sera demandé
au chrétien un plus grand héroïsme... Les temps sont venus où les
chrétiens cesseront d'être un obstacle sur la voie du christianisme. »

Au cours de l'histoire, l'Eglise établie a toujours fermé ses oreilles
au message des prophètes, quand elle ne les a pas opprimés... quitte
à les élever, beaucoup plus tard, à la dignité de pionniers, voire de
héros.

Au terme de cette revue forcément très incomplète, constatons
avec joie le regain d'intérêt qui se manifeste un peu partout pour
les questions de théologie morale. Il est heureux que, dans l'Eglise,
on ose aborder de front les grands problèmes de l'heure, même les
plus brûlants.

Mars 1954 Edmond Grin.


	Questions actuelles : revue de théologie morale

