Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 4 (1954)

Heft: 3

Artikel: Séneéque, Epictéte et le stoicisme dans I'ceuvre de René Descartes
Autor: Angers, Julien-Eymard d'

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380613

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380613
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SENEQUE, EPICTETE ET LE STOICISME
DANS L’GEUVRE DE RENE DESCARTES

Que Sénéque, Epictéte et le stoicisme soient présents dans la
morale cartésienne, aucun historien ne peut songer a le nier; que cette
présence soit prépondérante, voila 'objet du débat.

V. Brochard, en 1926, dans ses Etudes de philosophie ancienne et de
philosophie moderne 1, suit pas a pas les ceuvres principales du philosophe
francais ; il reléve dans le Discours de la méthode, outre le quadruple
reproche fait au stoicisme de n’étre qu’une insensibilité, ou un orgueil,
ou un désespoir ou un parricide, sur lequel d’ailleurs il passe trés vite,
il reléve I'éloge décerné aux disciples du Portique d’avoir pu se sous-
traire a I'empire de la fortune et il constate que la troisiéme régle de
la morale provisoire a une résonance toute stoicienne ; dans les lettres
de Descartes, il dénonce comme venant d’Epictéte et de Séneque la
soumission a la Providence dans la priére et les théories du souverain
bien, de la vertu et du jugement, qui, malgré des critiques de pure
forme, marquent une réelle parenté de pensée ; la notion de liberté
cartésienne ne fait pas corps avec le systéme cartésien et cette indé-
pendance ne peut s’expliquer que par ce fait que Descartes était
impressionné par la hauteur de la pensée stoicienne. Et V. Brochard,
aprés cette rapide analyse, de conclure : un accord si parfait ne peut
résulter d’'une simple coincidence.

En 1928, J. Sirven, dans sa thése sur Les années d’apprentissage
de Descartes = se montre d'un avis contraire. Il déclare que «si 'on
veut donner le stoicisme comme source de la morale cartésienne, il
faut parler d'un stoicisme modifi¢ dans ses théories générales sur la
nature de la volonté et de la liberté, sur les fins de la vie humaine,
sur la puissance de la raison et sur son union avec les choses». Pour
lui, la Sagesse de P. Charron, durant I'hiver 1619, fut profondément
méditée par le gentilhomme-soldat, 'homme aux réves significatifs,
et si 'on a trouvé dans la morale provisoire des souvenirs de Juste

1 P, 320-326 : Descaries stoicien. Paris, 1926.
2 P. 38, 253, 259, 268, 271, 304, 305, 322. Paris, 1928,

12



170 JULIEN-EYMARD D’ANGERS

Lipse et de Guillaume Du Vair, il ne faut pas s’en étonner, car Char-
ron a puis¢ abondamment dans les ouvrages de ces néostoiciens.
Quant a la morale définitive, J. Sirven, tout en admettant 1'influence
du stoicisme sur la pensée !de Descartes, déclare que les caractéres
particuliers de la sagesse cartésienne incitent a lui trouver d’autres
origines. La conception d'une sagesse purement humaine, dont les
conditions résident en dehors de la théologie, et qui se définit par le
plus haut degré de perfection dont notre nature soit capable , ne
vient pas du seul stoicisme chrétien, mais aussi de Montaigne, de
Charron et méme en une certaine mesure de S. Thomas, car le Doc-
teur Angélique distingue une sagesse philosophique et une sagesse
théologique et a la suite d’Aristote, il met celle-1 dans la connaissance
« per altissimas causas». Il ne faut donc pas exagérer le stoicisme
de Descartes, mais lui faire la part & co6té d’autres influences que la
sienne, influences qui ont été aussi grandes, sinon plus.

Quelques années plus tard, en 1932, J. Segond, dans un ouvrage
intitulé : La sagesse cartésienne et I'idéal de la science 2, commence par
esquisser une définition cartésienne de la sagesse ; définition qui
comporte quatre caractéristiques: 1° contentement spéculatif,
2° contentement durable, 3° progrés rationnel de la science, 4° oscil-
lation entre l'inquiétude toute platonicienne du bien intellectuel et
le terre-a-terre d’un positivisme sans désir. Si les deux premiéres
marques impliquent une inhérence de la sagesse a 'homme et par
suite une inamissibilité qui rappelle celle de Zénon, la derniére par
contre marque l'hésitation d'un esprit idéaliste et positif tout
ensemble, qui ne cesse de balancer entre ces deux poles de la sagesse,
Epictéte et Montaigne. Dans la morale provisoire le stoicisme est
jugé a la fois comme rationnel et irrationnel, irrationnel en ce qu'’il
soustrait les biens de fortune a la maitrise que peut donner la science,
rationnel si on réduit les conditions de la vie heureuse a ce qu’elle
enferme d’essentiel, c’est-a-dire a la plénitude et a I'accomplissement
des désirs réglés par la raison ; ainsi nous trouvons dés maintenant
ressemblance et différence entre cartésianisme et stoicisme ; la pre-
miere régle conseille de se ranger a la coutume ; ainsi les stoiciens,
mais Descartes enrichit cette soumission de la virtualité que lui
donne la science intégrale et qui fera d’elle le principe extérieur de
nos contentements. La troisiéme régle est conforme d’apparence a
cette sagesse stoicienne qui retranche le sage en cela seul qui est en
son pouvoir ; mais Descartes ne prétend pas comme Epictéte et
Sénéque « que rien n’est en notre pouvoir que nos pensées», mais
que seules nos pensées sont entiérement en notre pouvoir. Le traité

1 E. GILsoON : René Descarites. Discours de la méthode. Texte et commentaive,
p. 93, Paris, 1925 ; cité par J. SIRVEN, op. cif., p. 305.
z P. 63-67, 275-279, 282, 287-288, 301, 304.



LE STOICISME DANS L'(EUVRE DE DESCARTES I71

des Passions de I'dme confirme ce jugement tout en nuances ; le stoi-
cisme enseigne que les passions sont des maladies de 1'ame et qu'’il
faut les supprimer toutes en pratiquant l'apathie ; Descartes montre
que I'dme est la principale partie du composé humain et que par
suite il doit y avoir des motions intérieures de 1'dame qui ne sont
excitées en 'ame que par ’dme méme ; il peut ainsi rester fidele a la
morale stoicienne, tout en la purifiant de cette ignorance qui la
faisait chimérique. Enfin dans la morale définitive, Descartes, s’il se
place au point de vue de ces philosophes de la nature que sont Epic-
téte et Sénéque, car il cherche comme eux une sagesse naturelle a
I'usage de la vie présente, Descartes ne difféere pas moins des stoiciens
en ce que sa doctrine n’est point construite sur du sable et de la boue,
c’est-a-dire sur 'orgueil et le désespoir ; il enseigne a connaitre les
vertus, et, tenant compte de la vérité relative des plaisirs confus,
n’oubliant pas la réalité primordiale de I'union de ’ame et du corps,
il prescrit non pas de détruire les passions, mais de les apprivoiser.

Dans son Essai sur la morale de Descartes 1, publié a Paris en
1936, P. Mesnard adopte ces conclusions en les fondant sur une étude
plus rigoureusement chronologique. Le Studium bonae mentis, qui
date de 1623 et les Cogitationes privatae, opuscules composés de 1619
a 1621, nous montrent que le jeune Descartes se tourne résolument
vers les stoiciens et qu’avant de les dépasser, il les copie quelque peu.
Plus tard dans les Regulae et dans la Recherche de la vérité, les traces
stoiciennes, quoique nombreuses et importantes, n'y font plus figure
d’emprunts et de réminiscences ; ce sont les éléments premiers d'une
synthése nouvelle ; trois idées importantes se sont fait jour ; celle des
vérités premiéres, celle d'une méthode pour la recherche de la vérité,
celle surtout d’une Sagesse, ensemble cohérent de connaissances
acquises par la méthode et but de notre activité spirituelle. Le
Discours de la méthode (1637) présente cette anomalie qu’il ne contient
pas le mot de sagesse, qui revenait si souvent dans les écrits anté-
rieurs. Il n’est en effet qu'une sorte de préface qui nous donne le point
de départ, la marche a suivre et quelques échantillons de ce travail,
Descartes n’ayant pas encore I'intuition de la morale scientifique. La
morale provisoire, exposée dans cet ouvrage et qui fait figure de
parasite, est cependant imposée par la méthode, qui nous met dans
la nécessité de douter de tout, bien que les exigences de la vie pra-
tique ne souffrent aucun délai; sans étre en contradiction avec la
morale scientifique, elle aura pour source, non pas les notions claires
et distinctes, ni non plus I'expérience des sens, puisque tout cela est
mis en doute, mais la conversation des hommes, mais surtout la
lecture des Anciens. Ainsi Epictéte et Sénéque font leur réapparition ;

1 P, 4-10; 15, 21-23, 127, 152-153, 169-170, 173-174, 183-184, 223.



I72 JULIEN-EYMARD D’ANGERS

mais bientot ils ne feront plus figure de maitres. Le Traité des pas-
stons de I'dme (1645) nous en apporte le garant, pour la forme car il
ne se présente pas sous l'aspect de dialogues semblables 4 ceux de
Guillaume Du Vair et de Juste Lipse, pour le fond surtout, car main-
tenant Descartes a sa physique et sa métaphysique et il élabore sa
morale ; il a sa définition des passions, qui ne sont plus des maladies
de 1’dme comme le voulait le Portique, sa classification des passions
toutes dominées par l'admiration et le désir, dont il entreprend
I’éducation dans ses Lettres sur la morale. Cette fois, il a trouvé sa
pleine mesure. Aristote, Zénon, Epicure sont mis en paralléle a
propos du souverain bien. Le premier est écarté pour un temps,
n’ayant vu ce probléme que sous son aspect général ; le second a
raison d’avoir mis le souverain bien dans la vertu, mais il a tort de
la rendre sévére et ennemi de la volupté ; le dernier a raison d’avoir
mis le souverain bien dans la volupté, mais il a tort d’évoquer & ce
propos de faux plaisirs ; et cela pour revenir en définitive a l'aristoté-
lisme scolastique, qui admet une certaine compatibilité entre la vertu
et les passions. Ainsi conduite 1'éducation du désir, nous pourrons
assister a la naissance du généreux cartésien, qui ayant admiré la
splendeur de l'ordre universel, s’efforcera d’en respecter l'idée dans
ses actions et de collaborer au plan divin ; maintenant nous rejoignons
le néostoicisme de Guillaume Du Vair, dont les expressions sont
reprises dans le Traité des passions. De tout cet exposé, il résulte
que l'influence stoicienne fut contrebalancée par beaucoup d’autres,
et que si un certain stoicisme cartésien est indéniable, il ne doit pas
étre exageré.

Aussi la position que prend J. Laporte dans son ouvrage sur Le
rationalisme de Descartes * ne semble guére soutenable. Pour lui, I'on
trouve bien dans l'ceuvre cartésienne des formules qui rendent un
son stoicien, mais ces formules recouvrent des réalités doctrinales
bien différentes. Sans doute comme Epictéte et Sénéque il nous
prescrit de borner nos désirs aux choses qui dépendent de nous, et
il réduit ces choses a notre volonté entendue comme volonté de juger ;
mais pour lui notre liberté est une indétermination radicale, pour eux
une piéce nécessaire de I'univers. Sans doute comme Epictéte il nous
demande de tenir nos désirs a I’écart des biens qui ne dépendent pas
de nous, mais notre résignation n’a rien de triste, car grice a la
physique nous avons le pouvoir d’améliorer I'univers a notre profit,
au moins dans une certaine mesure, tandis que pour le sage de la
Greéce, nous sommes completement deésarmés pour ce qui est de
modifier le cours de la nature. La soumission cartésienne a 1’ordre
universel a quelque chose de religieux, et s’il adopte la formule de

1 P. 437439



LE STOICISME DANS L'(BUVRE DE DESCARTES 173

Séneéque, que c’est sagesse d’acquiescer a 'ordre du monde, il s’em-
presse d’ajouter, pour parler en chrétien que c’est sagesse de se sou-
mettre a la volonté de Dieu, Dieu qu’il faut aimer et que 'on aime
uniquement en faisant sa volonté. Le correspondant de la princesse
Elisabeth, cherchant un texte auquel appuyer ses propos, prend un
peu au hasard et sur sa réputation le De vita beata du philosophe
paien, mais aussitét il le juge confus, prolixe et superficiel. Des
conceptions du Portique sur le souverain bien, il retient uniquement
celles qui se concilient avec celles d’Aristote et d’Epicure. Par ailleurs,
il se plait a faire ressortir les insuffisances et les égarements des phi-
losophes antiques, et c’est pour dénoncer l'insensibilité et 1'orgueil
stoicien. Quant a I'apathie, Descartes la rejette avec dédain ; pour
lui les passions ont leur fonction ; par suite toutes sont bonnes de
leur nature et seuls leurs excés sont blAmables ; il ne craint méme
pas de mettre en elles la douceur de vivre. On ne saurait étre plus
loin du stoicisme. Telle est la conclusion de J. Laporte.

Nous avons voulu résumer toutes ces opinions avant de com-
mencer notre enquéte personnelle. Il est bien évident que nous élu-
dons les deux extrémes et que nous n’entendons suivre ni V. Brochard
qui voit dans Descartes un stoicien qui se cache, ni J. Laporte qui
discerne dans le méme écrivain un chrétien qui abhorre hautement
le stoicisme. Nous nous rallions a la thése développée avec diverses
nuances par J. Sirven, J. Segond et P. Mesnard. Mais tout est encore
loin d’étre dit. Sur les années passées a La Fléche par le jeune Des-
cartes, J. Sirven dit simplement qu’il prit contact des le College avec
Sénéque dont linfluence sur sa pensée devait étre si profonder.
P. Mesnard ajoute que les professeurs ressuscitaient un stoicisme
christianisé, qu'ils formaient chez leurs enfants une mentalité néo-
classique, tout imprégnée de cette philosophie {morale saine et rude
que dégagent les lettres latines et dont I'expression est 1’éclectisme
assez stoicien des Tusculanes et du De finibus 2. Ceci n’est pas tout
a fait exact. Devant les textes stoiciens les jésuites tenaient une
attitude de prudence chrétienne. S’ils savaient montrer ce que pou-
vaient contenir de juste les écrits d'un Epictéte et d’'un Séneque, ils
frémissaient aussi de peur a la pensée que cette belle jeunesse pouvait
s’éprendre d'un idéal purement paien'et ils s’empressaient de montrer
ce que contenaient de dangereux le Manuel, les Entretiens et les
Lettres a Lucilius 3 ; et si 'auteur du Discours de la Méthode écrit

T J. SIRVEN, op. cif., p. 38.

2 P. MESNARD, op. cif., p. 4.

3 Cf. . pE DaIlNviILLE, S. J. : La naissance de I humanisme moderne, p. 218-
226. Paris, 1940 ; M. DREANO : Humanisme chrétien. La tragédie latine commen-
tée pour les chrétiens du XVIe siécle par Martin-Antoine Delrio, p. 62-65, 86,
109-119. Paris, 1936.



I74 JULIEN-EYMARD D’ANGERS

qu’il compare les palais des anciens paiens, qui traitent des mceurs,
a des palais fort magnifiques, mais bétis sur du sable et de la boue, il
ne fait stirement que répéter dans ce jugement a double face
I'enseignement de ses maitres. P. Mesnard explique ce qu’il appelle
«l'anomalie du Discours de la méthode» par les attaques portées
contre P. Charron ; d’apres lui, R. Descartes ne dit pas un mot de la
sagesse dans ce dernier ouvrage aprés en avoir beaucoup parlé dans
les précédents, parce que cette expression vers 1637 était devenue
suspecte chez les apologistes; or il n’en est absolument rien. Le
capucin Yves de Paris T 'emploie constamment dans sa Théologie
naturelle qui est de 1633 et encore plus dans ses Morales chrétiennes
qui sont de 1638. Sébastien de Senlis, religieux du méme Ordre,
écrit en 1637 et en 1638 deux ouvrages qu’il intitule Les maximes
du sage et les Entretiens du sage 2. On a l'impression que loin d’avoir
peur de I'expression « sagesse », les apologistes font un immense effort
pour la garder comme leur bien a eux, que personne n’a le droit de
leur prendre. On ne peut donc dire que la crainte poussa Descartes
a s’abstenir de ce terme dans son Discours de la méthode. 11 faut
chercher une autre raison.

Ces exemples suffisent pour montrer quune étude approfondie
s'impose. Les recherches que nous avons menées jusqu’ici nous ont
amené a distinguer une quadruple attitude des écrivains francais
devant le courant stoicien. Deux extrémes, celui des stoiciens chré-
tiens qui s’efforcent de canoniser Epictéte et Sénéque, et qui s’im-
posent de lire en chrétien les textes des stoiques, nécessairement a
grand renfort de contresens, celui ensuite des jansénistes, qui, a
I'inverse, condamnent sans distinction toute la discipline du Portique.
Entre les deux, tenant une position de juste milieu, les humanistes
chrétiens n’oublient point que la nature humaine n’est pas entiére-
ment corrompue et que les infidéles sont capables de vérité ; ils dis-
tinguent donc dans les auteurs anciens qu’ils lisent, ce que ceux-ci
peuvent contenir de vrai et de faux et s’efforcent d’assimiler I'un en
réfutant I'autre. Des stoiciens chrétiens aux humanistes chrétiens la
ligne de démarcation n’est pas toujours trés nette, et 'on assiste
souvent a une évolution dans les deux sens. Enfin, il faut noter en
marge les libertins, qui, sans faire de profession de stoicisme, se

I Sur Yves de Paris, cf. H. BremoND : Hisfoire littéraive du sentiment
veligieux en France, t, I, L'humanisme dévét (1580-1660), p. 454-512. Paris,
1929 ; C. CHESNEAU: Le P. Yves de Paris ef son temps (1590-1678), t. I,
La querelle des évéques et véguliers (1625-1638), t. II, L’apologétique.
Paris, 1946. 4

2 Cf. JuLiEN-EYMARD D'ANGERS : Le P. Sébastien de Senlis et le stoicisme
chvétien (1620-1647), dans Collectanea Franciscana, 1952, t. XXII, p. 286-318.



LE STOICISME DANS L'EUVRE DE DESCARTES 175

servent de la doctrine stoicienne, soit pour établir le pyrrhonisme,
soit pour dénier au christianisme toute supériorité morale 1.

Ce n’est certes pas aux libertins qu'il faut rattacher Descartes.
H. Gouhier I'a démontré d’une fagon qui ne laisse plus de place au
doute 2. Il ne peut étre question de le rattacher au jansénisme. Ce
serait froler le ridicule. Restent donc le stoicisme chrétien et 1’huma-
nisme chrétien ; qu’il ait fait profession de celui-13, c’est fort possible ;
mais qu’il ait évolué jusqu’a celui-ci, cela nous semble peu probable ;
trés vite Descartes prit conscience de sa synthése personnelle, qui,
tout en étant comme I’humanisme chrétien une théorie de juste milieu,
impliquait une orientation que nous pouvons dire toute nouvelle.
C’est donc en fait a la naissance d’un nouvel humanisme que nous
allons assister.

Ainsi une étude comparée s'impose entre Descartes et ses contem-
porains ; elle s’avére plus qu'utile, nécessaire. Pour la mener a bien,
nous allons reprendre la division adoptée par nous jusqu’ici, en
étudiant dans I'ceuvre de René Descartes la réfutation et 'utilisation
du stoicisme ; chemin faisant un paralléle de chaque instant nous
permettra de mieux voir exactement en quoi consiste 1'esprit cartésien.

i

LA REFUTATION DU STOICISME

Ouvrons tout d’abord le Discours de la Méthode. 1a réfutation du
stoicisme est condensée dans une seule phrase qui comprend quatre
chefs d’accusation : «Ils (les philosophes anciens) élé¢vent fort haut
les vertus et les font paraitre estimables par-dessus toutes les choses
qui sont au monde ; mais ils n’enseignent pas assez a les connaitre,
et souvent ce qu’ils appellent d’un si beau nom, n’est qu’une insen-

1 Cf. idem, Le stoicisme en France dans la premiéve moitié du XVIIe siécle.
Les origines (1575-1616), dans Etudes franciscaines, Nouvelle série, 1951, t. II,
p- 287-298, 389-410; 1952, t. 111, p. 5-19, 133-158 ; tdem, Du stoicisme chrétien a
U humanisme chvétien : les « Diversités » de [.-P. Camus, s. 1., 1952. In-8, 64 p. ;
idem, Sénéque et le stoicisme dans le traité « De 'usage des passions » de I’Orato-
rien Senaull — 16041, dans Revue des sciences veligieuses, 1951, t. XXV, p. 40-68 ;
idem, Sénéque et le stoicisme dans I'cuvve de Georges d’ Amiens, capucin (1 1661,)
ibid., 1950, P. 335-360 ; idem, Sénéque et le stoicisme dans I'euvre du P. Yves de
Payis, O. F. M. Cap. (1590-1678), ibid., 1951, t. XXI, p. 45-88 ; idem, Sénéque
et le stoicisme chez les capucins frangais du XVIIe siécle : Zacharie de Lisieux
et Léandre de Dijon, dans Etudes franciscaines, Nouvelle série, 1950, t. I, p. 337-
353 ; idem, Sénéque et le stoicisme dans le traité « De I'Ovrdve de la vie et des
meeurs » de Julien Haynewve, S. J. (1639), dans Recherches de science religieuse,
1953, t. XLI, p. 380-399 ; Sénéque et le stoicisme chez les jésuites francais du
XVIIe siécle : Etienne Binet et René Ceriziers, dans Mélanges de sciences religieuses,
1953, t. X, p. 239-262; Sénéque et le stoicisme dans « La Cour Sainte » du jésuite
Nicolas Caussin, dans Revue des sciences rveligieuses, 1954, t. XXVIII, p. 258-285.

2 La pensée religieuse de Descartes, p. 184. Paris, 1924.



176 JULIEN-EYMARD D’ANGERS

sibilité, ou un orgueil ou un désespoir, ou un parricide. » T Sauf sur
ce dernier point (le parricide), Descartes se rencontre avec les mora-
listes et les apologistes, qui écrivaient aux environs de 1637. Ceux-ci
en effet reprenaient & leur compte les trois griefs de désespoir, d’or-
gueil et d’insensibilité. Mais comme nous n’avons ici qu'une simple
énumération, force nous est de chercher des renseignements plus
amples dans les autres ouvrages cartésiens.

Nous constatons un grand changement, d’abord par omission.
L’accusation de parricide est abandonnée ; cela n’a rien d’étonnant.
Celle de désespoir n’est pas maintenue ; 1a encore rien de remarquable ;
elle était trés vague et susceptible d’une triple interprétation ; elle
pouvait étre une allusion a l'attitude du stoicien, renongant tout
d’un coup a ce qui ne dépend pas de lui, mais sous cette forme, elle
n’avait a cette date retenu aucune attention ; elle pouvait étre une
allusion a la doctrine du destin, qu'un Garasse 2, un Julien Hayneuve 3,
un Yves de Paris+ s’étaient appliqués a réfuter ; mais 13 encore
T'omission n’avait rien de grave, car ils étaient nombreux les mora-
listes qui ne faisaient pas grand cas de cette difficulté ; elle pouvait
étre enfin une allusion a l’apologie que Sénéque fait du suicide
surtout en la personne de Caton ; mais si un Yves de Pariss, un
Georges d’Amiens 6, un Senault 7 s’inquiétent de cette erreur, les
apologistes n’en font pas de cas, estimant sans doute qu’il n'y avait
13 aucun danger réel.

Plus grave certainement la derniére omission. Dans ses ouvrages
qui suivent le Discours de la méthode, Descartes n’accuse plus les
stoiciens d’étre des orgueilleux ; c’était pourtant a cette date I'accu-
sation la plus courante et méme fondamentale ; de 13 venaient toutes
les erreurs des stoiciens. Senault écrit: « Il n'y a personne qui ne
sache que l'orgueil a toujours accompagné la secte des stoiciens, qui
pour élever 'homme ont essayé d’abaisser Dieu.»8 Yves de Paris
montre que ’humilité est ce qui a le plus manqué aux stoiciens et
qu’en plagant la fin derniére de ’homme en ’homme lui-méme, en
lui donnant une foi absolue en une nature fragile, ils nous montrent

1 E. GILsON : René Descaries. Discours de la méthode. Texte et commentaive,
texte, p. 8, ligne 4, commentaire, p. 131.

2 La doctrine curieuse des beaux esprits de ce temps, p. 344, 346, 354, 374.
Paris, 1624. Dans I'un de ces passages (p. 344) Garasse s’en prend & ce qu’il
appelle la quatri¢me destinée de Juste Lipse.

3 Cf. art. cit., Recherches de science veligieuse, 1953, t. XLI, p. 392-393.

4 Cf. art. cit., Collectanea Franciscana, 1951, t. XXI, p. 49-50. Yves de Paris
ne connait le destin que sous sa forme astrale ; il en ignore ’aspect panthéiste.

5 Ibid., p. 58-59.

6 Cf. art. cit., Collectanea Franciscana, 1950, t. XX, p. 35I.

7 Cf. art. cit., Revue des sciences veligieuses, 1951, t. XXV, p. 53.

8 Ibid., p. s52.



LE STOICISME DANS L'(EUVRE DE DESCARTES 177

un bien dont ils nous interdisent les approches et finissent par nous
jeter dans le désespoir . Méme son de cloche dans Frangois Garasse,
Georges d’Amiens, Zacharie de Lisieux, Léandre de Dijon 2. Méme
son de cloche dans Pascal : Epictéte, aprés avoir bien vu ce que 'on
doit, se perd dans la présomption de ce que 1'on peut ; et ces principes
d’'une superbe diabolique sont la cause d'un nombre infini d’erreurs 3.
Ainsi sur ce point, I'accord est unanime parmi les humanistes chré-
tiens. Or, de l'orgueil stoicien, Descartes ne souffle mot dans les
ouvrages postérieurs au Discours de la méthode. Pourquoi ?

La réponse a cette question nous la trouvons dans le traité Des
passtons de I'ame. Nous y trouverons que l'orgueilleux est celui qui
congoit une bonne opinion de lui-méme, non pas parce qu’il est
doué du libre arbitre, qui le rend en quelque fagon semblable a Dieu,
mais pour quelque autre cause, telle qu’elle puisse étre ; de méme
I'humilité vertueuse ne consiste qu'en ce que la réflexion que nous
faisons sur l'infirmité de notre nature et sur les fautes qu’autrefois
nous pouvons avoir commises est cause que nous ne nous préférons a
personne et que nous pensons que les autres, ayant leur libre arbitre
aussi bien que nous, ils en peuvent aussi bien user ; par contre ’humi-
lité vicieuse réside principalement en ce qu’on se sent faible ou peu
résolu, et que comme si I'on n’avait pas 'usage entier de son libre
arbitre, on ne se peut empécher de faire des choses dont on se
repentira apres 4.

On voit dés lors la grande différence qui existe entre Descartes
et les humanistes chrétiens: ceux-ci mettent l'orgueil dans cette
tendance que nous avons a nous croire égaux sinon supérieurs a la
Divinité ; par suite le stoicisme était condamné comme de lui-méme.
Descartes, tout en étant d’accord sur le fond, se met 4 un point de
vue différent ; il met l'orgueil dans cette tendance que nous avons
a nous estimer sans tenir compte de notre ressemblance relative avec
la Divinité ; par suite la critique du stoicisme sur ce point ne s’impo-
sait point au premier chef, les stoiciens estimant leur sage justement
en raison de sa ressemblance absolue avec Dieu ; cette marge de la
« ressemblance relative » a la « ressemblance absolue » ne laisse pas
d’étre infinie et cela nous empéche d’accuser Descartes d’étre un
stoicien qui se cache. Mais enfin, il aurait pu pousser plus loin sa
critique, rejoindre 1’humanisme chrétien et reprocher aux disciples

1 Cf. art. cit., Collectanea Franciscana, 1951, t. XXI, p. 53.

2 F. GARASSE : La somme capitale des principales vérités de la veligion chyé-
tienne, p. 568, 708, 764. Paris, 1625. Sur Georges d’Amiens, Zacharie de Lisieux
et Léandre de Dijon, cf. art. cit., Collectanea Franciscana, 1950, t. XX, p. 347-
348 ; Etudes Franciscaines, nouvelle série, 1950, t. I, p. 337-355.

3 Entretien avec M. de Saci sur Epictéte et Montaigne, dans Pensées et
Opuscules, publiés par L. Brunschvicg, p. 149-150. Paris, s. d.

4 (Euvres complétes, éd. Ch. Adam et P. Tannery, t. XI, p. 448-449, 450, 45I.



178 JULIEN-EYMARD D’ANGERS

du Portique de dépasser la mesure humaine ; en analysant son « en
quelque fagon semblable a Dieu», il aurait pu montrer qu’ Epictéte
aussi bien que Sénéque avaient supprimeé '« en quelque fagon » pour
parler de similitude pure et simple, voire de supériorité, comme il
I'avait insinué dans son Discours de la méthode *.

Ainsi se précise le probléme, car enfin cela, pourquoi ne I’a-t-il pas
fait ? Un mot inquiétant du traité Des passions de I'dme va nous
mettre sur la voie. L’humilité vicieuse consiste a se sentir faible,
comme si on n’avait pas l'usage entier de son libre arbitre ; c’est cet
épithete « entier » qui pouvait paraitre suspect a un humaniste chré-
tien, « a fortiori » aux yeux d'un Antoine Arnauld ; car les humanistes
chrétiens n’oublient pas le péché originel, méme s’ils se placent
parfois sur un plan purement rationnel. Descartes certes parle égale-
ment de 1’humilité vertueuse, qui tient compte de l'infirmité de
notre nature ainsi que des fautes que nous avons commises ou que
nous pouvons commettre ; cela peut atténuer I'impression facheuse
produite par I'embarrassant adjectif, mais ne la supprime en aucune
maniére, car nous aimerions savoir comment s’accordent ensemble
I'infirmité de la nature et l'usage entier que nous avons du libre
arbitre. Cela Descartes ne le fait pas et il ne peut le faire en raison
de la position prise dans le Discours de la méthode : « Je révérais la
Théologie et prétendais autant qu'un autre gagner le ciel» et le
reste 2. Il est clair qu’ici Descartes fait abstraction de la Théologie
beaucoup plus qu’un S. Thomas 3, beaucoup plus que les humanistes
chrétiens ; de ceux-ci a celui-la, nous constatons déja un décalage
de la pensée ; ce décalage certain, nous le retrouverons plus tard.

 E. GiLsoN : René Descaries. Discours de la méthode. Texte et commeniaive,
texte, p. 8, commentaire, p. 131 : « Orgueil. Allusion au paradoxe stoicien, qui
déclare que le sage est infaillible, le seul libre, le seul roi, etc... enfin méme qu’il
vit sur pied d’égalité avec les dieux. Voir, par exemple, Sénéque : « Sapiens ille,
plenus gaudio, ‘hilaris et placidus, inconcussus, cum diis ex pari vivit.» Ce
texte de Séneéque est stigmatisé par JuLiEN HAYNEUVE (avt. cit., Rechevches de
science religieuse, 1953, t. XLI, p. 392, n. 57); comme Descartes, les autres
humanistes chrétiens le passent sous silence, tout en dénoncant fortement
I'orgueil des stoiques. PPar ailleurs, deux opinions opposées : d’une part Etienne
Binet, S. J. (Cf. JuLiEN-EYMARD D’ANGERS : Sénéque et le stoicisme chez les
jésuites frangais du XVIIe siécle : Etienne Binet et René Ceriziers, dans Mélanges
de sciences religieuses, 1953, t. X, p. 247-248) s’efforce de donner un sens chrétien
a ce texte gonflé d’orgueil ; d’autre part, Ant. Arnauld le flétrit sans donner
aucune contrepartie (De la nécessité de la Foi en Jésus-Christ pour étre sauvé,
dans Démonstrations évangéliques, t. 111, col. 334).

: Premiére partie, Euvres complétes, éd. cit., t. VI, p. 8. Cf. H. GOUHIER, op.
cit., p. 244-245 ; C. CHESNEAU : Le P. Yves de Paris et son temps, t. I, p. 262-263.

3 Tout en étant soucieux de ne pas compromettre la pureté de sa philo-
sophie par un mélange de théologie, saint Thomas, quand il se place sur le plan
purement rationnel, ne cesse pas pour autant de se laisser guider par la lumiére
et par les besoins de la foi (cf. E. GiLsoN : Le thomisme, p. 17, 32. Paris, 1942).
Descartes, tout en se tenant en I'occurrence sur la position thomiste, pratique-
ment ne montre pas les mémes préoccupations qu'un saint Thomas.



LE STOICISME DANS L'(EUVRE DE DESCARTES 179

Telle est la conclusion que nous ameéne a tirer ce que nous appelons
«'omission de Descartes ».

Voyons maintenant 'objection qu’il a gardée de son Discours de
la méthode, et qui lui est commune avec les humanistes chrétiens :
I’apathie. La encore le paralléle sera trés instructif.

Contentons-nous de remonter jusqu’a saint Francois de Sales qui
blAme l'imaginaire insensibilité de ceux qui ne veulent pas souffrir
qu’'on soit homme 1 ; continuons avec son disciple J.-P. Camus, qui
condamne !'impassibilité, parce qu'impossible, absurde, injuste,
inique 2. Un écho prolongé suit ces deux grandes voix. Les capucins
Yves de Paris et Georges d’Amiens 3, les jésuites Julien Hayneuve
et René Ceriziers, l'oratorien Jean-IFrangois Senault 4, enfin Blaise
Pascal lui-méme 5, tous sont d’accord sur ce point, méme si les uns
portent une condamnation sans nuance tandis que les autres tiennent
compte des atténuations apportées par un Séneque a la rigidité
stoicienne ; pour le fond, la thése demeure inchangée : les passions
ont leur role a jouer dans la vie ; vouloir les supprimer est une erreur.
I’argumentation ne varie pas beaucoup d'un livre a 'autre. L’expé-
rience démontre que tous ces grands parangons de vertu perdent de
leur présomptueuse assurance, quand ils sont mis au pied du mur ;
ils ne sont pas alors plus fiers que les autres, et ils tremblent comme
les premiers venus. La théologie nous montre 'Homme-Dieu dans
la joie, la tristesse, I'angoisse et la crainte, et elle nous demande de
nous réjouir du bien et de nous attrister pour nos péchés. La raison
surtout nous fait voir dans 'homme un composé de matiére et d'es-
prit ; un mariage (I'expression est de Montaigne), un mariage existe
entre I’dme et le corps, une union trés étroite, qui ne peut étre brisée
que par la mort, rupture que nul n’a le droit d’anticiper en quelque
fagon que ce soit, pas méme en faisant disparaitre les passions ;

1 Cf. JuLIEN-EYMARD D ANGERS : Le stoicisme en France dans la premicre
moitié du XVIIe siécle. Les ovigines, dans Etudes franciscaines, nouvelle série,
1952, t. III, p. 150.

2 Jdem, Du stoicisme chrétien a I humanisme chvétien : Les « Diversités » de
J-P. Camus. p. 45-51.

3 Idem, Sénéque et le stoicisme dans I'ccuvre du P. Yves de Paris, dans Col-
lectanea Franciscana, 1951, t. XX, p. 54-56 ; idem, Sénéque et le stoicisme dans
Ueeuvre de Georges d’ Awmiens, ibid., 1950, t. XX, p. 347-348.

4 Idem, Sénéque et le stolcisme dans le traité « De Uovdre de la vie et des moeurs »
de Julien Hayneuve, dans Recherches de science veligieuse, 1953, t. XLI, p. 3094~
305 ; idem, Sénéque et le stoicisme chez les jésuites frangais du XVIIe siécle ;
Etienne Binet et René Ceriziers, dans Mélanges de sciences veligieuses, 1953,
t., X p. 256-259 ; idewm, Le stoicisme dans le traité « De Iusage des passions » de
I'Oratorien Senault, dans Revue des sciences veligieuses, 1951, t. XXV, p. 45 s.

5 Pensées, fr. 350, 351, 358 : « L’homme n’est ni ange, ni béte, et le malheur
veut que qui veut faire I’ange, fait la béte. » Cette pensée se trouve déja dans
JuLien HAVYNEUVE (ari. cit., loc. cit.), qui d’ailleurs se référe a saint AUGUSTIN
(De civitate Dei, lib. XIV, cap. IX, P. L., col. 413).



180 JULIEN-EYMARD D’ANGERS

celles-ci ne sont pas nécessairement mauvaises ; formellement elles
sont indifférentes ; c’est a nous qu’il appartient d’en faire un usage
bon ou mauvais et de les rendre ainsi mauvaises ou bonnes. Toute cette
argumentation, sauf chez Pascal, repose sur 'hylémorphisme aristo-
télicien, bien que ce mot scolastique ne soit pas employé par ces « hon-
nétes gens» que sont nos humanistes ; tous, sauf Pascal, admettent
la théorie de la matiére et de la forme et c’est somme toute au nom
de cette théorie et du bon sens qu’ils réfutent 'apathie des stoiciens.

C’est en cela que résidera la grande différence entre eux et Des-
cartes. Car s’ils se ressemblent tous en ceci qu'ils se prononcent contre
I'impassibilité stoicienne, ils différent par contre en ce qu’ils ne la
combattent pas de la méme fagon.

Comme eux, tout d’abord, Descartes se prononce contre. L’accu-
sation est vague pour commencer : « Il n'y a rien en quoi paraisse
mieux combien les sciences, que nous avons des anciens, sont défec-
tueuses, qu'en ce qu’ils ont écrit des passions.»* Ailleurs elle est
beaucoup plus précise : « I1 n’est pas bon de se dépouiller entiérement
de ses passions, ainsi que faisaient autrefois les cyniques. » 2 Enfin
elle se présente d'une fagon catégorique : « Je ne suis pas, écrit notre
philosophe a la princesse Elisabeth, je ne suis pas de ces philosophes
cruels qui veulent que leur sage soit insensible. » 3 C'est que pour lui,
comme pour les humanistes chrétiens, les passions sont toutes bonnes
de leur nature, et que nous n’avons rien a éviter que leur mauvais
usage ou leur excés 4. De fait, plus d’une fois il n’hésite pas a disserter
de l'usage des passions, ce qui nous rappelle le titre du traité de
T'oratorien Senault s. Nous avons ainsi des articles qui concernent
I'usage des cinq passions primitives: amour, jole, haine, tristesse,
désir, tant du point de vue du corps, que du point de vue de I'dme 6,
I'usage de la lacheté, de la peur 7, celui de la raillerie et de 1'indigna-
tion 8, de la gloire et de la honte 9. La pitié n’est pas condamnée,
comme elle le fut par un Sénéque, mais Descartes se retrouve avec
Yves de Paris 1, lorsqu’il écrit : « Ceux qui sont les plus généreux, et

1 Des passions de I’dme, premiére partie, art. I, éd. Ch. Adam et P. Tannery,
t. XI, p. 327.

z Tbid., troisiétme partie, art. CCVI, éd. cit., p. 482-483.

3 Lettres sur la morale, éd. J. Chevalier, p. 41-43 (lettre du 18 mars 1645 4 la
princesse Elisabeth).

4 Des passions de I'dme, troisiéme partie, art. CCXI, éd. cit., p. 484-485.

5 Cf. JULIEN-EYMARD D’ANGERS : Sénéque et le stoicisme dans le traité « De
Uusage des passions » de I’Oratorien Senault, p. 45 s.

6 Des passions de I'dme, deuxiéme partie, art. CXXXVIII-CXXXTX, éd.
cit.,, p. 431-432.

7 Ibid., troisiéme partie, art. CLXXV-CLXXVI, éd. cit., p. 462-463.

8 Ibid., art. CLXXX, CLXXXI, CXCVIII, éd. cit., p. 465, 466, 476-477.

9 Ibid., art. CCVI, éd. cit., p. 482-483.

10 Cf. JULIEN-EYMARD D’ANGERS: Sénéque et le stoicisme dans I'cuvve du
P. Yves de Paris, loc. cit., p. 55-56.



LE STOICISME DANS L'(EUVRE DE DESCARTES I8T

qui ont l'esprit le plus fort, en sorte qu’ils ne craignent aucun mal
pour eux, et se tiennent au-dela du pouvoir de la fortune, ne sont
pas exempts de compassion, lorsqu’ils voient l'infirmité des autres
hommes et qu’ils entendent leurs plaintes.»* Bref, les passsions
sont nuisibles en ce qu’elles fortifient des pensées, auxquelles il n’est
pas bon de s’arréter, utiles au contraire en ce qu’elles consolident et
fortifient des pensées qu’il est bon qu’elles conservent et qui pour-
raient sans cela étre facilement effacées 2. Il ne faut donc pas les
détruire, comme les stoiciens le demandent, mais seulement savoir
les utiliser. Ainsi contre la discipline du Portique Descartes est d’ac-
cord avec les humanistes chrétiens.

Mais cet accord est superficiel, car la psychologie de celui-la et la
psychologie de ceux-ci sont profondément différentes. Pour ceux-ci,
plus ou moins malgré tout entichés de scolastique, 'dme humaine
comprend pour ainsi dire trois étages, étant a la fois végétative,
sensitive et intellectuelle ; elle exerce également une triple série d’opé-
rations : « Les passions, écrit Senault, sont les mouvements de la
partie basse de l'ame»; pour Camus, elles sont les facultés de la
partie sensitive de 'dme et, par suite, elles ne peuvent étre séparées
de I'ame dont elles font partie ; ’ame humaine, pour Yves de Paris,
comprend deux portions, 1'une supérieure qui approche la Divinite,
l'autre inférieure, qui s’abaisse aux nécessités du corps, et dont les
passions sont «les mouvements sensitifs»3. Un ironique sourire
devait courir sur les lévres de Descartes, lorsqu’il entendait évoquer
les parties ou les portions d'une ame spirituelle, langage pour lui
absolument impropre et d’origine imaginaire, puisque 1'esprit est a
ses yeux essentiellement inexprimable en un vocabulaire qui serait
méme analogiquement quantitatif. C’est tout autrement qu’il explique
I'union de I’ame et du corps, grace a l'action des esprits animaux 4
et de la glande pinéale ; tout autre par suite la définition des passions,
qui sont définies maintenant « des perceptions, ou des sentiments, ou
des émotions de 1'Ame, qu’on rapporte particulierement a elle, et
qui sont causées, entretenues et fortifiées par quelque mouvement des

I Des passions de I’dme, troisieéme partie, art. CLXXXVII, éd. cit., p. 469-470.

2 Jbid., deuxiéme partie, art. LXXIV, éd. cit., p. 283.

3 JuLiEN-EYMARD D’ANGERS: Sénéque et le stoicisme dans le traité « De
V'usage des passions » de I'Oratorien Senaulf, dans Revue des sciences veligieuses,
1951, t. XXV, p. 46 ; tdem, Du stoicisme chvétien a I humanisme chrétien : les
« Diversités » de [.-P. Camus, p. 48 ; YVES DE PARris: La théologie naturelle, t. 11,
P. 333-334. Paris, 1642 (3¢ édition, la premiére édition est de 1635, de deux ans
antérieure au Discours de la méthode).

4 Yves de Paris admet aussi les esprits animaux ; cf. Jus naturale, p. 58 :
« Animae functiones perfici spiritibus qui ad naturam spiritualem accedunt,
et medii quodammodo sunt inter corpus et animam, tum singulis organis
inhaerentes, tum a jecore, cerebro, corde diffusi, est in confessione apud medi-
cos. » Yves de Paris renvoie a Fernel et a Scaliger. Cf. C. CHESNEAU : Le P. Yves
de Paris et son temps, t. 11, L’apologétique, p. 59-60.



182 JULIEN-EYMARD D’ANGERS

esprits» T ; tout autre surtout 1’ascése qui découle de la psychologie
cartésienne, et qui est non pas tant une ascése de la volonté, comme
celle des humanistes chrétiens, qu'une ascése de l'intelligence et du
jugement : « Nos passions, écrit-il, ne peuvent pas aussi directement
étre excitées, ni 6tées par 'action de notre volonté, mais elles peuvent
I'étre indirectement par la représentation des choses, qui ont coutume
d’étre jointes avec les passions que nous voulons avoir, et qui sont
contraires a celles que nous voulons rejeter.»2 Yves de Paris, au
contraire, déclare que la volonté a de quoi rendre inutiles les efforts
des passions ; il recommande les exercices de 'examen et de la péni-
tence et il conclut que «tout ce que la philosophie peut en ceci,
c’est de miner les mauvaises inclinations par de continuelles attaques,
pour prendre enfin des habitudes contraires»3. Ainsi, bien que les
positions en face du stoicisme soient les mémes, parce que les psycho-
logies sont différentes, nous aboutissons a deux morales dissem-
blables, I'une surtout faite de méditation, ’autre surtout faite d’ac-
tion. Par la, Descartes se rapproche davantage de la philosophie
antique et nous n’avons pas a dire si cela constitue un progreés 4.

Reste une derniére objection, que Descartes a développée longue-
ment dans ses lettres sur la morale, si, on ne sait pourquoi, il I'oublia
dans son Discours de la méthode. Cette objection concerne la notion
stoicienne du souverain bien. La encore, les humanistes chrétiens
font leur apparition.

S’ils apparaissent, toutefois, c’est avec des nuances diverses, et
le langage n’est pas tout a fait le méme d'un auteur a l'autre.
J.-P. Camus, épris d’amour pur dés sa prime jeunesse, trouve un cer-
tain air de grandeur dans le désintéressement stoicien, et s'il fait
un reproche au stoicisme, ce n’est pas celui d’aimer la vertu pour
elle-méme indépendamment de toute récompense, mais d’avoir exclu
Dieu de leur amour pour la vertu s. Pour Senault, méme remarque

1 Des passions de l'dme, premiére partie, art. XXXVII, éd. cit.,, p. 349.
Ci. P. MESNARD : Essai sur la movale de Descartes, p. 9I.

= Ibid., premiére partie, art. XLV, éd. cit., p. 36z.

3 Les Movales chrétiennes, t. 11, premiére partie, chap. XXI, p. 198, 200.
Paris, 1639.

4 Dans ce paragraphe nous n’avons point parlé de Pascal, et cela volontai-
rement, la position de ce philosophe n’étant ni celle de Descartes, ni celle de
ceux que nous appelons des humanistes chrétiens ; il met au rang des antino-
mies I'union de I’dme et du corps : « Incompréhensible que I’ame soit avec le
corps, incompréhensible que nous n’ayons pas d’dme» (fr. 230); mais il se
heurte au fait de la coutume, qu’il explique par la « machine » ; son ascese a
lui aussi sera plus volontaire qu’intellectuelle, mais pour aboutir au pari, c’est-
a-dire en somme a consentir qu’on est «béte» en méme temps qu'un «ange», en
un mot & «s’abétir», et cela pour s’ouvrir aux inspirations d’en-haut dans
I'humilité du ceeur.

5 JULIEN-EYMARD D’ANGERS : Du stoicisme chvétien & I' humanisme chrétien :
les « Diversités » de [.-P. Camus, p. 43-45. Le reproche de J.-P. Camus porte
surtout contre Sénéque ; contre Epictéte beaucoup moins.



LE STOICISME DANS L’GUVRE DE DESCARTES 183

et plus accentuée encore ; alors qu'on s’attendrait chez lui a un
court traité de la fin derniére, puisque pour lui les passions sont
indifférentes et qu’il faut leur assigner une fin, il passe sous silence
cette importante question, et ne réfute la thése stoicienne qu’indi-
rectement, en assignant le bonheur du ciel comme but & poursuivre
dans le bon usage que nous devons faire de chacune de nos pas-
sions . De tous, Yves de Paris est certainement le plus explicite ;
c’est qu'il a Pomponazzi pour adversaire 2 et que le Padouan a pris
parti pour le stoicisme contre l'immortalité de I'dme; il déclare
hautement que la vertu ne peut pas servir de récompense a elle-méme
et qu’elle n’est pas notre souverain bien ; cependant le stoicisme n’est
pas a rejeter complétement ; il contient une part de verité, car il
donne une haute idée de la vertu, et il peut ainsi acheminer a la
vérité chrétienne ; mais il faut savoir le dépasser ; il ne peut servir
que de marche-pied vers le vrai3. Quelles que soient les nuances qui
les séparent, nos trois humanistes ont ces deux traits communs :
d’abord béatitude, souverain bien et fin derniére ne sont pas choses
séparables, et comme la vertu n’est pas la fin derniére de ’homme,
elle ne saurait ni constituer son souverain bien, ni Iui donner la béa-
titude véritable ; ensuite ordre naturel et ordre surnaturel, quand il
s’agit de morale, ne sauraient étre séparés ; méme Yves de Paris, qui
se pique d’écrire une Théologie naturelle 4 et ne se réfere qu’a la
raison pour établir des vérités de Foi, ne trouve d’autre titre, quand
il s’agit des commandements divins, que celui de Morales chrétiennes,
car alors il ne congoit pas autrement I'homme que dans sa finalité
historique, qui est la vision méme de Dieu s.

C’est en ces deux points justement que Descartes se sépare des
humanistes, ses contemporains. Qu’il fasse abstraction de 1’ordre
surnaturel, il le déclare trés nettement, et c’est méme pour cette
raison qu’il choisit comme point de départ la critique de Sénéque :
« Afin que Votre Altesse, écrit-il a la princesse Elisabeth, en puisse
juger plus aisément, je tacherai d’expliquer ici en quelle sorte il me
semble que cette matiére efit d étre traitée par un philosophe tel
que lui (Sénéque), qui, n’étant pas éclairé par la Foi, n’avait que la
raison naturelle pour guide. » 6 Qu’il ait nettement distingué fin der-
niére, souverain bien et béatitude, c’est ce qui ressort clairement de

t JTdem, Sémnéque et le stoicisme dans le traité « De I'usage des passions» de
U'Ovatovien Senault, dans Revue des sciences veligieuses, 1951, t. XXV, D. 44-45.

2 Idewm, Sénéque et le stoicisme dans I euvre du P. Yves de Paris, dans Collec-
tanea Franciscana, 1951, t. XXI, p. 51-52.

3 Ibid., p. 72-85.

4 Cf. C. CHESNEAU : Le P. Yues de Paris et son temps. T. 1 : L'apologétique,
p. 225-258.

5 Cf. JuLieEN-EYMARD D’ANGERS: Le désir naturel du surnatuvel... Yves de
Paris, dans Efudes franciscaines, nouvelle série, 1950, t. I, p. 214-218.

6 Lettres sur la morale, Corvespondance avec la princesse Elisabeth, Chanut
et la veine Christine. Texte revu et établi par J. CHEVALIER, p. 60. Paris, 1935.



184 JULIEN-EYMARD D’ANGERS

la méme correspondance : « Je remarque premiérement qu’il y a de
la différence entre la béatitude, le souverain bien et la derniére fin
ou le but ol doivent tendre nos actions. » * La notion de souverain
bien est elle-méme relative ; car «on peut considérer la bonté de
chaque chose en elle-méme, sans la rapporter a autrui, auquel sens
il est évident que c’est Dieu, qui est le souverain bien » ; mais « on
peut aussi le rapporter a nous, et en ce sens», nous devons estimer
bien «ce qui nous appartient en quelque facon, et qui est tel que
c’est pour nous une perfection de I'avoir » 2. Tout ceci considéré, il
faut conclure que le point de vue de Descartes n’est plus celui de nos
humanistes ; ceux-ci réfutaient le stoicisme en montrant que la vertu
comme telle ne peut étre le souverain bien de ’homme ; lui réfute le
stoicisme en montrant que la vertu stoicienne ne correspond pas
pleinement a la notion de vertu. Ce que la princesse Elisabeth
reproche 4 Séneque, et en cela Descartes 1'approuve, c’est de se
contredire, car d'une part il semble approuver la doctrine d’Epicure
en déclarant : Quam nos virtuti legem dicimus, eam ille dicit voluptats,
tandis que d’autre part il parle de la volupté épicurienne plus en
satire qu’en philosophe comme si elle était purement sensuelle 3.
Méme reproche et plus précis, formulé cette fois par le maitre en
personne : « Zénon... a eu trés bonne raison de dire qu’il (le souverain
bien) ne consiste qu'en la vertu», mais il a eu tort de représenter
« cette vertu si sévére et si ennemie de la volupté... qu’'il n'y a eu...
que des mélancoliques, ou des esprits entiérement détachés du corps,
qui aient pu étre de ses sectateurs»4. En somme nous pouvons
résumer ainsi l’argumentation cartésienne : la vertu étant inséparable
de la volupté, entendue dans son vrai sens qui est spirituel, les stoi-
ciens ont le tort trés grave de nous présenter une vertu dépourvue
de toute joie.

Deés lors, il est aisé de voir ce qui sépare Descartes et nos huma-
nistes dans la réfutation du stoicisme, et nous pouvons dresser le
tableau suivant :

Les humanistes Descartes
1° approuvent le stoicisme de 1° reproche au stoicisme de sé-
nous montrer une vertu dé- parer vertu et volupté, la
sintéressée, rendant par la inhumaine,
2° mais lui reprochent de ne pas  2° mais le félicite d’avoir mis le
remonter jusqu'a Dieu, qui souverain bien de 1’homme
seul peut étre notre fin der- dans lavertu, quoiqu’en défini-
niére et le souverain bien. tive Dieusoit notrederniére fin.

* Ibid., Lettre du 18 aoiit 1645 a la princesse Elisabeth, édit. cit., p. 7z2.

2 Ibid., Lettre du 20 novembre 1647 & la veine Christine, éd. cit., p. 281.

3 Ibid., Lettre de la princesse Elisabeth a Descartes, aotit 1645, éd. cit., p. 75.
4 Ibid., Lettve du 18 aodt 1645 & la princesse Elisabeth, éd. cit., p. 74.



LE STOICISME DANS L'BUVRE DE DESCARTES 185

Ainsi, avec Descartes, malgré le catholicisme sincére et profond
de ce philosophe, avec Descartes apparait un esprit nouveau. L’homme
est appelé a trouver son contentement en lui-méme, dans ’accomplis-
sement pur et simple de son devoir, indépendamment de toute
récompense dans l'au-dela. Il est vrai que le correspondant de la
princesse Elisabeth n’est pas allé jusqu’au bout de ces conclusions.
Dans une lettre du 15 septembre 1645, il a posé les fondements de sa
morale, entre lesquels le premier et le principal est qu’il y a un Dieu,
dont les perfections sont infinies, le pouvoir immense et les décrets
infaillibles, le second la nature de notre 4me, en tant qu’elle subsiste
dans le corps et qu’elle est capable de jouir d’une infinité de contente-
ments qui ne se trouvent point en cette vie, le dernier enfin cette
vaste idée de l'univers, qui fait que nous n’entrons pas sans une
présomption impertinente, pour nous élever au-dessus des créatures,
prendre place au conseil de Dieu et présider avec lui au gouverne-
ment du monde . Mais ne semble-t-il pas, aprées le paralléle que nous
venons d’établir, que ces fondements soient posés comme du dehors
et que d’autres penseurs, allant jusqu’'au bout du cartésianimse,
pourront aisément s’en passer ? 2

11
L’ UTILISATION DU STOICISME

I1 nous faut voir maintenant si nos conclusions seront confirmées
par l'utilisation que Descartes fait du stoicisme a l'instar des huma-
nistes de son temps.

Il est une maniére d’utiliser les stoiciens que Descartes répudie
hautement, bien qu’elle soit de mode en cette premiére moitié¢ du
XVIIe siécle. Si 'on ouvre en effet les ouvrages des moralistes qui

1 Tbid., Lettre du 15 septembre 1645 a la princesse Elisabeth, éd. cit., p. 89.

2 Sur l'interprétation contraire, cf. J. CHEVALIER : La spiritualité de Des-
cartes, dans X VIIe siécle, 1953, n° 19, p. 155-172 ; P. MESNARD, op. ¢if., p.229-
230. Ce dernier écrit : « Et j'entends bien que l'on critique chez notre auteur
I'absence de toute mystique, mais n’est-ce point par 1a qu’il se définit philosophe?
Et si la philosophie reste ce qu’elle a toujours été, & savoir ’organisation ration-
nelle de 'expérience, ol pourrait-on trouver une philosophie bien préparée a
recueillir les perspectives religieuses tout en restant décidée a recouvrir par
ses propres moyens toute 1'étendue de son domaine — sinon dans I'expérience
cartésienne qui conduit d’elle-méme & I'amour spirituel d’un Dieu-Providence,
et qui, posant sur son seuil la charité du physicien, appelle du méme coup la
charité du chrétien?» Ne peut-on pas dire que la réfutation du stoicisme par
Descartes, par opposition a celle des humanistes, infirme ces brillantes conclu-
sions ? En liant étroitement vertu et volupté intellectuelle (contentement de
Vesprit) Descartes n’a-t-il pas rendu moralement impossibles les purifications
passives qui sont pourtant indispensables pour parvenir aux états mystiques ?

13



186 JULIEN-EYMARD D’ANGERS

écrivent vers 1637, 'on peut voir que les marges sont bourrées de
citations empruntées a Sénéque. Non pas certes que le stoicisme
fleurisse en tous ces écrits ; mais soit paresse, soit impuissance, tous
ces auteurs trouvent bon de piller les lettres a Lucilius et les différents
dialogues du précepteur de Néron ; ils trouvent bon de lui prendre
des traits, des sentences, des analyses purement psychologiques, qui
viennent illustrer de fagon trés heureuse leurs propres idées. C’est
ainsi que le capucin Zacharie de Lisieux, a seule fin de graver dans
I’ame de son lecteur une noire idée de cette vie terrestre, choisit dans
les écrits du philosophe paien les passages qui soulignent la misére
profonde des humains *. Senault, dans chacun des chapitres de son
traité De ['usage des passions analyse ces forces de notre appétit
sensible, pour nous montrer a la fois les dangers qu'ils nous font
courir et les services qu’ils peuvent nous rendre et c’est & Sénéque
qu’il demande la plupart de ses développements 2. 11 en est de méme,
bien qu’a des degrés divers, pour les capucins Yves de Paris, Georges
d’Amiens, Jacques d’Autun, Léandre de Dijon, les jésuites Julien
Hayneuve, Frangois Garasse, Pierre Lescalopier, le carme Léon de
Saint- Jean, d’autres encore. Méme les meilleurs cédent a la mode, et
tous, malgré tout, s’en tirent en bons chrétiens.

Descartes n’a pas voulu donner dans ce sens ; il s’en est défendu
avec vigueur, car il déclare, dés 'avant-propos de son traité sur Les
passions de I’dme, qu’il ne veut pas expliquer son sujet en orateur,
ni méme en philosophe moral 3, c’est-a-dire, d’aprés P. Mesnard, ni
a la maniére de Guillaume Du Vair, ni a celle de Montaigne 4, ce qui
revient dans l'un et T'autre cas, a exclure les citations pédantes
empruntées aux écrivains de l'antiquité grecque et latine. Il suffit,
pour s’en rendre compte, de considérer la désinvolture avec laquelle
il traite 1'auteur, qui, pourtant, était a la mode. Nous sommes en
1645, a une date ou les éditions, les traductions de Sénéque étaient
déja trés nombreuses. Cette popularité n’échappe point a Descartes.
Examinant le probléme du souverain bien, il choisit pour développer
sa pensée d’examiner le De vita beata, « ayant égard, précise-t-il, a la
seule réputation de I'auteur », sans penser a la fagon dont il traite
cette matiéres. Or cette maniére oratoire d’approfondir un si noble
sujet lui déplait souverainement et, avec I'esprit d’'indépendance qui

1 Cf., JuLiEN-EYMARD D’ANGERS : Séunéque et le stoicisme chez les capucins
frangais duw X VIIe siécle : Zacharie de Lisieux et Léandre de Dijon, dans Efudes
franciscaines, nouvelle série, 1950, t. I, p. 341-343.

2 Idem, Sénéque et le stoicisme dans le traité « De 'usage des passions» de
I Ovratorien Senawlt, dans Revue des sciences veligieuses, 1951, t. XXV, p. 57-67.

3 R. DESCARTES : Des passions de I’ dme, dans (Euvres compleétes, éd. Ch. Adam
et P. Tannery, t. XI, p. 326.

4 P. MESNARD : Essai sur la movale de Descavtes, p. 71-73.

5 R. DESCARTES : Lettres sur la movale, éd. cit., p. 60 (Lettre du 4 aoiit 1645).



LE STOICISME DANS L'BUVRE DE DESCARTES 187

le caractérise, il ne se géne nullement pour le dire : Sénéque s’étudie
a orner son élocution, et par suite il n’est pas toujours exact en
Iexpression de sa pensée ; il ne fait que redire au second chapitre
de son ouvrage ce qu’il a dit au premier, en ajoutant somme toute
peu de chose ; au troisiéme, il emploie beaucoup de mots superflus ;
et quand enfin il donne son opinion, il n’en explique presque rien et
ne montre pas la connexion de ce qui suit avec ce qui précéde ; au
quatriéme et cinquiéme chapitre, il donne quelques autres définitions
du souverain bien, qui montrent par leur diversité que Sénéque n’a
pas clairement entendu ce qu’il voulait dire; la preuve en réside
dans ces deux définitions qui sont les meilleures : Beatus est, qui nec
cupit, nec timet beneficio rationis,; beata vita est in recto iustoque
wdicio stabilita; « mais pendant qu’il n’enseigne point les raisons,
pour lesquelles nous ne devons rien craindre, ni désirer, tout cela
nous aide fort peu». En somme, Sénéque n’est point 'homme de
Descartes ; les 1dées de ce philosophe ne sont ni claires, ni distinctes ;
et pour cette raison hautement cartésienne, 'auteur des dialogues,
des consolations, des Lettres a Luctlius, 1'auteur si souvent réédité,
malgré toutes ces rééditions, et peut-&tre a cause d’elles, se voit aux
veux de la jeune princesse Elisabeth brutalement remercié 2.

Non complétement toutefois, car sur le plan scientifique le philo-
sophe latin se voit magnifiquement transposé. Sur ce point Descartes
fait encore figure de novateur; le seul Yves de Paris peut lui étre
comparé, non pas tant pour montrer ce qui le rapprocherait de son
1llustre contemporain, que pour mettre en évidence au contraire ce
qui les différencie essentiellement.

Le capucin est lulliste, au sens trés large du mot3. Pour lui,
I'univers comprend divers étages superposés, qui sont la réplique les
uns des autres : au bas les éléments, puis les mixtes, les plantes, les
animaux, I'homme, et les anges; en marge les cieux ; dominant le
tout, Dieu, I'archétype, mais que nous ne connaissons qu’indirecte-
ment negative et eminenter 4. Etant donné cette hiérarchie, il faut
pour établir une loi tant physique que morale recourir a 'induction,
c’est-a-dire étudier chacun des ordres susdits, voir les points qui leur
sont communs, pour découvrir ainsi des lois tant morales que phy-
siques, qui soient vraiment d'une portée universelle s. Dans cette
recherche laborieuse et qui demande une étonnante érudition, Yves

I Ibid., p. 68-71 (Lettre du 18 aofit 1645).

2 Ibid., p. 88 (Lettre du 19 septembre 1645) : « Et c’est pourquoi sans tarder
maintenant & suivre Sénéque, je tdcherai seulement d’expliquer mon opinion
touchant cette matiére. »

3 Cf. C. CHESNEAU : Le P. Yves de Pavis et son temps, t. 11, L’ apologétique,
P- 44-50.

4 Ibid., p. 350-358, 451-452. — 5 1bid., p. 329-337.



188 JULIEN-EYMARD D’ANGERS

de Paris, qui pille les Digestes, les Pandectes, les traités d’astrologie
et de médecine, rencontrant sur son chemin les Quaestiones naturales
de Sénéque, ne manque pas d'utiliser & ses fins les conclusions, les
observations savantes du philosophe latin 1.

Descartes n’est pas lulliste, bien qu’il fit tenté de le devenir, au
temps ot il cherchait une méthode pour une science qui serait univer-
selle 2, Vite il apercut le danger de ce bavardage, et s’il connut les
ceuvres du P. Yves 3, il dut prononcer contre lui le dur jugement qu’il
prononga contre la méthode lulliste, « qui sert plut6ét a parler, sans
jugement, des choses que l'on ignore, qu’'a les apprendre » 4. 11 dut
certainement répudier cette nouvelle maniére de citer Sénéque pour
prouver des théses, qui ne pouvaient lui paraitre que prétentieuses
et surannées.

Et pourtant c’est & Sénéque qu’il recourt lorsqu’il veut formuler
le principe fondamental de sa philosophie. « Les plus grandes ames,
écrit-il, dans son Discours de la méthode s, sont capables des plus
grands vices aussi bien que des plus grandes vertus ; et ceux qui ne
marchent que fort lentement, peuvent avancer beaucoup davantage,
s’ils suivent toujours le droit chemin, que ne font ceux qui courent
et qui s’en éloignent »; régle d'une extréme importance, qui est
reprise dans les Principes de la philosophie 6, mais qui est une trans-
position d'une sentence du De beata vita, ce dialogue que nous avons
vu objet d'une dpre et cinglante critique : « Adeoque non est facile
consequi beatam vitam, ut eo quisque ab eo longius recedat quo ad
illam concitatius fertur, si via lapsus est; quae ubi in contrarium
ducit, ipsa velocius maioris intervalli causa sit.»7? Nous avons la,
écrit E. Gilson, une sorte de transposition de la méthode morale du
stoicisme en méthode scientifique par le cartésianisme ; ce n’est pas,
ajoute le savant historien, le seul cas ol nous pourrons faire cette
observation ; c’est ce qui se produira, par exemple, pour le théme
trés bien connu des préjugés et des erreurs, qui vicient 1'ame du
sage stoicien aussi bien que celle du savant cartésien 8.

1 Cf. JULIEN-EYMARD D’ANGERS : Sénéque et le stoicisme dans I'ccuvre du
P. Yves de Paris, dans Collectanea Franciscana, 1951, t. XXI, p. 62-64.

2 Cf. J. SIRVEN : Les annédes d’apprentissage de Descartes, p. 110-113.

3 Sile P. Yves ne fut pas lu de Descartes, du moins le fut-il de Leibnitz,
qui le cite avec éloge, au temps ol lui-méme cherchait également une méthode
universelle et s’adonnait a la lecture de Raymond Lulle. Cf. C. CHESNEAU, o0p.
cit., t. 11, p. 47.

4 Discours de la wméthode, deuxiéme partie, éd. Ch. Adam, P. Tannery,
t. VI, p. 17.

5 Cf. E. GiLsoN : René Descartes. Discours de la méthode. Texte et commen-
taire, p. 2, ligne 18-19.

6 Préface, dans (Euvres complétes, €d. cit., t. 1X, p. 8, ligne 25, p. 9, ligne 12,

7 De vita beata, 1, 1, éd. A. Bougery (Collection Universités de France).

8 E. GILsoN, op. cit.,, commentaire, p. 8s.



LE STOICISME DANS L’BUVRE DE DESCARTES 189

Mais le plan moral nous intéresse davantage, et nous devons voir
attentivement si Descartes n’a pas utilisé, non plus seulement les
écrits des stoiciens (nous avons vu qu’il s’est défendu de le faire), mais
certains principes, ou du moins certaines formules du stoicisme lui-
méme.

Que nous ayons rencontré semblable tentative chez ceux que nous
appelons des « stoiciens chrétiens », dont la caractéristique est d'uti-
liser chrétiennement le stoicisme, et cela sans le critiquer, nous ne
pouvons en étre surpris, et nous avons noté au passage la ressem-
blance que nous avons relevée entre le généreux du capucin Sébastien
de Senlis et le généreux cartésien 1. Pareil essai est beaucoup plus
rare chez ceux que nous nommons des humanistes chrétiens et dont
la double caractéristique est de méler utilisation et réfutation, essai
qui d’ailleurs avec eux prend un sens différent, en raison méme de la
réfutation, qui constitue une salutaire mise au point. Parmi ces
humanistes chrétiens, nous n’en avons trouvé que deux qui se soient
avancés jusque-la: le capucin Yves de Parisz et le jésuite Julien
Hayneuve 3. Celui-ci prend 'abstine, sustine d’Epictéte, le comprend
a travers saint Augustin 4 et le transpose consciemment selon les
exigences des vertus chrétiennes ; car, et ceci est a noter fortement,
il ne congoit pas une morale qui ne déboucherait pas dans une ascése,
ni une ascése qui n’aboutirait 4 une mystique selon les plus purs
principes de ’Evangile. Yves de Paris donne une place au stoicisme
dans l’échelle des valeurs ; il le met & mi-chemin entre 'erreur pure
et la vérité, fidele en cela & sa loi de la médiation, qui veut qu’entre
deux extrémes il y ait un moyen terme, qui participe des deux ; le
moyen terme en la circonstance n’est autre que la discipline du
Portique ; c’est ainsi par exemple que le capucin partira de l'indiffé-
rence sacrilége des libertins pour aboutir & I'indifférence chrétienne
en passant par l'indifférence stoicienne et la simple résignation s. Pas
plus que son confrére, il n’a I'idée d’'une morale séparée qui s’arré-

1 Cf. JuLiEN-EYMARD D’ANGERS : Le P. Sébastien de Senlis, O. F. M. Cap.,
et le stoicisme chrétien (1620-1647 ), dans Collectanea Franciscana, 1952, t. XXII,
p. 313, note 118.

2 Cf. idem, Sénéque et le stoicisme dans euvre du P. Yves de Pavis, ibid.,
1952, t. XXII, p. 76-82.

3 Idem, Sénéque et le stoicisme dans le traité « De I'ovdre de la vie et des mazurs »
de Julien Hayneuve, S. J., dans Recherches de science religieuse, 1953, t. XLI,
p- 399.

4 Sermones de tempore CCXLV : « Jubemur continere iis quae in hoc mundo
dicuntur bona, et sustinere quae abundant mala... »

5 Yves de Paris se rattache a saint Francois de Sales, qui lui aussi part
d’Epictéte pour s’élever jusqu'a lindifférence des mystiques. Cf. JULIEN-
EvyMARD D’ANGERs : Le stoicisme en France dans la premicve moitié du
XVIIe siécle. Les orvigines, dans FEtudes franciscaines, nouvelle série, 1952,

t. III, p. 153-154.



Ig90 JULIEN-EYMARD D’ANGERS

terait au seuil du christianisme ; I’ascension qu’il entreprend, ne
peut cesser & mi-route ; elle doit aller jusqu'au ciel. Et c’est ainsi
qu’il distingue une triple morale : I'épicurienne, indigne des hommes,
digne des brutes, la stoicienne, imparfaite, car si elle a vu la dignité
humaine, elle ne I'a pas parfaitement comprise ; enfin I'évangélique,
seule parfaite et capable de nous donner le vrai bonheur 1.
Descartes, lui aussi, se tourne vers la philosophie antique et
emprunte 1'une de ses principales formules (la fameuse distinction qui
préside au Manuel d’Epictéte) a la discipline de I'antiquité paienne
qui lui fut révélée la premiére sur les bancs du collége, c’est-a-dire
a la discipline du Portique, a laquelle il ajoutera d’ailleurs celles
d’Aristote et d’Epicure 2. Ceci est tout a fait dans son programme
car il distingue cinq degrés de sagesse, dont le quatriéme n’est autre
que la lecture des livres écrits par des auteurs capables de nous
donner de bonnes instructions 3. Mais 13 s’arréte la ressemblance avec
les humanistes, car tandis que ceux-ci n’hésitent pas a pénétrer
dans le domaine de la théologie, sans laquelle on ne peut donner
qu'une morale incompléte, Descartes reste volontairement sur le
seul terrain de la philosophie, quitte & saluer de loin et avec beau-
coup de respect la révélation chrétienne. C’est la peut-étre ce qui
explique le choix qu'il fit de la formule stoicienne qui joue un si

1 11 est aisé de voir ce qui différencie Pascal et le P. Yves ; celui-ci monte en
ligne droite de l'épicurisme au stoicisme, puis du stoicisme au christianisme
avec, cette fois, le secours absolument nécessaire de la Grace ; celui-la met sur
le méme plan épicuriens et stoiciens, et par une dialectique incessante va sans
discontinuer du pour au contre pour s’ouvrir finalement dans une soumission
supréme aux inspirations qui I’élévent a ’acte de foi. Nous pourrions esquisser
le parallele suivant :

YVvEs DE PARris PascaL
christianisme christianisme
stoicisme Montaigne<———Epictéte
épicurisme stoicisme
Epicurisme pyrrhonisme dogmatisme
DESCARTES

ce qui dépasse la raison
aristotélisme (souverain bien, sagesse)
épicurisme (volupté, contentement de soi)

stoicisme (vertu, générosité, adhésion a 1’ordre universel).

2 Cf. P. MESNARD : Essai sur la morale de Descartes, p. 176 : « Ayant donc
tiré tout d’abord son stoicisme liminaire dans le sens de ’épicurisme en mettant
l'accent sur la béatitude et la félicité qui I’accompagne, Descartes en remaniant
les notions de passion et de vertu, 'incline cette fois dans le sens de 1’aristoté-
lisme scolastique. »

3 R. DEscARTEs : Principes de la philosophie, préface, éd. cit., t. IX, p. 5.



LE STOICISME DANS L’(EUVRE DE DESCARTES IgI

grand role dans sa morale. Il ne pouvait suivre en effet ni Julien
Hayneuve, ni le P. Yves, celui-la parce que 'abstine, sustine exigeait
presque nécessairement une adaptation qui serait une intrusion dans
le domaine interdit, celui-ci parce que sa vaste conception de I'univers
devait paraitre au philosophe des idées claires une invention oi
I'imagination avait trop de part. Il ne pouvait que préférer la fameuse
distinction entre ce qui dépend et ce qui ne dépend pas de nous,
entre ce qui est en notre pouvoir et ce qui échappe a nos possibilités ;
en limitant ainsi le champ de ses investigations, Descartes se réservait
de rester sur un plan purement humain, sans fermer la porte au
surnaturel, mais sans non plus s’y aventurer.

Ceci, nous le constatons deés le Discours de la méthode. « Ce qui
me contentait le plus de cette méthode, écrit notre philosophe, était
que par elle j'étais assuré d'user en tout de ma raison, sinon parfai-
tement, du moins le mieux qui fiit en mon pouvoir. »  Cette expres-
sion : le mieux qui fitt en mon pouvoir rappelle la fameuse distinction
d’Epictete. Cette autre : user en tout de ma raison indique la ferme
volonté de ne pas dépasser le plan rationnel. La morale provisoire
est annoncée en ces termes : « Afin que je ne demeurasse point irrésolu
en mes actions, pendant que ma raison m’obligerait de I’étre en mes
jugements, et que je ne laissasse pas de vivre le plus heureusement
que je pourrais, je me formais une morale par provision » 2 ; la dis-
tinction d’Epictete est rappelée par 'expression : vivre le plus heureu-
sement que je pourrais, qui s’oppose implicitement a un désir de vivre
plus heureusement que je ne pourrais ; de plus tout demeure rigou-
reusement sur le plan de la seule raison, la résolution dans les actions
compensant provisoirement l'irrésolution de l'intelligence enfermée
dans son doute. C’est la distinction stoicienne qui commande la
troisiéme maxime, qui consiste en ceci qu’il faut plutot chercher a
se vaincre que la fortune, a changer ses désirs plutdt que 1'ordre du
monde 3, enfin a s’accoutumer a croire qu’il n'y a rien absolument
en notre pouvoir que notre pensée ; de plus il s’agit encore ici de
méditations purement rationnelles, malgré le probléme que posent
les rapports de nos possibilités humaines avec un monde surnaturel 4.

1 E. GILsON : René Descaries. Discours de la méthode. Texte et commentaive
texte, p. 21, ligne 18 ; commentaire, p. 225-226.

2 I'bid., texte, p. 25, lignes 20-30, commentaire, p. 246-249.

3 Cf. ErPicTETE : Manuel, VIII : ¢ Ne demande pas que les choses arrivent
comme tu le désires, mais désire qu’elles arrivent comme elles arrivent, et tu
seras heureux. »

4 Sur le probléeme du désir naturel du surnaturel a cette époque, cf. H. DE
Lusac : Surnaturel. Etudes historiques, p. 156-162. Paris, 1945. JULIEN-EYMARD
D'ANGERS : Le désir natuvel du surnaturel. Sébastien de Senlis, Yves de Paris,
Léandrve de Dijon (1637, 1645, 1661), dans Etfudes franciscaines, nouvelle série,
1950, t. I, p. 211-224.



192 JULIEN-EYMARD D’ANGERS

Mais n’anticipons pas; peut-étre trouverons-nous un correctif a ce
qui peut nous paraitre un rationalisme larvé. Attendons.

Ouvrons maintenant les lettres a la princesse Elisabeth. Dans
celle du 4 aoit 1645, Descartes reprend les trois regles, qu’il a mises
dans le Discours de la méthode ; nous retrouvons la troisiéme avec sa
fameuse distinction stoicienne: le sage, tandis qu’il se conduit,
autant qu’il peut, selon la raison, doit considérer que les biens qu’il
ne posséde pas sont aussi entiérement en dehors de son pouvoir les
uns que les autres et il doit, par ce moyen, s’accoutumer a ne les point
désirer ; auparavant dans la méme lettre, commentant cette phrase
de Sénéque : vivere ommes beate volunt, sed ad pervidendum quid sit
quod beatam vitam efficiat, caligant, et cherchant ce que c’est que
vivere beate, 1l avait mis une différence entre I’heur et la béatitude,
en ce que I’heur ne dépend que des choses, qui sont en dehors de nous,
tandis que la béatitude consiste en un parfait contentement d’esprit,
qui ne dépend pas de la fortune, et que les sages peuvent acquérir
sans elle ; considérant, ajoute-t-il, ce que c’est gquod vitam beatam
efficiat, 1l remarque qu’il y a deux sortes de choses capables de le faire,
celles qui dépendent de nous et celles qui n’en dépendent point,
comme les honneurs et les richesses 1. Toujours la méme fameuse
distinction d’Epictéte, mais cette fois transposée dans un sens tout
nouveau. Dans le Discours de la méthode, elle n’était fondée que sur
une certitude pratique, celle qui suffit aux actions de chaque jour ;
dans les lettres sur la morale, elle repose sur 1'évidence métaphysique
du cogito, qui ameéne avec soi l'existence de Dieu et celle du monde
extérieur, toutes choses étrangeres au stoicisme; nous sommes a
présent en plein milieu du pays cartésien. Nulle échappée pour autant
sur un monde ou ’homme pourrait étre appelé a se dépasser lui-
méme ; sans doute la philosophie naturelle suffit & nous faire espérer
pour notre ame un état plus heureux que celui ol elle est a présent 2 ;
mais cette vie future, dont on ne sait méme pas si elle est éternelle,
est entourée comme de brouillard, et nul ne peut dire jusqu’olt
peuvent prétendre nos humaines possibilités dans un au-dela si
maigrement décrit. Qui sait si la défiance prononcée contre les biens
fictifs, ne pourrait pas se retourner un jour contre la vie de la Grace
et la vision béatifique ? Descartes certainement ne le pense pas. Il
n’en est pas moins trés éloigné d'un saint Thomas d’Aquin qui décelait
dans l'esprit humain un désir naturel de voir la cause des causes,
d'un saint Frangois de Sales, qui découvrait dans notre cceur une
inclination naturelle d’aimer Dieu par-dessus toutes choses 3.

1 R. DESCARTES : Lettres sur la movale, éd. J. Chevalier, p. 60-64.

2 Ibid., p. 79 (lettre du 18T septembre 1645 a la princesse Elizabeth).

3 C{. saint THOMAS D’AQUIN : Summa, T a, q. X1I, art. I ; 1a 2 ae, q. 111,
art. VIII, ad 2 um ; saint FraNgors DE SALES: Twaité de amour de Dieu,
livre I, chap. XVI-XVIII, éd. Annecy, t. IV, p. 74-83.



LE STOICISME DANS L'BUVRE DE DESCARTES 103

Si nous ouvrons maintenant le traité des Passions de I’dme, nous
trouverons trois articles, qui nous rappelleront le texte du Manuel.
L’un s'intitule : Des désirs dont I'événement ne dépend que de nous,
Iautre : De ceux qui ne dépendent que des autres causes ; et ce que c’est
que la fortune ; le troisieme : De ceux qui dépendent de nous et d’au-
truz 1. Le premier article nous rappelle la distinction fondamentale :
« L’erreur qu’on commet le plus souvent touchant les désirs, est qu’on
ne distingue pas assez les choses qui dépendent entiérement de nous,
de celles qui n’en dépendent point » ; c’est la fameuse distinction que
nous avons trouvée dans les lettres sur la morale, transposée cette
fois encore du plan stoicien au plan cartésien qui suppose le cogito et
toutes les conséquences immédiates qui le suivent. Le second article
ajoute a cette distinction nouvelle une action, sinon nouvelle, au
moins plus fortement marquée, transposée elle aussi du stoicisme au
cartésianisme, notion qui recoit le nom de Fatalité-Providence 2, car
la Providence est présentée comme une fatalité ou une nécessité
immuable, tout en permettant 'usage plein de notre entiére liberté 3.
Mais c’est ici que les humanistes s'insurgeraient, fidéles qu’ils seraient
a leur double principe d'une nature humaine, non corrompue certes,
mais trés certainement blessée par le péché originel ; ils se demande-
raient quelles seraient les limites de cette liberté cartésienne qui
rend '’homme si parfaitement semblable a Dieu, quelle place égale-
ment pourrait tenir dans l'ordre cartésien, 'ordre chrétien de la
Rédemption, de méme que tout a I'heure, ils étaient autorisés a se
demander comment, dans l'au-deld, le bonheur attendu pourrait
dépasser nos possibilités, sans étre contraire & nos aspirations,
tous problémes importants que Descartes s’était bien gardé de se
poser. Et, des lors, ils comprendraient pourquoi I'auteur du Discours
de la méthode n’avait plus formulé dans ses lettres sur la morale et
dans son traité des Passions de [’dme le reproche qui leur paraissait

1 (Euvres complétes, éd. cit., t. XI, p. 436-440 (art. CXLIV-CXLVI).

2 Cf. P. MESNARD : Essat sur la movale de Descartes, p. 183.

3 P. Mesnard écrit & ce propos (loc. ¢it.) : ¢« A la Fatalité, a la Fortune inhu-
maine (des stoiciens) s’est substitué un ordre spirituel ot I'’humanité s’est réa-
lisées a merveille : I'idée de la Providence est née. Cest le grand mérite de la
génération de 1600 que d’avoir opéré dans les esprits francais cette substitu-
tion. Du Vair qui, pour la réaliser, n'a pas dfi s’y prendre & moins de trois
reprises en a construit du coup son néostoicisme, dans lequel M. Lanson voit
avec justice «la grande ceuvre de philosophie morale de ce temps-1a » (Histoire
de la littiévature frangaise, 17 éd., p. 340). Nous ne pensons pas que tout ceci soit
trés juste. L’humanisme chrétien, avec surtout M. A. Muret et le jésuite M. A.
Del Rio, avait su dégager I'idée de Providence et condamner celle du destin. A
ce point de vue, le stoicisme chrétien de Guillaume Du Vair et de Juste Lipse est
loin de marquer un progrés, puisque la réfutation du stoicisme est a dessein
absente de leur ceuvre (cf. JULIEN-EYMARD D’ANGERS: Le stoicisme en France
dans la premiére moitié du X VIIe siécle. Les ovigines, dans Etudes franciscaines,
nouvelle série, 1951, t. 11, p. 389-410, 1952, t. III, p. 133-159).



194 JULIEN-EYMARD D’ANGERS

essentiel, celui de 1'orgueil, malgré certaines pages sur une humilité,
qui, malgré tout, n’était au fond que cartésienne.

*
* *

Maintenant nous pouvons voir les différences profondes qui,
malgré d’apparentes ressemblances, séparent, voire opposent Des-
cartes et les humanistes chrétiens. Ceux-ci et celui-ld conviennent
en ce qu’ils réfutent et utilisent le stoicisme et les stoiciens ; ils dif-
ferent en ce qu’ils le font dans un esprit trés différent. Descartes ne
souffle mot dans sa morale définitive contre 1'orgueil des stoiciens,
tandis que les humanistes chrétiens font de ce reproche leur accusa-
tion de base. L’apathie stoicienne est attaquée de part et d’autre
avec ferveur, mais du cé6té humaniste au nom d’un hylémorphisme
plus ou moins conscient ; du cdté cartésien au nom d'une physique
nouvelle qui bouleverse toutes les données de la scolastique. Diffé-
rence encore s'il s’agit du souverain bien ; les humanistes chrétiens
ne bliment pas les stoiciens d’avoir proné le désintéressement et
ils savent rendre un discret hommage a la vertu stoicienne ; mais ils
reprochent au Portique de s’étre arrétés en chemin, de ne pas étre
montés jusqu’a Dieu, et par 1a d’avoir 6té a I’homme les moyens de
pratiquer la vertu qu’ils pronent ; Descartes reproche au stoicisme
d’avoir séparé vertu et volupté, entendu dans le sens de contente-
ment de soi’ et d’avoir formulé contre Epicure une objection sans
fondement. Comme la réfutation, I'utilisation est différente ; Descartes
répugne a l'utilisation oratoire des textes stoiciens par ceux qu’il
appelle des philosophes moraux, en qui nous pouvons voir aisément
nos humanistes chrétiens ; par contre il préconise une transposition
scientifique de la discipline morale du Portique, transposition que
nous n’avons rencontrée nulle part ailleurs, pas méme chez Yves de
Paris, bien que celui-ci renvoie fréquemment a Sénéque pour illustrer
ses théories sur 1’ordre hiérarchique de I'univers. En ce qui concerne
I'utilisation de fond du stoicisme en tant que tel, tandis que Julien
Hayneuve éléve sur le plan surnaturel 'abstine, le sustine stoiciens
en renvoyant d’ailleurs a saint Augustin, tandis que le P. Yves de

1 11 faut dire toutefois que dans les Principes de la philosophie Descartes
déclare que les stoiciens n’ont pas répudié la joie intellectuelle ; il écrit (éd.
Ch. Adam et P. Tannery, t. IX, p. 311): « Ainsi lorsqu’on nous dit quelque
nouvelle, I’dme juge premiérement si elle est bonne ou mauvaise et, la trouvant
bonne, elle s’en réjouit en elle-méme d’une joie qui est purement intellectuelle
et tellement indépendante des émotions du corps, que les stoiques n’ont pu la
dénier & leur sage, bien qu’ils aient voulu qu’il fit exempt de toutes passions. »
Plus tard, dans ses lettres sur la morale, ayant pris un contact direct et person-
nel avec le De vita beata de Séneque, Descartes changera d’opinion et se mon-
trera encore plus sévére pour le stoicisme.



LE STOICISME DANS L'EUVRE DE DESCARTES 105

Paris donne au stoicisme dans son échelle des valeurs une place qui
lui permettra de servir de marchepied pour parvenir a la Foi avec le
secours absolument nécessaire de la Grace, Descartes utilise la dis-
tinction d’Epictéte entre les biens qui dépendent de nous et ceux
qui n’en dépendent pas, distinction qu’il fonde d’abord sur la certi-
tude pratique nécessaire a l'action, ensuite sur l’évidence métaphy-
sique du Cogrto, distinction qu’il transpose dans le seul sens de la
générosité cartésienne, sans laisser prévoir une échappée possible vers
un monde de la surnature, distinction surtout commode parce qu’elle
lui permet de rester sur un plan purement rationnel, d’ou il ne veut
nullement s’évader 1.

Ce résumé nous permet de voir la divergence fondamentale qui
sépare Descartes et les humanistes chrétiens ; c’est une question de
principe. Tout de suite nous verrons que nous sommes dans deux
domaines différents ; le principe qui dirige les humanistes chrétiens
dans leur réfutation et dans leur utilisation du stoicisme est d’origine
théologique et s’inspire de 1'adage théologique célébre : « Spoliatum
gratuitis, vulneratum in naturalibus » ; par le péché originel '’homme
est dépouillé des dons gratuits, blessé dans ses dons naturels ; parce
qu’il est blessé, il est capable d’erreur, et par suite les stoiciens doivent
étre I'objet d’'un examen sévere et d'une réfutation rigoureuse ; parce
qu’il n’est que blessé, il est capable de vérité, et par suite ce que les
stoiciens ont pu découvrir de véritable, doit étre soigneusement trié,
utilisé, bien plus repris, parce que tout ce qui est vrai, dans l'ordre
dogmatique et moral, est propriété du christianisme et en utilisant les
vérités connues du paganisme, les chrétiens ne font que recouvrer
leur propre bien. Tout autre est la position de Descartes en raison
de son fameux point de départ: « Je révérais la Théologie» et le

t Ici se posent de nombreux problémes cartésiens ; nous en distinguerons
trois : 1° I'un subjectif, celui de la sincérité de Descartes : en transposant ainsi
la morale du plan de la foi a celui de la seule raison, Descartes a-t-il vu les
dangers qu'il pouvait faire courir & la Foi de ses péres ? 2° I’autre objectif, celui
des contemporains de Descartes : ceux-ci ont-ils vu les dangers de l'orientation
nouvelle ? 3° le dernier philosophico-théologique : est-il possible de construire a
partir de la morale naturelle de Descartes une morale qui serait surnaturelle et
qui correspondrait aux exigences de la Foi ? Pour nous, nous ne le croyons pas.
Dans cette tentative, deux difficultés se feraient jour, que nous avons indiguées
au passage : a) en liant vertu et contentement de soi, Descartes met ’homme en
défiance contre les purifications mystiques, qui justement dissocient vertu et
contentement de soi; b) en recourant a la distinction stoicienne entre les biens
qui dépendent de nous et ceux qui n’en dépendent pas, Descartes rend difficile-
ment explicables les rapports du surnaturel et du naturel, qui sont I'un des
points les plus difficiles et importants de la théologie. Pour ces deux raisons,
nous pensons que Descartes, s’il avait voulu transposer sa morale sur le plan
supérieur de la foi, aurait rencontré des difficultés analogues a celles qu’il ren-
contra, lorsqu’il voulut esquisser une explication cartésienne du dogme de
I’Eucharistie.



196 JULIEN-EYMARD D’ANGERS

reste ; le principe qui le dirige dans son utilisation et dans sa réfuta-
tion du stoicisme est donc purement rationnel et n’a rien a voir avec
le dogme du péché originel ; parce que le bon sens est la chose du
monde la mieux partagée, parce que les notions premiéres sont
infuses & tout esprit humain, parce qu’enfin les sages anciens ont pu
mieux que les autres mettre en valeur ces richesses premiéres, il faut.
examiner ce que ceux-ci ont écrit, et tacher a renchérir par-dessus
eux, en ajoutant quelque chose a leurs préceptes, car ainsi on peut
rendre ces préceptes parfaitement siens, et se disposer a les mettre
en pratique I.

Notre conclusion sera donc qu’avec Descartes une nouvelle orien-
tation est donnée a la morale. C’est au XVIII® siécle, aprés la mort
de I'humanisme chrétien, que l'on s’en apercevra.

JULIEN-EYMARD D’ANGERS.

I R. DEsScARTES : Lettres sur la morale, éd. J. Chevalier, p. 58. Lettre du
21 juillet 1645 a la princesse Elisabeth.



	Sénèque, Épictète et le stoïcisme dans l'œuvre de René Descartes

