Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 4 (1954)

Heft: 2

Artikel: Dogmatique et philosophie dans les "prolégoménes” de Karl Barth
Autor: Widmer, Gabriel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380608

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOGMATIQUE ET PHILOSOPHIE
DANS LES « PROLEGOMENES »
DE KARL BARTH

A Toccasion de la parution en frangais du premier volume de la
Kirchliche Dogmatik * de Karl Barth, ne convient-il pas a une revue
de théologie et de philosophie de se demander quel est le role de la
philosophie dans 1'élaboration des prolégomeénes a une dogmatique
réformée ? Dans cette étude, nous ne critiquerons pas les diverses
interprétations de la pensée de Barth données a ce sujet, mais nous
tenterons de dégager sa position. Cette introduction a la dogmatique
commande ses développements ultérieurs; l'auteur I’a recomposée
pour éviter d’étre considéré comme un théologien existentialiste,
disciple de Kierkegaard 2. Sur le probléme qui retiendra notre atten-
tion, cet exposé préliminaire est explicite et décisif.

Le dogmaticien pourrait laisser dans 1'ombre la question des
rapports entre la philosophie et la théologie, si l'histoire de cette der-
niere ne 'avertissait du danger que court toute ceuvre édifiée sur les
fondements instables d’une philosophie implicite et toujours chan-
geante. L’exemple de la théologie catholique mariée a I'aristotélisme,
celui de la théologie libérale contaminée par les idéalismes kantien et
postkantien obligent le dogmaticien, s’il veut faire ceuvre valable, a
appuyer sa réflexion sur des fondements légitimes.

Poussé par les exigences de sa discipline, Barth envisage ce pro-
bléme non pas comme une digression, mais comme un acte d’obéis-
sance a sa vocation de docteur de I’Eglise. Par fidélité a 1’'Evangile, 1l
renvoie dos a dos les théologiens catholiques prisonniers de la restau-
ration du réalisme thomiste et les théologiens libéraux inféodés aux

1 KARL BARTH : Dogmatique. Premier volume, La doctrine de la Parole de
Dieu, prolégomeénes a la dogmatique, Genéve, Editions Labor et Fides, 1953,
deux fascicules de 288 et 189 p. Cette traduction est due pour le premier fasci-
cule a M. D. de Rougemont, pour le second a M. P. Maury ; elle a été revue
par MM. F. Ryser et J. de Senarclens, qui seront avec d’autres collaborateurs
les traducteurs des prochains volumes. Une note n’autorise pas un jugement
sur cette traduction; cependant, elle nous parait dans l’ensemble fidéle au
texte original; sans étre lourde, elle 1'éclaire et sa lecture sera attachante,
méme pour ceux qui ne sont initiés ni a la langue, ni & la pensée de Barth.
Nous la citerons, en faisant précéder la pagination de I ou II, selon que les
citations appartiennent au premier ou au second fascicule de ce premier volume
qui n’en forme qu'un dans l'original.

2 Cf. I'avant-propos de la seconde édition, I/p. IX ss., surtout p. XI ss.



Qo ' GABRIEL WIDMER

philosophies de la croyance, de la raison pratique et du sentiment.
Va-t-il, aprés cette double rupture et ce double refus, lier les dévelop-
pements de son ceuvre au sort des philosophies actuelles, les courants
existentialistes et phénoménologiques ? Certains lecteurs bien informeés
le pensent. L’examen approfondi des prolégoménes ne nous permet
pas de partager cette appréciation, sans y apporter de grandes
réserves.

Barth ne cherche pas a donner une solution au probléme des
relations entre la philosophie et la théologie systématique ; pour lui,
le réle des diverses disciplines philosophiques demeure problématique
dans la dogmatique. Nous montrerons qu’il met entre parentheses la
philosophie, en suspend la démarche, sans faire intervenir des raisons
personnelles, mais par respect de la Parole de Dieu. Pourtant le
dogmaticien use de sa réflexion critique ; la philosophie mise entre
parenthéses tend alors a rentrer en scéne dans les interprétations
(Barth dirait les illustrations) que le théologien donne des dogmes.
Pour se mettre en garde contre cette ingérence, le théologien devra
clairement apercevoir les points d’accrochage ol la théologie se
heurte a la philosophie. Ce sont les théses que nous allons préciser.

* * *

Qu’est-ce que la philosophie pour Barth ? Ses prolégomeénes ne
répondent pas & cette question. Nul souci chez leur auteur de définir
la nature, les principes et les -exigences de cette discipline. Les pro-
blémes philosophiques ne l'intéressent pas en tant que dogmaticien.
I1 serait donc absurde de vouloir le rattacher & un courant philoso-
phique, qu’il soit idéaliste, réaliste, spiritualiste ou existentialiste.
Que le philosophe soit philosophe et le théologien dogmaticien, que
chacun définisse le statut de sa science, c’est le seul moyen pour ne
pas tomber dans les « hérésies » et les égarements de la pensée catho-
lique, moderniste (ou libérale). Barth ne nous donne pas dans ses
préliminaires, une étude de théologie historique et positive sur le
réle des philosophes dans I'élaboration des théologies tradition-
nelles ; on n’y trouvera nulle part un exposé sur les positions des Péres
apologétes, de Clément d’Alexandrie, de saint Augustin, de saint
Thomas ou des réformateurs.

Barth cite la philosophie avec les autres sciences morales : I'éthique,
la psychologie, la pédagogie, la politique, en faisant remarquer que
leurs normes ne sont pas celles de la théologie 1. La philosophie fait
partie de la culture humaine ; n’est-ce pas l'indice que Barth la

I 1l n’y a de critére de la dogmatique que si le critére de la prédication
de I'Eglise est non pas une philosophie, une éthique, une psychologie, une -
pédagogie, mais la Révélation attestée dans I'Ecriture sainte» (I/269).



DOGMATIQUE ET PHILOSOPHIE CHEZ K. BARTH oI

considére a la lumiére des travaux de Dilthey, de Troeltsch et des
théoriciens allemands de la culture ? r

La prédication de I'Eglise retentit dans le monde, entre en con-
tact avec les multiples sciences morales, qui l'interprétent et la trans-
posent sur un plan qui n'est pas le sien, en la jugeant a l'aide de
régles inadéquates. Dans ce heurt plus ou moins violent, le dogmati-
cien cultivé est tenté de devenir un allié de la culture et de n’étre plus
qu'un philosophe de la religion a coté des philosophes des sciences,
des arts; il est distrait de sa vocation spécifique par I'éclat et le
succés de ces disciplines 2.

La métaphysique (songeons a l'intellectualisme de la scolastique
classique), 'éthique (pensons au moralisme de la théologie moderne),
la psychologie (considérons les données de la conscience dans la
théologie subjectiviste) entrent en conflit avec la dogmatique authen-
tiquement chrétienne non pas a 1'étage des systémes achevés, mais
au plan des normes constitutives des disciplines.

Philosophie et théologie ne se rencontrent pas, selon Barth, comme
le veut la méthodologie traditionnelle, au plan des essences, des
natures, des principes, des définitions, mais au plan des critéres.
C’est pour cette raison que nous ne trouvons pas de définition du
terme philosophie dans les prolégomeénes, ni des emprunts explicites
a des systémes déterminés. L’attitude en face de toutes les philoso-
phies demeure critique.

La maniére barthienne d’aborder le probléme philosophie-théo-
logie n’est pas celle d'un saint Thomas, par exemple; ce dernier
emprunte ses définitions a Aristote, les intégre a la théologie tradi-
tionnelle (celle de saint Augustin, du Pseudo-Denys, de Jean Damas-
céne), en leur faisant subir des transformations profondes. Mais pour
Barth, la philosophie quelle qu’elle soit, ne saurait étre une prépara-
tion a la théologie et sa servante necessaire. Aucune vue synthétique
chez lui analogue a celle de I’Ecole entre les vérités rationnelles et
démontrables et les vérités révélées, entre la fonction immanente,
scientifique de la raison et sa fonction métaphysique, transcendante.
Chez l'un, préoccupation de concilier sans confondre ; chez 'autre,
souci de séparer sans possibilité de rattacher 3.

De méme, le climat de la theologie libérale (celle de Sabatier, pour
prendre un exemple connu de nos lecteurs francais) différe profondé-

I « On ne saurait imaginer la prédication ecclésiastique comme étant dans
le monde un élément de culture, d’éducation, de progrés social, etc., nécessai-
rement paré d'une évidence illuminatrice » (1/163).

2 ¢ On pourrait examiner le contenu de cette prédication d’un point de
vue philosophique, gnoséologique, logique, psychologique, ou bien considérer
sa forme d’un point de vue historique, éthique, pédagogique, politique » (I/242).

3 Sur la position historique du probleme au XIIIe siecle, cf. M.-D. CHENU,
O.P.: La théologie comme science auw XIIIe siécle, pro manuscripto, 1943.



02 GABRIEL WIDMER

ment de celui dans lequel respire la pensée de Barth. L’auteur de
I'Esquisse d'une philosophie de la veligion d’aprés la psychologie et
!’histoire, renonce A la suite de Ritschl, a recourir a toute donnée
métaphysique et se contentera des données de la psychologie scien-
tifique et de I'histoire critique pour développer une philosophie de
la religion scientifique, universellement valable, qui se substitue a la
dogmatique, dont les prétentions sont désueétes. La théologie révélée
est détronée de son rang de science supréme, qu’elle avait usurpé sous
le régne de la scolastique (catholique ou réformée). Elle est ramencée
au rang d’'une science parmi d’autres sciences!. Selon Sabatier,
philosophie (entendons philosophie du devoir et de la croyance) et
théologie s’appuient l'une sur l'autre, lorsque le théologien, de
dogmaticien, devient apologéticien.

Plus voisine de la tradition et pourtant fort éloignée de la posi-
tion de Barth est la maniere dont Auguste Lecerf a compris notre
probléme. Lecerf (et en cela il est classique) étudie I’ensemble des
solutions du probléme, celui de la possibilité d'une philosophie de
la religion et celui de I'autonomie de la dogmatique réformée. Il exa-
mine et critique les droits que font valoir la raison spéculative, la
raison pratique et le sentiment de constituer une connaissance spéci-
fiquement religieuse 2. Pour Lecerf, comme pour Barth, ces questions
liminaires visent a énoncer aussi clairement que possible les critéres
respectifs des sciences morales ou exactes et ceux de la dogmatique ;
mais a la différence de Barth, il prend trés au sérieux les problémes
philosophiques. Pour le théologien néo-calviniste, la philosophie
(pourvu qu’elle soit un réalisme modéré), dialogue avec la théologie
non sur le seuil, mais a l'intérieur de I’édifice théologique 3.

Ce bref rappel de trois maniéres d’approcher le probléme philo-
sophie-théologie nous aidera, semble-t-il, a prendre conscience de
Ioriginalité de la pensée barthienne. Elle consiste dans un effort pour-
suivi de distinction et d’opposition entre démarche philosophique et
recherche théologique. Cet effort est tenté au départ, au moment ol
il faut choisir entre la culture et la révélation. Cette option décisive

orientera toute la dogmatique.

I AUGUSTE SABATIER : Les religions d’autorité et la veligion de I'Esprit,
Paris, Fischbacher, 1904 : «Il n’est plus question pour la théologie d’étre la
reine, mais la sceur des autres sciences et de se faire accepter comme telle »,
p. 523.

2 AUGUSTE LECERF: De la nature de la commaissance veligieuse, Paris,
Editions « Je sers», 1931, p. 28 ss.

3 AUGUSTE LECERF: Du fondement de la spécification de la connaissance
religieuse, Paris-Genéve, Editions « Je sers» et Labor, 1938, p. 36 ss.



DOGMATIQUE ET PHILOSOPHIE CHEZ K. BARTH 93

Les critéres culturels, ceux de la morale, de la psychologie, de la
pédagogie, de I'histoire, etc., et par conséquent ceux de la philoso-
phie, ne sont pas, aux yeux du dogmaticien, habilités pour porter un
jugement ou une appréciation sur la prédication de I'Eglise ; seule
la Parole divine (qu’il ne faut pas confondre avec son organe, I'Ecri-
ture sainte) le peut. En effet, ces normes élaborées rationnellement a
partir de 'expérience et de 'observation, relévent de ce que I'auteur
du quatriéme évangile appelle le « monde », comme les systémes qui
en découlent. Etant de ce « monde », comment pourraient-elles juger
Dieu et sa Parole ? Ce sont elles, au contraire, qui sont sous le juge-
-ment divin. Certes, Barth leur reconnait une validité relative ; mais
cette validité ne saurait étre fondée et justifiée par Dieu comme la
Révélation.

Les dogmatiques catholiques, réformées et libérales divergent
dans leurs normes fondamentales, leur critériologie. Barth s’en rend
compte ; c’est pour cette raison qu’il cherche a purifier la régle de
base de la dogmatique réformée : la Parole de Dieu, de tout apport
culturel. I1 veut éviter de tomber dans les compromis et les confusions
de la théologie catholique et de la théologie moderniste. La Parole de
Dieu est le jugement actuel de Dieu ; ce n’est donc pas une régle
énoncée par le « monde », par une culture, par une civilisation ; mais
une régle dont Dieu est 'auteur et dont il se sert pour juger le monde
et lui communiquer sa volonté et ses promesses. Elle est aussi le
moyen donné par Dieu a son Eglise pour lui permettre de corriger sa
prédication trop souvent mélée d’éléments culturels.

Le dogmaticien réformé ne peut faire autrement que de mettre
entre parenthéses le souci philosophique, parce que le critére révélé
n’est pas dans I’économie présente une norme philosophique. Au jour
du Jugement seulement, la Parole appréciera la culture et la philo-
sophie des hommes ; elle est aujourd’hui actuelle, efficace et valable
dans I'Eglise seulement. Quant a la philosophie, elle peut étre étudiée
dans 1'Eglise, elle devient alors théologie .

Il n’y a donc pas de commune mesure entre les normes culturelles
et les normes ecclésiastiques et dogmatiques, puisqu’il n'y a «de
travail dogmatique que si le critére de la prédication de I'Eglise est
non pas une philosophie, une éthique, une psychologie, une politique,
mais la Révélation attestée dans I’Ecriture sainte » 2. Dans ce con-
texte, le probleme de I'éventuelle supériorité de la théologie sur telle
ou telle philosophie particuliére s’évanouit et le dogmaticien ne sera
plus exposé au danger de concevoir sa science comme une « philo-
sophie théologique de la culture » 3. Si on peut exiger du théologien

r 1/4. — * I/269.
3 I/270.



04 GABRIEL WIDMER

qu’il n’utilise pas des critéres philosophiques acceptables dans
d’autres domaines, cela ne signifie pas qu’il doit ignorer la culture et
la philosophie z.

Aprés le heurt de la théologie et de la culture, un deuxiéme point
d’accrochage entre la dogmatique et la philosophie découle des
remarques précédentes : les critéres de ces deux disciplines ni ne se
completent, ni ne coincident, mais ils tendent & se contaminer ; le
théologien averti devra veiller ici encore a éviter toute confusion. Il
se souviendra qu’il n’y a rien de commun entre le Dieu de la Bible et
le Dieu des philosophies, «la cause premiére, le souverain bien, le
esse a se ou Vens perfectissimum... » 2

*k
% *

La séparation entre la théologie et la culture, la distinction entre
les normes de la dogmatique et celles de la philosophie ne résultent
pas d’une opération de l'intelligence du dogmaticien, mais de l'inter-
vention de la Parole divine. Cependant, pour exprimer et formuler sa
recherche, le théologien est obligé d’user d'un langage conceptuel et
par conséquent d'un moyen d’expression rationnelle 3. Ce recours
pose un probléme pour une dogmatique dont le critére constitutif est
la Parole de Dieu. Barth y consacre un chapitre, ol il décante cette
norme de tout caractére physique, animiste et magique ; il y découvre
un caractére personnel, puisque «la Parole de Dieu n’est pas un
phénomeéne irrationnel, mais rationnel » 4. Barth n’est donc pas un
théologien du numineux comme R. Otto.

Le langage humain, au lieu d’étre l'interpréte fidéle de la Parole
divine, ne peut, a cause de son origine, lui étre conforme. La Parole
de Dieu fait éclater les déficiences et les faiblesses de tout langage et
vy manifeste I'incapacité totale de la pensée humaine a la saisir d’une
maniére adéquate. En effet, «les concepts au moyen desquels nous
cherchons a exprimer la vérité divine ne peuvent que révéler leur
inadéquation fondamentale pour nous renvoyer sans cesse, au-dela
d’eux-mémes, au probléme tel qu’il nous est posé par I’Ecriture » 5.
I1 y a donc toujours un hiatus entre nos formulations des dogmes et
le témoignage scripturaire, auquel cette coupure nous oblige a cons-
tamment revenir.

1 I/270, et plus bas: « Il est légitime, il est nécessaire... que le théologien
ait une formation scientifique au sens général de ce terme, qu’il soit familier
avec la pensée du philosophe, du psychologue, de ’historien, de ’esthéticien. »

2 II/9o.

3 ¢...si I'on se rend compte que la dogmatique... comporte une formula-
tion rationnelle... rapportée a 1’Ecriture, on ne se scandalisera pas de certaines
formules logico-grammaticales. » 11/3.

4 I/130.

5 11/6q.



DOGMATIQUE ET PHILOSOPHIE CHEZ K. BARTH 05

Avec cette question de l'expression du donné révélé en dogmes et
en dogmatique, nous avons affaire a un troisiéme point d’accrochage
de la théologie avec la philosophie : « L’inadéquation fondamentale
de nos concepts signifie non seulement que nous pouvons étre exposés
aux attaques de la philosophie (ce qui ne serait pas grave, puisque la
philosophie comme telle est incompétente), mais encore aux erre-
ments de la théologie elle-méme. » * Ne disposant pas d'un langage
spécifique, la théologie se voit contrainte d’employer les mémes mots,
la méme syntaxe, la méme logique que le philosophe. La réflexion
critique du théologien «reste toujours plus ou moins marquée par
quelque philosophie, et pourtant il s’agit de la relier a 1'objet de la
prédication, de telle sorte que son exercice ne soit pas régi par son
origine et son essence humaines, mais bien par son objet divin» 2.
Faut-il alors simplement considérer la philosophie comme un instru-
ment de la pensée humaine ? Nous risquerions de retomber dans les
difficultés soulevées par les dialecticiens et leurs adversaires au
moyen age. Reconnaissons seulement avec Barth qu’il « n’est pas en
notre pouvoir de nous prémunir en fait contre toute intrusion de la
philosophie dans la dogmatique... ni d’assurer en fait a notre réflexion
critique une convenance rigoureuse avec son objet divin » 3.

Formulation théologique et formulation philosophique ne se
recoupent cependant pas. Le langage philosophique, selon Barth, est
spéculatif, mythique ; le langage théologique reléve de l'histoire, de
I'intervention de Dieu dans le monde : « Le mythe est la forme pri-
mitive de la spéculation et la spéculation est I'expression de 1'essence
du mythe. » 4 I1 y a pourtant un échange constant et inévitable entre
ces deux types de langages : « Les concepts d’'une métaphysique pure
peuvent toujours devenir concepts de la prédication et inversement. » s

Mais cet échange dans la sphére du langage fait courir a la dogma-
tique le danger de se transformer en gnose mythique. Si «la dogma-
tique est une gnose, une métaphysique fondée sur elle-méme et indé-
pendante de la prédication, aussi profonde et conséquente qu’elle
apparaisse scientifiquement, elle n’est plus une dogmatique » 6. Cette
menace se dessine, par exemple, dans la théorie des vestigia trinitatis,

1 Ibid. Ce serait le lieu ici de rappeler avec G. Marcel qu'on ne peut
« encapsuler » Dieu dans des concepts.

z 1/82.

3 Ibid. Cette citation répond a l'objection souvent adressée a Barth: Si
la dogmatique implique une réflexion critique, comme vous le dites, le dog-
maticien en y recourant use de sa pensée ; or tout acte de pensée suppose une
philosophie, donc le travail du dogmaticien ne peut se passer d’une philo-
sophie.

4 1I/33.

5 I/267. Barth en déduit que « le domaine des objets l1égitimes de la dog-
matique est mouvant ».

6 1/267.



96 GABRIEL WIDMER

dans la définition de la notion de personne dans le dogme trinitaire
et christologique. L’étude de tels sujets nous montre que « ce n’est
pas le langage qui contient la Révélation, mais la Révélation... qui
contient le langage » 1.

Le dogmaticien ne peut sortir par lui-méme de sa situation para-
doxale : ministre de la Parole divine, il doit recourir au langage de
son temps, pour pouvoir critiquer la prédication de I’Eglise actuelle
selon le critére de la Parole de Dieu. Il ne peut en inventer un autre,
puisque Dieu lui-méme en use pour s’y dévoiler et s’y voiler tout a la
fois.

A la différence de la théologie thomiste (et en un sens différent de
la théologie orientale), dont la théologie cataphatique débouche sur
une théologie apophatique 2, Barth note la simultanéité de ces deux
aspects de la théologie, « parce qu’elle utilise le langage humain, et
aussi une philosophie ou un conglomérat de toutes sortes de philo-
sophies » 3. La théologie ne peut donc jamais atteindre une pureté
qui lui est refusée ; elle doit se contenter de cet éclectisme que criti-
quait au nom d’'une philosophie de la cohérence L. Brunschvicg 4.
Elle hésite toujours entre le oui et le non en présence des philoso-
phies, de leurs langages, tout en restant attachée a la promesse de
Dieu, qu'un jour cette situation inconfortable et dangereuse cessera s.

% ¥ *

Les problémes relatifs a ces trois premiers points d’accrochage
dépendent de l'anthropologie, qui décide du point de départ de la
recherche philosophique ou théologique.

Le philosophe part d'une donnée immédiate de la réalité, de la
conscience ou de la pensée, d'un fait premier et primitif. I1 découvre
cette donnée ou ce fait, apres avoir mis en doute et en question les
autres données et les autres faits susceptibles d’étre immédiats et
primitifs. S’il vient a douter de cette donnée ou de ce fait immédiate-
ment vérifiable, il désavoue son effort et ruine sa recherche.

Le théologien ne part ni d’'un donné, ni d'un fait découvert en
lui-méme soit intuitivement, soit par raisonnement ou déduit du
monde, de la nature ou de I'histoire. Il ceuvre a partir d’une réponse

1 11/44.

z Cf. J. MaRITAIN : Distinguer pour univ ou les degrés du savoir, Paris,
Desclée De Brouwer, 1946, p. 468 ; V1. Lossky : Essai suy la théologie mystique
de I'Eglise d’Ovient, Paris, Aubier, 1944, p. 23 ss.

3 I/161.

4 L. BRUNSCHVICG : La raison et la veligion, Paris, Alcan, 1939, p. 115 ss.

5 Au début du XIXe siécle, malgré le renouveau biblique, la philosophie
ambiante s’impose, parce que les dogmaticiens n’ont pas mesuré les consé-
quences de leur adoption du kantisme ou de I'hégélianisme (I/263). La dog-
matique tombe dans le causalisme physique, lorsqu’elle s’édifie sur l'aristo-
télisme (I/66). Deux exemples ou le oui I'a emporté sur le non, selon Barth.



DOGMATIQUE ET PHILOSOPHIE CHEZ K. BARTH Q7

donnée & un ordre de Dieu ; il obéit & un commandement divin qui
est la raison d’étre de son existence et de son travail 1.

Lors de la parution de la premicre édition des prolégomenes a la
dogmatique, Gogarten reprochait a Barth d’avoir oubli¢ d’exposer au
début une anthropologie ; il proposait comme base de cette étude, le
fait de l'incarnation de la Parole. Dans la seconde édition de son
ouvrage, Barth lui réplique : « La réflexion théologique basée sur I'in-
carnation de la Parole se distingue d’une réflexion philosophique en
ceci qu’elle congoit cette incarnation comme un acfe et non pas comme
un état — tel que I'union du sujet et de I'objet, la relation de 'homme
a Dieu ou vice versa — état qui serait alors le principe fondamental
dont la dogmatique aurait & faire I'exégése. Mais si I'incarnation est
concue comme un acte, il faut alors commencer a distinguer le termz-
nus a quo (Dieu en soi) et le terminus ad quem (Dieu pour nous),
pour ensuite les rapporter I'un & l'autre, lorsqu’on décrira l'acte
comme tel. » 2

Pour Barth, la démarche philosophique part d'un donné imma-
nent A la nature humaine ; elle en déduira un certain nombre de
conséquences : ce donné est la condition d'un rapport entre le moi et
le monde, ou entre le sujet et Dieu... La théologie, par contre, fidéle a
I’Ecriture, s’appuie sur la distinction entre Dieu tel qu’il est en lui-
méme (Deus absconditus) et tel qu’il est pour nous (Deus revelatus)
et 'homme, sa créature, dont le statut varie avant et apres la chute,
avant et apreés la rédemption. Cette séparation entre Dieu et I'homme
est le fait de la volonté créatrice. L'acte de 1'Incarnation surmonte
cette séparation, sans la supprimer, d’aprés la libre souveraineté de
Pamour de Dieu ; il n’est donc pas constitutif de la nature humaine
et n’est pas exigé par elle.

Le théologien doit refuser tout immanentisme, comme celui que
I'on trouve, par exemple, dans le cartésianisme, auquel Barth adresse
de vives critiques. Descartes ne découvre-t-il pas les preuves de Dieu
dans la conscience du sujet ? Les méthodes d’analyse réflexive et
d’intériorité pratiquées par Descartes, Maine de Biran, Lachelier, etc.,

1 ¢ Le théologien n’a qu’'une chose a faire: réfléchir sur la maniére dont
I'Eglise se comporte vis-a-vis de cet unique commandement (la prédication).
Qu’une philosophie, qu'une histoire de I’esprit s’applique & méditer sur quelque
«immédiat » découvert ailleurs que dans ce commandement, nous n’avons
rien & y objecter. Mais qu’on ne s’imagine pas qu’une telle philosophie ait
le moindre rapport avec la tiche de la théologie» (I/53).

2 1/166, cf. cette citation typique d’une théologie de I'immanence et de
I'immédiateté : « La religion n’étant pas une idée, mais un rapport avec Dieu...
la religion parfaite, c’est la réalisation parfaite du rapport avec Dieu et du
rapport de Dieu avec les hommes. Et ce n’est point, de leur part, une spécu-
lation théorique ; c’est le résultat immédiat et pratique de ’expérience interne
qu’ils ont faite et font tous les jours.» A. SABATIER : Esquisse d'une philoso-
phie de la veligion, Paris, Fischbacher, 1897, p. 176.



98 GABRIEL WIDMER

que Barth ne cite pas, mais qu'il classerait parmi les inspirateurs du
libéralisme, postulent sous des modalités diverses une relation don-
née entre le sujet pensant ou voulant et Dieu. Tout autre est le
« postulat » de la théologie ; il consiste a « fonder la certitude du moi
sur la certitude de Dieu, de mesurer la premiére a la seconde et donc
de partir de la certitude de Dieu, sans attendre de la certitude du
moi aucune légitimation de ce point de départ. C’est seulement
lorsque ce point de départ est posé en fait, qu’il peut étre secondaire-
ment, provisoirement et relativement, légitimé par la nécessaire cer-
titude du moi. »

Mais toute philosophie n’est pas forcément philosophie du sujet
et de la conscience ; elle peut étre philosophie de 1'objet et de I'étre.
Barth, aprés avoir dénoncé les dangers de 1'idéalisme immanentiste,
va-t-il se tourner vers le réalisme aristotélicien ? Non, car « nous nous
garderons bien, dit-il, d’opposer a Descartes une autre philosophie
qui paraitrait mieux correspondre aux préoccupations théologiques ;
fatigués de Descartes, nous ne nous jetterons pas dans les bras d’un
Aristote ou d'un Thomas d’Aquin » 2.

La philosophie, qu’elle soit aristotélicienne, cartésienne, phénomé-
nologique, existentielle, ne pourra jamais offrir une base anthropolo-
gique légitime et justifiable pour une dogmatique. Le théologien ne
choisit pas son point de départ ; mais Dieu le choisit pour lui, en
intervenant par sa Parole : « C'est dans la réelle connaissance de la
Parole de Dieu, ot ce point de départ sera pris, et 1 seulement, que
se produit I’événement qui rend possible ce départ. » 3 Aucune philo-
sophie, fat-elle celle qui surmonterait les difficultés soulevées par le
réalisme et 'idéalisme, ne peut démontrer la validité et la légitimité
du point de départ théologique, dont les facteurs anthropologiques
sont foncierement différents de ceux des philosophies.

L’homme, méme s’il est un philosophe de l'intériorité, ne peut se
prévaloir, en présence de la Parole de Dieu, d’aucune disposition
intérieure, qui lui permettrait de connaitre Dieu naturellement.
Tout homme doit passer par la grace de Dieu offerte en Christ, parce
qu’il est non capax infiniti, étant homo peccator 4. Tel est l'ordre
concret et divin qui fonde I'incarnation. Les problémes philosophiques
relatifs & la capacité de 'homme a connaitre l'infini n’ont plus de
signification pour le théologien. ,

Toute anthropologie philosophique (et c’est pour cette raison que
le dogmaticien doit les connaitre) fait oublier la divinité du Christ,
en réduisant sa double nature & son humanité ; car elle ne peut faire

t I/190. On peut se demander si Barth est un interprete fidéle de Des-
cartes ou s'il ne gauchit pas sa position, comme l'ont fait des commentateurs
allemands, dans le sens de l'idéalisme absolu.

2 1/189. — 3 I/190. — 4 I/214.



DOGMATIQUE ET PHILOSOPHIE CHEZ K. BARTH (0]9]

autrement que de centrer I'homme sur lui-méme, aprés I’avoir choisi
comme point de départ. La théologie de I’Aufklirung, par exemple,
«refuse d’admettre que Jésus-Christ est Dieu en soi-méme avant
d’étre Dieu pour nous et lie nécessairement sa divinité a l'existence
de 'homme » T ; elle oublie 'ordre concret de Dieu. Pourquoi ce refus
et cette omission ? Parce que ses emprunts a la philosophie du
XVIIIe siécle I'entrainent sur la voie de l'anthropocentrisme, pour
lequel « I'homme devient indispensable a Dieu » 2. Seul le recours aux
enseignements du dogme trinitaire dissipe cette confusion entretenue
par la philosophie entre I'’humain et le divin, entre la « pistis» et la
« gnosis » et empéche 'homme de disposer de Dieu 3.

%k
* *

En résumé, I'examen précédent nous apprend qu’en droit la
philosophie ne devrait jouer aucun réle dans les prolégoménes & une
dogmatique fidéle a la Parole de Dieu ; en fait, cependant, « les théo-
logiens ont toujours utilisé le langage de la philosophie de leur temps
et il en sera ainsi jusqu’a la fin du monde » 4... et les commentateurs
de chercher les emprunts de Barth a 1’hégélianisme, a l'existentia-
lisme, etc. Si le théologien doit se servir du langage philosophique de
son époque, il doit veiller & sauvegarder la spécificité des critéres théo-
logiques dés ses premieres démarches. Il ne refusera pas aux critéres
des autres sciences une validité qui leur est propre, mais n’en usera
jamais. Pourquoi ? « Parce qu’aucun critére ne saurait remplacer,
suppléer, représenter la Parole de Dieu. La philosophie, la morale, la
politique, etc., ont leur valeur et leur droit dans leur domaine, mais
ce sont la philosophie, la morale et la politique de I'homme pécheur
et perdu, et leurs verdicts, si profonds, si vrais qu’ils soient, ne
sauraient juger la Parole qui, au nom de Dieu, est adressée a cet
homme pécheur et perdu; ils ne sauraient juger le message de
I'Eglise » s.

Au nom de la Révélation, le théologien enléve & la philosophie le
privilége et les droits qu’elle s’arroge pour se juger supérieure aux
autres disciplines et pour les soumettre a son appréciation. Il ne
saurait cependant l'ignorer, puisqu’il appartient & ce monde ol
s’enracinent les sciences et les philosophies 6. A la lumiére de I'his-

1 I1/116. — 2 Ibid. — 3 II/5, 28, 171. — 4 1/78.

5 I/247 ; comme l'écrivait en 1935 déja M. A. Reymond : « D’un cOté,
K. Barth sépare radicalement théologie et philosophie ; et de I’autre, il recon-
nait inévitable l'intervention de postulats philosophiques dans le travail du
théologien », « Philosophie et théologie dialectique» in Philosophie spivitualiste,
Lausanne-Paris, Rouge et Vrin, 1042, t. II, p. 373.

6 Cf. les réponses de Barth 4 des questions posées sur ce sujet au Centre
protestant d’études de Genéve, reproduites in J.-H. RirrieT : K. Barth, théo-
logien existemtialiste ? Neuchitel, Messeiller, 1952, p. 127 ss.



I00 GABRIEL WIDMER

toire du salut, il met a leur place les problémes philosophiques et
leurs solutions. Barth se range ainsi dans la voie ouverte par la
Réforme, si différente de celle de la scolastique, si étrangeére aux
préoccupations du libéralisme moderniste. Scolastiques, réformés et
libéraux définissent le role de la philosophie pour la dogmatique a
partir d’a priori théologiques différents: pour les premiers, conti-
nuité entre nature et surnaturel, parce que I'étre créé n’est pas totale-
ment corrompu par le péché, mais participe par son étre et son exis-
tence a Dieu ; pour les seconds, discontinuité radicale et irréductible
entre la nature vouée a la mort et la grace divine créatrice d'une vie
nouvelle ; pour les troisiémes, évolution progressive de la nature vers
un état de perfection grace a la diffusion de l'esprit.

Dans ces conditions, il serait prématuré en ne se référant qu’aux
prolégomenes d’assimiler la pensée de Barth a celle des courants
existentialistes 1. Quand il affirme que «l’existence humaine signifie
I'auto-détermination de ’homme » 2, il semble suivre ces courants ;
mais il corrige cette impression en précisant que « ’auto-détermina-
tion humaine est totalement subordonnée a la détermination de
I’homme par Dieu » 3. Cette question d’anthropologie étudiée par les
philosophies contemporaines est, selon Barth, déterminante pour les
solutions que I'on donne au probléme des relations entre la théologie
et la philosophie. Toute solution théologique (et non pas philoso-
phique) apportée a ce probléme doit admettre que «notre auto-
détermination a besoin d’étre déterminée par Dieu pour étre une
expérience de sa Parole » 4.

Si la position barthienne s’éclaire a la lumiére de la différence
fondamentale entre la doctrine philosophique et la doctrine théolo-
gique de I'homme, il ne faudrait pas cependant l'identifier a celle
des antidialecticiens de tous les temps et aux contempteurs de la
raison, a celle de Tatien, de Tertullien, de P. Damien ou du moderne
Chestov. Ni intellectualiste, ni anti-intellectualiste (fidéiste, volonta-
riste ou pragmatiste), I'attitude de Barth en présence de la philoso-
phie est plus souple : la raison, le sentiment, la croyance gardent
selon lui leur légitimité dans leurs sphéres d’activité respectives ;
elles aussi peuvent étre déterminées par Dieu, puisqu’elles sont cons-
titutives de I’homme s.

Peut-on comparer cette solution & celles d’autres écoles théolo-
giques ? Notons d’abord que le probléme du role de la philosophie
n’a rien perdu de son actualité et suscite aujourd’hui encore des

1 Dans I'ouvrage cité, M. Rilliet s’appuyant sur une lecture trés attentive
de la Dogmatique note les emprunts de Barth & Hegel, Kierkegaard, Jaspers,
etc.,, apparents surtout dans la christologie, la doctrine de la création. La
theése si brillamment démontrée par l'auteur tient-elle compte de 'effort fait

par Barth pour se désolidariser d’avec les existentialismes ?
2 I1/198. — 3 I/194. — 4 Ibid. — 5 1/196.



DOGMATIQUE ET PHILOSOPHIE CHEZ K. BARTH I0I

discussions fort intéressantes 1. Cela est dii au fait suivant : d'un co6té,
les philosophes existentiels, phénoménologues, néo-réalistes et maté-
rialistes mettent en question les systémes de leurs devanciers, en
cherchant a définir d'une maniére nouvelle les principes et les métho-
des de la philosophie, les fonctions et les limites de la raison ; d'un
autre cote, la prolixité des théologies libérales et modernistes, I'impré-
cision de leurs notions, la restauration des théologies traditionnelles
(thomisme, augustinisme, calvinisme), les renouveaux bibliques et
patristiques retiennent a cause de leur complexité le théologien de
construire un systéme exhaustif.

En présence de ce double et profond renouvellement, faut-il
renoncer a donner une solution méme approximative aux problémes
des rapports de la théologie et de la philosophie ? Le théologien,
d’aprés ce que nous suggéere Barth, au lieu de chercher a résoudre un
probléme aux données si changeantes, se contentera de mettre en
lumiére les points d’accrochage entre ces deux disciplines. Derriére
les systémes éphémeres et les conciliations précaires, la condition du
philosophe et celle du théologien demeurent ; elles sont caractérisées
par ce que nous appellerions des invariants: d’une part, des pro-
blémes philosophiques constants auxquels correspondent des réponses
tributaires du développement des sciences et des arts ; d’autre part,
des mysteres éclairant I'ceuvre de Dieu, la destinée de ’homme et le
sort du monde. Si les conditions du travail philosophique et théolo-
gique gardent un caractére permanent, les situations respectives du
philosophe et du théologien se transforment au gré des circonstances
historiques, selon leurs informations et les é¢tapes de leurs recherches.
En disant cela, nous croyons cheminer dans la route ouverte par
Barth, bien qu’il ne se soit pas expliqué sur ce sujet.

Le refus d’apporter une solution systématique et positive au
probléme que nous nous posons, nous permet-elle de taxer 'attitude
de Barth d’agnosticisme ? Nous ne le pensons pas. Barth, en tant que
dogmaticien, ne philosophe pas, parce qu’il vise a revaloriser un de ces
invariants théologiques, mis en veilleuse par les libéraux et les scolas-
tiques : la séparation radicale établie par Dieu entre Lui et le monde.
Pour manifester clairement cette distinction opérée par la Parole
divine, il dépouille par obéissance a la volonté de Dieu les philoso-
phies et les sciences de toutes leurs prétentions a étre des sciences et
des philosophies divines. Agnostique, Barth I’est en ce qui concerne la
valeur derniére des disciplines humaines ; mais il ne I'est pas vis-a-vis
de la Révélation.

1 Cf. Fr.-]J. LEENHARDT : « Des raisons et de la fagon d’étre protestant »,
in Verbum Caro, vol. VII, nos 25-26, p. 24 ss., Neuchatel-Paris, Delachaux
et Niestlé, 1953, et la correspondance au sujet de cet article échangée entre
M. Chavannes et l'auteur, Verbum Caro, n° 27-28, p. 150 ss.



102 GABRIEL WIDMER

Les scolastiques, ceci dit sommairement, superposent philosophie
et théologie selon un mode hiérarchique, dans une sorte d’éternisme,
dans un en-soi: la Révélation couronne et achéve la culture en la
perfectionnant. Les libéraux ou modernistes découvrent dans les
progres des civilisations, les étapes successives de la religion parfaite,
qui dépouillée de ses mythes et de ses superstitions, devient une reli-
gion de l'esprit universel. Barth nourri de I'Ecriture et des écrits des
réformateurs met la culture en face de la théologie dans un vis-a-vis
permanent, les oppose I'une a 'autre dans une perpétuelle et réci-
proque interrogation. Les taches de la théologie absorbent le dogma-
ticien entiérement ; il laisse & d’autres le soin de poursuivre 'étude
de ce dialogue. Il lui suffit de signaler les points d’accrochage, les
endroits ou il faut prendre garde a des échanges dangereux.

Ainsi le probléme théologie-philosophie peut étre envisagé du
point de vue du dogmaticien selon trois perspectives : éterniste avec
les scolastiques, évolutive avec les libéraux, dialoguante ou « dialec-
tique » * avec les réformés. La premiere attitude gauchit le témoi-
gnage historique du christianisme primitif dans le sens de la philo-
sophie grecque ; elle doit constamment redresser ses solutions 2. La
seconde flechit le message évangélique dans le sens des philosophies
des sciences et du sujet ; elle doit tenir compte de leurs variations au
prix de certains sacrifices que doit subir 'intégrité du message néo-
testamentaire. La troisiéme tente un effort critique visant a éviter les
dangers que courent les deux autres ; la Révélation lui apprend que
les philosophies grecques comme toutes les philosophies, le scien-
tisme et l'évolutionnisme appartiennent aux choses destinées a
disparaitre pour étre remplacées par 1'ceuvre de Dieu.

Telle est brievement esquissée la position de Barth, qui nous
force a rompre avec certaines manieres classiques de poser et de
résoudre le probléme des rapports entre la théologie et la philosophie,
de recourir a partir de certains critéres spécifiquement dogmatiques a
une critique des solutions antérieures et de clarifier les conditions du
dialogue entre ces deux disciplines.

*
%k &

1 Cette attitude dialoguante peut aboutir soit a une entente, & une conci-
liation, soit a un conflit, & une lutte. On sait, par ailleurs, que Barth refuse
le terme de dialectique pour caractériser sa théologie; il est conscient des
dangers de la dialectique de type dionysien, qui nie ce qui est affirmé et affirme
ce qui est nié dans un jeu subtil d’antithéses, qui aboutit & un galimatias
d’illogismes. Mais par ce terme nous désignons la nécessité de fait dans laquelle
la dogmatique est placée qui l'oblige & entrer en contact avec la philosophie,
a légitimer son attitude vis-a-vis d’elle.

2 Le dogmaticien catholique, quoi qu’en pense Barth, est averti du dan-
ger qu’il court en faisant de l’aristotélisme V'ancilla theologiae; cf. A. GARDEIL :
Le donné révélé et la théologie, Paris, Editions du Cerf, 1932, p. 118 ss. et 227 ss.



DOGMATIQUE ET PHILOSOPHIE CHEZ X. BARTH I03

L’attitude de Barth, si différente de celle de la scolastique catho-
lique et de celle du modernisme, elles aussi susceptibles de justification,
autorise-t-elle le théologien a poser certains problémes, qui ne relévent
pas directement de la dogmatique, mais touchent a la philosophie ?
La position de Barth n’implique-t-elle pas de tels problémes ? Si oui,
sa condamnation de la philosophie si intransigeante et si arbitraire
qu’elle puisse paraitre de prime abord, ne peut étre a la longue main-
tenue, sans causer de graves préjudices a la dogmatique elle-méme.

A coté de I'exposé des mysteéres fondamentaux et constitutifs de la
dogmatique, les prolégomeénes étudient un certain nombre de ques-
tions annexes, d'ott découlent les points d’accrochage et qui provo-
quent un dialogue entre la théologie et la philosophie. I'examen de
ces questions ne reléve pas a proprement parler de la dogmatique, ni
de la philosophie, mais de la prédication et du témoignage de I'Eglise
dans le monde. Etude jamais achevée, toujours a reprendre, elle ne
parvient pas a dissiper complétement les confusions, les ambiguités et
les obscurités des conditions de ce témoignage. Les résultats en sont
problématiques et approximatifs; ils ne visent pas a persuader
I'incrédule comme des arguments apologétiques, ni a dresser un
cordon sanitaire autour des dogmes, mais & permettre la prédication
de la Parole dans le monde actuel.

Barth n’a-t-il pas sous-estimé 1'importance de ces questions ? Il
devait, certes, courir au plus pressé, éviter 1’enlisement de la dogma-
tique réformée dans les confusions du libéralisme ou dans les tenta-
tions des restaurations biblicistes. Mais des confusions et des tenta-
tions analogues ne guettent-elles pas ses épigones qui, une fois les
dangers écartés, laisseront dans 'ombre et dans le vague ces ques-
tions ? Les philosophies changent, mais leurs menaces renaissent tou-
jours sous d’autres formes; elles s’insinuent partout, puisqu’elles
modélent, comme Barth 1'a bien vu, le climat d'une époque. Faut-il
donc seulement les connaitre, comme il nous le demande ? Ce serait
rester & mi-chemin de I'effort qui est exigé du dogmaticien ; il faut
en saisir les structures internes, en déceler les implications secrétes,
en comprendre les inspirations cachées ; en un certain sens, le théolo-
gien doit se faire philosophe avec les philosophes.

Or Barth, semble-t-il, n’a pas voulu prendre ouvertement au
sérieux, en tant que dogmaticien, les exigences philosophiques.
Parce que « la philosophie serait condamnée dans sa portée religieuse
aprioriquement » 1, il signale des problémes, mais ne les étudie pas.
En laissant ces questions sans solution, il laisse peser une lourde hypo-
théque sur les démarches ultérieures de sa recherche dogmatique : ne
va-t-il pas enfermer des lecteurs inattentifs a ces questions, qui tou-

I M. NEESER : Orientations, Neuchitel, Delachaux et Niestlé, 1942, p. 49.



I04 GABRIEL WIDMER

chent de si prés a la prédication de I’Eglise, dans un édifice théolo-
gique sans fenétres sur le monde ? La Parole de Dieu privée de ses
moyens d’insertion dans '’humanité que peuvent étre la culture, le
langage philosophique, ne va-t-elle pas étouffer en attendant ’accom-
plissement de ses promesses, dans un isolement toujours plus total,
dit a sa séparation d’avec le monde ? Barth sous-entendait une solu-
tion dialoguante des relations entre la théologie et la philosophie ; en
fait, ne condamne-t-il pas des disciples peu avertis & un monologue
toujours identique en lui-méme, puisque sa dogmatique mal inter-
prétée les pousserait a mettre la philosophie entre parenthéses d'une
maniére radicale ?

En présence de ces questions que nous sommes forcés de poser
a cause de l'étude insuffisante du probléme théologie-philosophie, on
aimerait savoir si la position de Barth est exclusive des solutions tra-
ditionnelles ou si elle ne leur doit pas quelque chose, si elle peut étre
maintenue, une fois examinés de prés la nature et les principes de la
recherche philosophique. Se contenter de passer sous silence, par
exemple, les problémes trés délicats soulevés par 1’étude simultanée
des critéres culturels, philosophiques et théologiques, ce n’est pas les
resoudre, mais esquiver par une pirouette une difficulté, qui s’impose
a tout esprit assoiffé de vérité. Méme si 'on affirme que la vérité phi-
losophique est transitoire, valable seulement dans sa sphére, soumise
au Jugement de Dieu, il faut cependant légitimer ces jugements ; le
fait d’étre dogmaticien ne supprime pas ce devoir, mais au contraire
le renforce.

Ainsi le dogmaticien, qui avec Barth reconnait les exigences de sa
discipline, est amené une fois ou l'autre a s’occuper de philosophie
non par vaine curiosité ou par gofit, mais par souci d’enraciner la
prédication dans un monde réel, d’en projeter 1’éclat sur une culture
vivante et vécue. Il n'y cherchera pas une propédeutique a la théo-
logie, ni un moyen pour la systématiser, mais un interlocuteur, un
représentant du monde que 1’Eglise doit pénétrer de son message et

de sa présence.

Peut-on adopter l'attitude de Barth, si 'on veut approfondir les
conditions de ce dialogue entre la théologie et la philosophie, et
I’étude des problémes qu’il ne fait qu’esquisser ? Les recherches de
MM. R. Mehl et P. Thévenaz * y répondent affirmativement. Méme

! R. MEHL : La condition du philosophe chrétien, Neuchatel-Paris, Dela-
chaux et Niestlé, 1947, et I’étude critique de cet ouvrage de P. THEVENAZ :
« L’affrontement de la philosophie», in Vevbum Caro, vol. IV, n° 15, 1950,
p- 120. P. THEVENAZ : « La situation du croyant philosophe », in Fo: et raison,
Genéve, Sonor, 1950, p. 11 ss.; « La responsabilité de l'intellectuel chrétien »,
in Revue de théologie et de philosophie, t. 38, n° 155, avril-juin 1950, p. 167 sq.;
« De la philosophie divine & la philosophie chrétienne », in Revue de théologie
et de philosophie, 1951/1, p. 4 ss.



DOGMATIQUE ET PHILOSOPHIE CHEZ K. BARTH 105

sl ces penseurs chrétiens se distancent du théologien de Bile, il est
certain que leurs travaux seraient inconcevables et incompréhen-
sibles, s’il n’y avait eu auparavant ceux de Barth. L'un et l'autre
refusent soit la synthése augustinienne (« synthése par fusion »), soit
la synthése thomiste (« synthese par distinction») 1; I'un et 'autre tres
informés des courants phénoménologiques et existentialistes recon-
naissent la fragilité des fondements anthropologiques des théologies
de la conscience et de 1'expérience. Ils s’accordent pour ne plus poser
le probléeme sous la forme traditionnelle : philosophie et théologie,
raison et foi, comme si elles étaient des entités, des idées ; mais ils
scrutent la condition du philosophe croyant, les responsabilités de
I'intellectuel chrétien. Ils ne mettent plus, a la suite de Barth, I'accent
sur l'analyse des notions mais sur la description des attitudes. Ils
considerent le probléme critériologique, celui de la wvalidité des
valeurs humaines, comme décisif dans le dialogue entre la théologie
et les philosophies =.

La modalité de ce dialogue avait été laissée dans 1'ombre par
Barth ; elle se précise avec M. Thévenaz, comme un affrontement,
attitude caractéristique du penseur chrétien des premiers siécles 3.
Une philosophie authentique comme I'aristotélisme ou le plotinisme
contient un « explosif » 4 qui met en question la foi ; puis la théologie,
qui contient 'explosif de la foi, met en question a son tour la philo-
sophie. Nous retrouvons cette attitude « dialectique » préconisée par
Barth, mais ici, elle est développée, charpentée et étayée par des
arguments historiques. Le philosophe respectueux des exigences
propres et des natures spécifiques de la philosophie et de la théologie
cherche a sauvegarder leur intégrité et ne peut les envisager que
comme étant de maniére permanente en état de tension.

Mais peut-on maintenir cette tension sans l'entretenir par des
moyens artificiels, en durcissant les problémes, en les retranchant de
leur contexte, en traitant leur histoire d’une maniére schématique ?
L’histoire de la théologie ne montre-t-elle pas qu’apres des périodes
d’affrontement, il y a toujours une période au cours de laquelle le
théologien cherche a assimiler certains éléments philosophiques aprés
les avoir décantés de ce qu'’il considére comme contraire 4 la doctrine
chrétienne ? L’épopée du thomisme avec ses condamnations et sa
consécration finale, apres celle de I'augustinisme dii au succés de
I’Aréopagite, nous fournirait un exemple de cette loi du développe-

1 P. THEVENAZ : « De la philosophie divine... », p. 16 ss.

2 P. THEVENAZ : «La situation du croyant philosophe», p. 21 ss.;
R. MEenL : Op. cit.,, p. 29 ss. (La Notion chrétienne de vérité).
3 P. Tuivenaz : « De la philosophie divine...», p. 8.

4+ P. TeEvENAZ : « L’affrontement de la philosophie et du christianisme »,
P. 130 ; ¢« De la philosophie divine... », p. I5.



106 GABRIEL WIDMER

ment de la théologie. Méme dans ces systémes, ne trouverait-on pas
et cette attitude d’affrontement et cette attitude de conciliation, le
théologien qui critique le philosophe et en méme temps lui fait des
emprunts ? Nous en sommes persuadés.

Mettre entre parenthéses la philosophie, comme le fait Barth, lui
permettre d’affronter la théologie, comme le font les philosophes
croyants, c’est obéir a 'ordre concret de Dieu pour ce temps, mais
cette obéissance exclut-elle la possibilité de donner des raisons a
cette prise de position catégorique ? Donner des raisons, c’est déja
s’avancer dans le domaine de la philosophie. Or, la fidélité a cet ordre
concret n’est authentique, semble-t-il, que si elle s’enracine dans
I'histoire. L’attitude de Barth et celle de ses disciples comme toutes
les autres ne peuvent étre partiellement légitimées que si elles tien-
nent compte de l'histoire: l'ordre de Dieu qui se manifeste dans
I'événement de sa Révélation Aic ef nunc ne supprime pas nécessaire-
ment les legons du passé qui persiste dans les autres traditions elles
aussi justifiables.

Sans cette référence a I'histoire, sans laquelle on ne peut éclaircir,
par exemple, le probléme des rapports entre les normes culturelles et
les normes théologiques, le philosophe ne risque-t-il pas de devenir
théologien et le théologien philosophe ? Le philosophe, certes, posera
et résoudra les problémes de sa discipline avec un souci constant d’en
observer la spécificité ; mais en tant que philosophe croyant, peut-il
empécher I'action des dons du Saint-Esprit et son acte de foi d’'inter-
venir dans son travail ? Peut-il, par une décision philosophique, sortir
et rentrer a son gré dans I'Eglise, dans la communion des saints ?
Son ceuvre sera un témoignage ou elle ne sera pas celle d'un philo-
sophe croyant. Quant au théologien, malgré 1’option initiale et fonda-
mentale que la Parole de Dieu lui impose, ne sera-t-il pas entraing,
s’'il veut systématiser et rendre cohérente son interprétation du
dogme, a recourir & une maniére de penser, 4 un langage, qui véhi-
culent une certaine conception du monde, une philosophie ? Il y a la
une double difficulté, qui demeure aussi dans l'attitude préconisée
par Barth, comme dans celles qui furent adoptées dans le passé.

A la lumiére de I'histoire de la théologie occidentale, ne se rend-on
pas compte que tout son effort ne fut pas seulement d’expliciter les
dogmes, mais de préciser le statut de la théologie en face de la philo-
sophie ? Il ne vise pas uniquement a deéfinir I'attitude et la condition
du théologien en face de celles du philosophe, mais a définir leurs
problémes, leurs méthodes, leurs notions. En poursuivant dune
maniére plus approfondie I'effort de ses prédécesseurs, Barth, sem-
ble-t-il, aurait donné plus de force a sa position. Peut-on dire, par
exemple, d’aprés ses indications si insuffisantes, s’il considére toute
philosophie comme impliquant nécessairement une théologie ou bien



DOGMATIQUE ET PHILOSOPHIE CHEZ K. BARTH 107

si la Révélation tend a faire disparaitre cette prétention ? t S’il con-
sidére la foi comme possédant en elle-méme la possibilité d’étre
universelle et de devenir universalisable, sans user d’une philosophie ? 2

* * *®

Ces bréves remarques critiques nous ont introduit au centre de
la perspective dans laquelle, selon Barth, il faut étudier le role de la
philosophie dans les prolégoménes & une dogmatique qui se veut
réformée. Refusant par obéissance au seul critére de la Révélation
toute substructure philosophique, il ne se laisse pas enfermer dans
un monde d’idées éternelles, objectives et transcendantes qui forge-
raient 'esprit du dehors, comme tend a le faire le réalisme métaphy-
sique du moyen age, ni dans un univers de phénoménes subjectifs,
passagers et immanents, que ce soient ceux de la psychologie, ceux
de la conscience ou de I'histoire, choisis comme point de départ par
les théologies libérales. I1 ne procede donc pas a une refonte des solu-
tions intérieures, mais a une profonde réforme qui nous replace
devant I'événement incomparable de la Révélation, devant 1’avéne-
ment de I'histoire du salut sans commune mesure avec le monde des
idées et avec 1'univers des phénomeénes. Du méme coup, il retrouve
I'optique de I'Ecriture sainte.

La théologie, et par contre-coup la philosophie, avaient besoin de
cette réforme, qui fait percuter le message néo-testamentaire contre
tous les paganismes, méme contre celui de la philosophie. Nous avons
essay¢ de dégager les lignes principales de cette réforme qui, en
dépit de son caractére exclusif, demeure ouverte a des prolonge-
ments : la théologie et la philosophie peuvent reprendre contact sur
un terrain déblayé de ses faux problémes qui les conduisaient l'une
et I'autre a des impasses. De tels prolongements ne sont concevables
que la ou le théologien n’obéit pas seulement & l'ordre de Dieu donné
hic et nunc, mais ou il respecte les réponses antérieures données a cet
ordre. Cette condition repose sur 'unité de I'Esprit et sur celle de
I’Eglise, qui justifient la diversité des solutions de notre probléeme et
leur commune 1inspiration. Alors tout danger de fidéisme, de subjec-
tivisme et de rationalisme abstrait aura disparu et I'ceuvre de Barth

y aura efficacement contribué.
GABRIEL WIDMER.

T Cf. cette remarque de L. Robin: «Il n’y a pas de philosophie impor-
tante qui n’ait pas eu sa théologie, fiit-elle négative », La formation de l'esprit
philosophique, in L. ROBIN: La pensée hellénique des ovigines a Epicuve,
Paris, P.U.F., 1942, p. 3.

z L’importance de ce probléme étudié par Harnack et dont la solution a
prévalu dans l'école moderniste, n'a pas échappé a un historien aussi averti
que E. GirsowN, cf. Les métamorphoses de la Cité de Dieuw, Louvain-Paris,
Publications universitaires de Louvain, Vrin, 1952.



	Dogmatique et philosophie dans les "prolégomènes" de Karl Barth

