Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 4 (1954)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

THADDEE SoiroN, O. F. M. : La condition du théologien. Introduction
et adaptation francaise par Y. Becker et J.-R. Hennion. Paris,
Plon, 1953, 193 p. Collection « Credo ».

La « heilige Theologie » du P. Soiron n’est pas seulement le titre original
de 'ouvrage, dont on nous offre une agréable traduction francaise, c’est aussi
le trait caractéristique d’un mouvement théologique catholique allemand,
auquel nous pourrions rattacher le nom de Romano Guardini, qui se traduit
par un retour a la théologie biblique et & I'augustinisme. La théologie y est
a la fois sagesse et sainteté de vie et pas seulement une discipline spéculative
que l'on peut traiter scolairement.

Le théologien est 'homme de la Parole divine; il I'écoute & l’exemple
des auteurs du Nouveau Testament dans la foi et I’humilité, comme la Parole
qui porte en elle I'Esprit sanctificateur et justificateur. Elle nous met a I’épreuve
et nous oblige & prendre position vis-a-vis d’elle comme Parole interpellatrice.
La situation et l'’expérience du théologien jouent un réle dans l'élaboration
et la formulation de son message théologique.

Le théologien est l'interpréte de la Parole dans et pour I'Eglise, en vue
de V'instauration et de la venue du Régne de Dieu ; et, son expérience déborde
le cadre de sa personnalité, car elle participe de I'esprit des théologiens des
siécles révolus. Il veille dans cette communion de pensée & ne pas exprimer
faussement la Parole dans des systémes de concepts et une problématique
qui ne sont pas originairement les siens. Si la Parole, son interpréte et I'Eglise
sont ainsi solidairement unis, la tradition qui repose sur la Parole et sur les
apétres, piliers de I’Eglise, jouera un réle primordial dans le travail du théo-
logien, parce que « l’explication de la Parole de Dieu, son prolongement théolo-
gique, issu de la confrontation avec les problémes du temps, trouve son point
de départ dans la communauté apostolique» (p. 153).

Un bref, mais substantiel appendice est consacré a 1'étude des rapports
entre sagesse et théologie chez saint Bonaventure et Duns Scot, qui sert de
justification historique a I'essai du P. Soiron si proche de 'inspiration réformée.
Une excellente introduction pour qui veut connaitre par le dedans les condi-
tions requises pour faire ceuvre de théologien.

GABRIEL WIDMER.

JeaN Mouroux : L’expérience chrétienne. Introduction a une théo-
logie. Paris, Aubier, 1952, 377 p. Collection Théologie, 26.

La notion d’expérience joue un réle fondamental dans les théologies pro-
testantes de la conscience, qui ont vu le jour a la fin du siécle dernier, et dans
leur théorie subjectiviste de la connaissance religieuse, qui fait de la foi I'indice
d’une attitude humaine et individuelle. C’est ainsi que W. James a pu décrire
les variétés de l'expérience religieuse. Mais l'expérience authentiquement
chrétienne ne revét-elle pas une signification bien différente dans la théologie
traditionnelle ?



BIBLIOGRAPHIE 63

Le Chanoine J. Mouroux, & qui 'on doit déja un remarquable essai d’an-
thropologie sur le Sens chrétien de I’homme (Paris, Aubier, 1947, Collection
« Théologie » 6) répond affirmativement & cette question, en procédant & une
analyse poussée de la notion d’expérience sur le plan méthodologique, histori-
que, scripturaire et spéculatif.

La vie chrétienne fervente implique une expérience structurée, dont les
composantes relévent de lintelligence, de la volonté, de l'affectivité, une
expérience A la fois personnelle et communautaire de la relation intériorisée
et personnalisante qui unit le croyant a Dieu, en le décentrant de lui-méme
pour le centrer en Dieu.

Aprés cette mise au point méthodologique, qui critique 'empirisme d’un
James, l'auteur montre comment les affirmations sur I’Ecriture, la foi et la
prédestination du Concile de Trente dirigées contre les doctrines réformées
renvoient non seulement au probléme de la certitude d’avoir la foi, mais a
I’expérience chrétienne elle-méme. La théologie tridentine se définit sur ce
point comme un «refus de l'expérience interne comme critére décisif » de
la certitude de la grice et un «appel a un critére ecclésial comme critere
normatif » de cette certitude (p. 44). Raisonnant sur un « abstrait », les réformés
majorent l’expérience intime, en lui attribuant un caractére contraignant
qu’elle n’a pas ; les catholiques, considérant la personne dans son cadre com-
munautaire et se défendant de faire de la grice une substance, reconnaissent
que cette certitude demeure toujours un mystére. L'étude des formules litur-
giques et canoniques du baptéme, celle des positions de saint Augustin et de
saint Thomas confirment que «l'acte de foi est une affirmation surnaturelle »,
énoncable grice A la lumiére du Saint-Esprit et & la norme de la Parole divine
formulée par I'Eglise.

Sur le plan néo-testamentaire, «l’expérience chrétienne apparait (dans
I’évangile selon saint Matthieu) comme un réseau de relations toutes centrées
sur le Christ » (p. 126), preuves en soient les thémes de I’appel, de la conver-
sion, de la joie, etc., finement décrits par M. Mouroux. Chez saint Paul, I'ex-
périence de 'homme spirituel est celle de la charité et du discernement spirituel
faite dans I'Eglise sous la conduite de I'Esprit saint, force de délivrance, de
connaissance et d’espérance, uni ontologiquement au croyant. Chez saint
Jean, elle se raméne & 'expérience de la communion dans I'Eglise, de la pratique
du commandement d’amour, de la connaissance des mysteres.

En théologie spéculative, I'expérience chrétienne doit étre étudiée d’abord
comme constituée par une relation ecclésiale, impliquant «la permanence de
I'acte rédempteur» (p. 192), dans laquelle le Christ actualise sa révélation
et lui imprime une exigence normative de se communiquer. Elle est ensuite
une expérience dans le Christ, auquel le croyant participe en se laissant con-
former a lui. L'Eglise et le Christ réglent notre affectivité en la transformant;
il y a, dans cette expérience, non pas une «négation, mais la purification,
I'intégration et l'assomption du sentir spirituel » (p. 281). Cependant, la pré-
sence de Dieu et de sa grace ne se confond pas avec une émotion ou un senti-
ment, qui n'ont pas par eux-mémes de fonction révélatrice; mais 1'Esprit
les intégre a son ceuvre par l'intermédiaire des vertus théologales. La foi,
dont M. Mouroux nous avait donné une fine analyse dans son Je crois en foi
(Editions de la Revue des jeunes, Paris, 1949), 'espérance et la charité surtout
gardent & nos actes intérieurs le mystére de leur enracinement dans le divin ;
ce mystére ne se dévoile qu’a travers des signes, comme dans celui de 1’'Eglise,
vécus, coordonnés et hiérarchisés : rectitude de la foi, soumission aux comman-



64 BIBLIOGRAPHIE

dements, connaissance de son espérance en Dieu. L’expérience chrétienne
tient compte de la misére de I'homme, de la grandeur de sa destinée sur-
naturelle, de I'amour rédempteur de Dieu ; elle n’est pas autonome et n’est
jamais suffisante en elle-méme, puisqu’elle trouve son centre de gravité en Dieu.

L’é¢tude de M. Mouroux met en lumiere les déficiences des analyses des
théologiens de la conscience et les richesses souvent insoup¢onnées, l'usage
que l'on peut et que 'on doit faire de la notion d’expérience en théologie.
I1 y aurait cependant un complément a y apporter et que fourniraient la
pensée réformée du XVIe siécle et celle d’aujourd’hui, si 'on prenait soin
de ne pas y voir la source des erreurs subjectivistes : I'analyse de I’expérience
comme structure de la Révélation elle-méme, ex parte Dei, de la procession
des personnes de la Trinité, dont notre propre expérience serait le reflet.
L’expérience du Christ serait la norme et I’exemplaire de la notre ; notre expé-
rience serait d’abord christocentrique et ensuite ecclésiale, elle ne se fonderait
pas sur une unité ontologique entre I'Esprit et le croyant, mais sur une dualité
jamais réduite ici-bas entre les dons et les promesses de I'Esprit et le croyant,
voyageur et combattant ; elle ferait certes une place a l'affectivité, mais une
place plus grande encore a la foi comme certitude des choses 4 venir et dont

Dieu seul est malitre.
GABRIEL WIDMER.

La Bible apocryphe. En marge de ’Ancien Testament. Textes choisis
et traduits par J. Bonsirven. Paris, Arthéme Fayard, 1953, 336 p.

Dans la collection des Textes pour I'histoire sacrée choisis et présentés par
Daniel-Rops, ce volume fait suite au choix des Evangiles apocryphes préparé
par Amiot, On sait la rareté criante des études de langue frangaise sur les pseud-
épigraphes (« apocryphes » dans le vocabulaire catholique romain) de 1’Ancien
Testament, dont la connaissance, pourtant, ne saurait rester le privilége des
seuls biblistes de métier. Sur les quatorze textes principaux, nous n’en voyons
que cing qui aient fait 'objet d’éditions critiques accessibles au public cultivé
de langue francaise : 1"Histoire d’ A hikar, par Nau en 1908, I’4scension d’Esaie,
par Tisserant en 1909, le Quatriéme Esdras, par Gry en 1938, le Livre d' Hénoch,
par F. Martin en 1906 et le Quatriéme livve des Macchabées, par Dupont-Sommer
en 1939.

Le choix présenté par le P. Bonsirven n’est évidemment pas comparable &
ces études savantes. Il n’en rendra pas moins de grands services, d’autant plus
qu’il comprend, ce qui est trés nouveau dans une collection intitulée « La Bible
apocryphe », de larges extraits de I'Ecrit de Damas publié par Schechter en
1896 de méme que des traductions fort intéressantes de passages du Commen-
taive d’ Habacuc, du Manuel de discipline et des Hymnes récemment découverts
dans la grotte de la mer Morte et dans le désert de Juda. Et ce qui est peut-étre
le plus précieux dans ce volume sans prétention, c’est I'index qui le conclut,
index analytique et souvent explicatif. 1l suffira de parcourir les articles Adam,
Fils de I'homme, Démons, Elu, Jugement, Justes, Messie, etc., pour constater
que la connaissance des pseudépigraphes est indispensable 4 celle du Nouveaun
Testament et qu’il y a bien, entre ces écrits et 1’Evangile, contrairement 3 ce
qu’affirme Daniel -Rops dans une préface un peu brillante, ¢« des relations immé-

diates de cause a effet ».
PiERRE BONNARD.



BIBLIOGRAPHIE 65

Paur-MARIE DE LA Croix, O. C. D.: L’Ancien Testament, Source
de Vie Spirituelle. Paris, Desclée De Brouwer, 1952, 930 p. Les
Etudes carmélitaines.

Fondé sur des bases théologiques éprouvées, cet ouvrage remarquablement
présenté offre a celui qui veut méditer les livres de I’Ancien Testament en
suivant certains thémes fondamentaux, une abondance de textes reliés par un
commentaire averti et substantiel, groupés en trois chapitres : Dieu et I’Ame,
I'amour de Dieu, les chemins de Dieu. Il ne s’agit donc pas d’'un manuel de
théologie biblique, mais d’un traité de spiritualité, ou le message du Nouveau
Testament éclaire et donne son sens a celui de ’Ancien, et ou les lecons des
grands mystiques de I'école carmélitaine trouvent la source de leur inspiration
(cf. les chapitres sur les purifications de Jérémie, sur la nuit obscure de Job).
Cette systématisation ne nuit nullement au caractére historique de la Révé-
lation (cf. le chapitre sur l'alliance).

On peut se demander cependant si la méthode de I'auteur d’accoler des
textes d’époque et d’intention différentes, qui fait ressortir I'unité et la conti-
nuité du livre sacré, ne déprécie pas l'originalité et la spécificité des divers
courants de spiritualité de I’Ancien Testament. Il est certain que cette maniére
de méditer les textes scripturaires rappelle celle des Péres et des auteurs spiri-
tuels du moyen 4ge ; mais si des rapprochements de péricopes sont évocateurs
pour le contemplatif, le fait de les abstraire de leur contexte historique et
littéraire ne risque-t-il pas d’en changer le sens originel ? Il est vrai aussi que
I’Ancien Testament ne se réveéle a nous comme Parole de Dieu que si la foi y
discerne l'annonce et la présence du Messie, mais les modalités de cette pré-
sence sont variées (l'auteur le fait bien ressortir); pourtant, en ne les décrivant
pas explicitement, ne court-on pas le danger de sous-estimer, a coté de la
continuité entre les deux Testaments, leur discontinuité complémentaire due
a I'Incarnation ?

Cet ouvrage rendra d’inestimables services tant aux pasteurs qu’aux
fidéles ; il se recommande comme un témoin précieux du renouveau biblique.
Si la spiritualité catholique nous offrait jusqu’a maintenant, a part les ouvrages
des auteurs classiques, trop de livres, ol la séve biblique avait de la peine a
percer, elle nous donne avec la somme du P. Paul-Marie de la Croix, un

excellent guide.
GABRIEL WIDMER.

MaTH1AS Risst : Zeit und Geschichie in der Offenbarung des Johannes.
Zurich, Zwingli Verlag, 1952, 179 p. Abhandlungen zur Theologie
des Alten und Neuen Testaments.

Cet ouvrage tient plus encore que ne promet son titre ! Malheureusement,
il ne se laisse pas résumer, étant une ceuvre d’exégeése avant tout. Nous nous
contenterons donc de relever certains points particuliérement intéressants.

M. Rissi nous semble étre parvenu a débrouiller de fagon étonnante 1'éche-
veau de I’Apocalypse. Il doit la cohérence impressionnante de son interpré-
tation & la notion du temps a I'aide de laquelle il opére, et qui se réclame de la
pensée de Cullmann.

Chacun sait, depuis longtemps, que la notion biblique du temps n’est pas
celle dont se sert la science moderne. Aprés Cullmann, M. Rissi s'éleve, a
bon droit, nous semble-t-il, contre une systématisation théologique qui substitue



66 BIBLIOGRAPHIE

arbitrairement telle notion du temps a celle des auteurs bibliques. Mais
alors il ne suffit pas qu’il réintroduise, aprés Cullmann, les mots mémes de
la Bible dans son ceuvre d’exégéte. Nous avons besoin d’une redéfinition qui
rende sensible la signification des mots employés dans le langage biblique,
en admettant, comme M., Rissi semble le faire, que ce langage soit cohérent.
Ainsi il nous semble impossible de partir en guerre contre une notion théolo-
gique du temps et de l'éternité, qui est un essai de traduction métaphysique
des données bibliques, tant qu’on n’a pas soi-méme précisé ce que signifie le
mot temps qu'on emploie. Encore une fois, cette critique ne porte pas sur
les résultats exégétiques de M. Rissi, mais bien sur leur utilisation théologique.
La question doit se poser, étant donné le titre méme de 'ouvrage étudié.

La méme imprécision se retrouve dans des secteurs ou l'investigation est
moins poussée. Par exemple, 'auteur utilise le principe « pars pro toto » dont
il dit qu’il est caractéristique de la pensée biblique. Mais il ne nous dit pas
dans quel sens il I'applique. S’agit-il d’une substitution d’aspect juridique,
d’une participation mythique, réelle ou parabolique ? Nous restons dans
l'ignorance. Or il faudrait le savoir, si M. Rissi veut nous donner de son texte
non seulement I’explication, ce qu’il fait fort bien a notre avis, mais encore
I'explicitation.

Ceci dit, nous tenons a souligner la richesse d’information qui se révéle
dans cette ceuvre et le trés grand intérét qu’elle présente pour ceux qui n’ont
pas, a priori, décidé que I’Apocalypse reléve d'un genre sans portée théolo-
gique réelle.

Nous formulerons une derniére critique, qui pourrait étre une invitation
a l'auteur. Nous avcns déploré I'absence d’une table des passages bibliques.
Méme restreint aux seuls textes de 1’Apocalypse, un tel index permettrait
une utilisation beaucoup plus facile du travail de M. Rissi. Peut-étre se
réserve-t-il de reprendre son étude de I’Apocalypse et de nous la présenter
sous la forme d’un commentaire ordonné selon le texte ? Si tel est le cas, nous

nous réjouissons d’en prendre connaissance.
) 2 P1ERRE GANDER.

GeorG EIcHHOLZ : [Jakobus und Paulus. Ein Beitrag zum Problem
des Kanons. Miinchen, Chr. Kaiser, 1953, 52 p. Theologische
Existenz heute, neue Iolge, 39.

L’épitre de Jacques pose trois questions principales a l'historien des
origines chrétiennes : celle de sa date, celle de son auteur et celle de son contenu
comparé au paulinisme. Aprés Holtzmann et Dibelius, Eichholz fait de I'épitre
un témoin de la deuxiéme génération chrétienne ; I’'auteur n'en saurait donc
étre Jacques le frére du Seigneur, thése défendue aujourd’hui par Michaelis
aprés Schlatter et Kittel. Eichholz rejette aussi 1'idée d’A. Meyer qui faisait
de I’épitre de Jacques et des épitres pauliniennes deux expressions, indépen-
dantes I'une de l'autre, d'un christianisme issu du judaisme hellénistique
de la dispersion. Notre épitre doit étre tenue pour une protestation contre
un certain « paulinisme » ; le verset 24 du chapitre 2 « ... ’homme est justifié
par les ceuvres, et non par la foi seulement» s’oppose bien & Rom. 3: 28:
«...’homme est justifié par la foi, sans les ceuvres de la loi». Seulement,
I’épitre s'oppcse ici a un paulinisme dégénéré ou la foi n’est plus qu'une croyance
passive. Tandis que Paul décrivait la grice de Dieu laissant 4 1'homme la seule
possibilité de 'acceptation inconditionnée, I'épitre de Jacques rappelle que cette
acceptation ne révéle son authenticité que par les ceuvres qui la suivent dans



BIBLIOGRAPHIE 67

I'existence concréte de 'homme. Le canon du Nouveau Testament, par ses
contradictions apparentes, invite ainsi le lecteur a d’utiles analyses ; Jacques,
par contre-coup, fait mieux comprendre Paul. Car il appartient & l’essence
de la révélation chrétienne d’étre 1'objet de plusieurs témoignages qui se com-
plétent les uns les autres et préviennent ainsi les fausses interprétations.

Ces réflexions intéressantes de l'auteur sont précédées d'un relevé sug-
gestif des déclarations de Luther et de Kierkegaard sur ’épitre de Jacques.
Sur le méme sujet, on pourrait signaler encore 'article de W. Bieder : Christ-
liche Existenz nach dem Zeugnis des Jakobusbriefes (Theol. -Zeitschrift, 1949,
93 ss.), utile surtout par son importante bibliographie.

PIERRE BONNARD.

HENR1 CHIRAT: L’assemblée chrétienne a l'dge apostoliqgue. Paris,
Editions du Cerf, 1949, 282 p. Collection «Lex orandi», 10.

Alors que nombre de protestants ressentent quelque nostalgie i 1’endroit
des cérémonies du culte catholique romain, toujours plus nombreux sont les
prétres de ce culte qui désirent le voir simplifié et purifié a la lumiére de ce
que nous savons de I’Age apostolique. L’étude du P. Chirat est un nouvean
témoignage de cette préoccupation ; elle n’avance strictement rien qui ne soit
appuyé par une référence positive au Nouveau Testament ou aux Péres apos-
toliques. Une de ses parties avait d’abord paru dans le premier cahier de
Jeunesse de I'Eglise, publication disparue depuis, dans les circonstances que
l'on sait. L’'ouvrage donne une description synthétique de la vie ecclésiale
aux deux premiers siécles. Il est écrit avec une chaleur et une précision de
style exceptionnelles. En nous parlant de la fraternité et de I’hospitalité
chrétiennes au premier si¢cle, de la priére « nourrie » par la catécheése, des
agapes et de la discipline, de la souffrance apostolique et des « soucis chari-
tables », le P. Chirat nous repose des descriptions trop générales du christianisme
primitif ; il nous fait entrer dans l'intimité des premieres communautés ;
I'impression que laisse cette analyse est celle d’une Eglise merveilleusement
active, mais paisible, dont 1"hAumanité était bien faite pour attirer les multitudes
décues par le paganisme décadent.

Mais I'auteur abuse de la « méthode régressive » (p. 172) ; il reporte dans
I'age apostolique des faits et des institutions qui ne sont attestés que dans
I’dge postapostolique, chez les Péres de I'’Eglise. Partant de l'idée que «la
tradition chrétienne ne s’oppose a aucune donnée de I’Ecriture» (p. 139),
l'auteur décrit le « jeline baptismal » (p. 133), la « confirmation » (p. 144), la
premiére communion avec le Pater préparatoire (p. 146 s.), 'ordination comme
« transmission des grices et des pouvoirs de I'Esprit Saint» (p. 152), etc., en
des termes qui situent le lecteur au milieu du deuxiéme siécle plutét qu’a
I'age apostolique. De plus, il manque a cette description une base de théologie
biblique portant sur les notions néotestamentaires de « corps de Christ» ou
d'« Eglise de Dieu» Dans I'Eglise des premiers jours, 'auteur voit surtout
une assemblée orante et eucharistique ; il insiste sur la continuité entre les
institutions cultuelles juives et le christianisme naissant. Mais cette continuité
matérielle ne s’inscrit-elle pas a l'intérieur d’'une rupture encore plus caracté-
ristique ? Enfin, ce que le P. Chirat dit de la primauté de Pierre 4 la note 1
de la page 221 et des Réformateurs du 16° siécle a I’Appendice V (p. 267 s.)
nous parait assez étranger a4 son propos et comme surajouté a ses meilleures

analyses.
y PIERRE BONNARD,



68 BIBLIOGRAPHIE

Saint Bernard, homme d’Eglise. Paris, Desclée De Brouwer, 1953,
259 p. Cahiers de I’Abbaye de « La-Pierre-Qui-Vire ».

Dans I'abondante littérature catholique publiée a 1’occasion du VIIIe cen-
tenaire de saint Bernard, cet ouvrage, composé par une vingtaine d’auteurs,
s'est fait remarquer. Quelques belles photographies hors texte ajoutent a
I’'atmosphére monacale de ces pages. On veut nous montrer que saint Bernard,
prophéte en I'Eglise du XIIe siécle, prédicateur de la deuxi¢me Croisade, res-
taurateur de l'unité rompue, a encore quelque chose a nous dire, que son mes-
sage domine les siécles parce qu'il s’alimente aux sources éternelles. Les auteurs
sont de qualité et ce livre, malgré sa tendance apologétique, est un beau monu-
ment d’histoire et de spiritualité. On s’étonnera cependant, au chapitre ou
Dom Nicolas Perrier compare les vues de saint Bernard a celles du théologien
luthérien Anders Nygren sur la charité, de trouver cette phrase: « Le terme
ayomav dans les écrits néo-testamentaires (on n'y trouve pas le substantif) est
d’un sens polyvalent dont les contours ne se précisent que selon le contexte. »
La parenthése est une impardonnable distraction ! Elle est du reste démentie
par la phrase qui suit, dans laquelle est cité le texte Romains 5 : 8 (et non 6 : 10,
autre faute surprenante !) — Le lecteur protestant remarquera en particulier
I’étude de Roland Mousnier, professeur a 1'Université de Strasbourg, sur Saint
Bernard et Luther, dans laquelle les travaux de Strohl sont utilisés avec intel-
ligence ; on pardonnera au professeur catholique de le prendre d’un peu haut
avec le réformateur saxon qui fut, comme on sait, un admirateur de Bernard ;
on lui saura gré de montrer que les différences entre ces deux grands spirituels
sont dues, en partie au moins, a des prémisses philosophiques opposées, Bernard
étant réaliste et platonicien, Luther nominaliste, formé a I’école de Biel et
d’'Occam. — Cette orientation platonicienne de Bernard pourrait peut-étre
expliquer le développement dans sa pensée du concept « Marie Mére de Dieu ».
Sa théologie mariale, majestueuse excroissance de sa foi, est trés clairement
exposée par le R. P. Martelet. Le role médiateur de Marie, si fortement accen-
tué par le moine de Clairvaux, sera sans doute évoqué souvent par les auteurs
catholiques au cours de cette Année Mariale, et sera encore une forme de 'ac-

tualité de saint Bernard.
Victor BARONI.

MARTIN LUTHER: Wider den Lowener Theologen Latomus. Uber-
setzung, Anmerkungen und theologische Bearbeitung von Robert

Frick. Miinchen, Chr. Kaiser Verlag, 1953, 183 p.

En 1519 les Facultés de Cologne et de Louvain prirent position contre
Luther en condamnant une série de ses déclarations et en faisant briler ses
écrits. Le moine de Wittenberg prit immédiatement la plume pour réfuter
ces asini Lovanienses et Colonienses, en insistant sur ce qu’on n’avait pas indiqué
les arguments sur lesquels se basait la censure doctrinale. Un théologien de
Louvain, Latomus (Jacques Masson), releva le gant et combattit les objections
du réformateur par la publication de legons qu’il avait données pendant les
vacances d’'été 1520 sur les questions controversées: ce fut le premier livre
imprimé aux Pays-Bas pour attaquer Luther. Celui-ci y répondit par sa Rationis
Latomianae pro incendiariis Lovaniensis scholae sophistis redittae, Lutheriana



BIBLIOGRAPHIE 69

confutatio. L'édition princeps de Wittenberg se termine par ces mots: « Vale
ex Pathmo mea, xx Juwii. Anno MDXXI ».

C’est la traduction de cet écrit que donne M. Robert Frick. Malgré I'impor-
tance de ce livre — que M. Frick n’hésite pas a mettre en paralltle avec
le De servo arbitrio contre Erasme — les grandes éditions des ceuvres de Luther
(celle d’Erlangen, celle de Weimar) ne lui ont pas fait une place correspondante
4 sa valeur. Aussi le présent ouvrage a-t-il pour but de mieux faire connaitre
la. Confutatio (et cela en une fidéle traduction allemande), d’expliquer les
circonstances qui en nécessitérent I'apparition et de marquer la signification
historique et théologique des problemes qu’elle aborde.

L’exposé de la Confutatio n’est pas systématique, en ce sens que Luther
suit pas a pas les diverses affirmations de Latomus, pour les combattre et
y opposer, en s’'appuyant sur I'Ecriture, sa propre maniére de voir. Son pam-
phlet n’en doit pas moins étre rangé parmi les écrits le plus théologiquement
pensés du réformateur. Les questions centrales de la réflexion religieuse de
Luther : péché et grace, loi et évangile, justification et sanctification, y sont
déja exposées en une présentation approfondie. La méthode exégétique de la
Confutatio en fait aussi une importante contribution aux problémes que pose
I'herméneutique biblique. Les violences de langage de Luther déparent mal-
heureusement cette ceuvre, si elle en fait un écho de la polémique d’alors.

Le traducteur a, par une introduction détaillée et des notes substantielles,
grandement facilité l'accés au texte comme a la pensée de Luther. L'ouvrage
de M. Frick prend place parmi les volumes complémentaires (le sixiéme) a la
collection « Martin Luther. Ausgewihlte Werke » publiée par H. H. Borcherdt
et Georg Merz.

JEAN MEYHOFFER.

KARL AUGUST MEISSINGER : Luther, die deutsche Tragodie 1521. Bern,
Francke Verlag, 1953, 192 p. Sammlung Dalp, 35.

Dans la jolie « Sammlung Dalp », aux éditions si soignées, vient de paraitre
un ouvrage posthume de l'historien allemand August Meissinger. Tout a la
fois romancier, philologue, médiéviste, sa principale ceuvre scientifique, que
la mort ne lui a pas permis d’achever, fut une biographie de Luther. Le pro-
bléme qu’il s’est posé — comme 'ont fait d’autres d’ailleurs — fut de discerner
et de comprendre les raisons, les motifs intimes auxquels le moine Luther
dut de devenir un réformateur. C’est 1a le sens et le but de son grand ouvrage
« Der katholische Luther» paru en 1952, livre qui n’est lui-méme qu’une
adaptation du manuscrit laissé par ’auteur, décédé en 1950. Cette premiere
étude conduit jusqu'aux entretiens de Luther avec Cajetan, en 1518, & Augs-
bourg. Un second volume edt été intitulé « Der reformatorische Luther» ; il
elit couvert la période de 1518 & l'année cruciale 1521. Enfin « Der lutherische
Luther » serait venu, comme troisi¢me et dernier tome, terminer la biographie.

« Die deutsche Tragodie 1521» a été rédigé d’aprés des manuscrits antérieurs
que Meissinger avait élaborés dés 1940 : mais a cette date, impossible de publier.
Les éditeurs actuels ont estimé, bien que I’auteur lui-méme n’ait pu mettre
la main a la derniere rédaction, que I'ouvrage était trop riche de vues perspi-
caces et profondes pour ne pas mériter la publication et prendre sa place dans
la «littérature» de la Réforme.



70 BIBLIOGRAPHIE

Par petites touches successives, de brefs mais substantiels paragraphes
sont groupés sous quatre titres : Un monde venait, Le Luther catholique, L’ euvre,
L’Allemagne perd I'occasion.

Personnages évoqués, mouvements politiques et intellectuels succincte-
ment relatés, découvertes et inventions rappelées (de bien suggestives consi-
dérations, par exemple, sur I'imprimerie, et la rapide diffusion de ses produc-
tions se substituant a la lenteur du manuscrit), études et écoles dépeintes,
moments dans la carriéere de Luther précisés, les grands écrits réformateurs
analysés, la diéte de Worms revécue, la tragédie de la scission déplorée —
les acteurs, les événements, les drames de ’année 1521 défilent en une évocation
vivante et pénétrante.

L'ouvrage est dénué de références, mais la solidité de l'information et la
précision du détail permettent la confiance, et rendent ce petit livre, au style
singuli¢rement personnel, d’une bien attrayante lecture.

JEAN MEYHOFFER.

ErnsTt KAHLER: Karistadt wund Awugustin. Der Kommentar des
Andreas Bodenstein von Karlstadt zu Augustins Schrift De Spiritu
et littera. Halle (Saale), Max Niemeyer Verlag, 1952, 62 + 134 p.
Hallische Monographien, herausgegeben von Otto Eissfeldt, 19.

Lorsque fut établie en 1502 I'université de Wittenberg, 1’électeur Frédéric
le Sage la plaga sous le patronage de saint Augustin : aucun de ceux qui, avec
lui, participerent a cette fondation ne pouvait prévoir a quel point le sort
spirituel de la haute école se trouverait lié a la pensée de I'évéque d’Hippone,
et lui serait redevable. La signification d’Augustin pour la théologie du
XVIe siecle ne peut étre surestimée : il est aisé de la suivre jusque dans les
oppositions qui ont séparé les uns des autres les théologiens de la réforme,.

Les 151 théses que Karlstadt publia deés le 26 avril 1517 avaient pour
but de formuler la pensée nouvellement retrouvée d’Augustin et d’en montrer
la valeur en opposition aux autorités scolastiques. Luther les apprécia haute-
ment et les fit connaitre & des amis comme un document de la nouvelle théo-
logie — ne percevant peut-étre pas les tendances a la « Schwarmerei » qu’elles
impliquaient déja et qui allaient si fortement dresser I'un contre l'autre les
deux professeurs de Wittenberg.

Dans son Commentaire sur le traité d’Augustin De spivitu et liftera que vient
de rééditer M. Kihler, Karlstadt, ne prend pas une position essentiellement
différente de celle de ses 151 théses auxquelles il se référe constamment. Toute-
fois 'on y discerne plus nettement, particulierement dans la notion qu’il a
de I’Ecriture sainte, une tendance au « prophétisme» a la « spiritualité ».
Comme dans ses théses de 1517, il assimile la Loi a I’Ecriture, la Grace a la vie.
La loi est incontestablement donnée par Dieu, mais tant qu’elle est accomplie
sans I'Esprit, elle est morte et donne la mort : ¢’est I’Esprit qui vivifie. La voie
est ainsi ouverte & ce spiritualisme radical, a cette mysticité, & cette lumiére
intérieure qui rend le sacrement superflu, et dont Luther s’effrayera. Sans
doute, le développement plus tardif de la pensée de Karlstadt viendra-t-il
éclairer les prémisses posées dans son Commentaire. La réponse qu'il adressera
a Luther par son Anzeig etlicher Hauptartickeln Christlicher leere marquera



BIBLIOGRAPHIE 71

plus nettement l'attitude théologique du Dr Bodenstein, en méme temps
qu’elle révélera la dépendance on il était de Tauler. Elle explique les réformes
tentées par lui a Wittenberg ainsi que les troubles des années qui suivirent.

Ces quelques indications empruntées a I'introduction par laquelle M. Kidhler
ouvre la réédition du Commentaire de Karlstadt sur le De spiritu et littera,
laissent entendre I'importance de cette publication. Celle-ci est présentée avec
toute la précision, toute la minutie et tout le soin auxquels nous a accoutumés
I’érudition allemande.

JeEAN MEYHOFFER.

JoacHIM VADIAN : Lateinische Reden. Herausgegeben von Matthius
Gabathuler, St. Gallen. Verlag der Fehr'schen Buchhandlung,
1953, 60 4 166 p. Vadian-Studien, Band III.

C’est sous I’aspect d’un brillant orateur que I’on apprend a connaitre dans les
pages de ce volume le célébre humaniste saint-gallois, Joachim Vadian. Celui
qui devait devenir le bourgmestre et le réformateur de sa ville natale, qui
allait étre en relations étroites avec presque tous les hommes marquants de
son époque, avait été envoyé des I'dge de 17 ans a l'université de Vienne :
il devait, en 1514, y recevoir des mains de 'empereur Maximilien le laurier
du poéte, en 1516, y obtenir une chaire d’« humanisme » dans la faculté de
médecine, et y revétir, 4 I'dge de 32 ans, la toge rectorale.

Pendant les années qu’il passa a Vienne il rédigea, pour autant que 1'on
sache, sept allocutions latines, dont cinq ont été conservées. Ce fut en 1510,
au nom de la nation du Rhin (3 laquelle appartenaient les Suisses) un discours
sur sainte Ursule et les onze mille vierges; a Noél 1511, une homélie sur la
signification de ce jour; en 1515, adressée a l'empereur, une harangue qui
dut au dernier moment étre réduite a quelques phrases, Maximilien n’ayant
pas le temps de I'entendre tout entiére, mais qui fut cependant aussitét impri-
mée ; un discours de bienvenue prononcé, lors d’une di¢te en 1516, en ’honneur
du roi de Pologne, Sigismond ; enfin, la méme année, une oraison funébre
sur le roi de Hongrie Vladislaw 11, frére de Sigismond. I1 efit été intéressant
de pénétrer les idées religieuses de Vadian en un temps antérieur a la Réforme ;
il ne ressort toutefois quoi que ce soit de personnel des deux allocutions dévotes
du trés jeune orateur. Par contre les trois discours adressés a des souverains
— discours qui furent couverts d’'éloges — sont révélateurs de son attitude
de dignité et de tact a 1'égard des grands de ce monde ; ils laissent deviner le
futur homme d’Etat.

L’édition de ces documents est trés soignée : le texte latin est accompagné
d’une traduction allemande, non seulement utile aux profanes, mais bien
intéressante encore pour les latinistes par la fagon dont elle a su pénétrer
le sens d’une langue souvent spontanée et personnelle, et la faire revivre.
Une introduction analyse les divers morceaux et les replace dans leur ambiance.
Un certain nombre de planches, enfin, illustrent I'ouvrage par la reproduction
soit de pages d’éditions contemporaines de l'auteur, soit par un fac-similé
d’une feuille du manuscrit de l'oraison funébre de Vladislaw.

JEAN MEYHOFFER.



72 BIBLIOGRAPHIE

HeLMuT KRESSNER : Schwerzer Urspriinge des anglikanischen Staats-
kirchentums. Giitersloh, C. Bertelsmann Verlag, 1953, 136 p.
Schriften des Vereins fiir Reformationsgeschichte, 170.

La rupture qu'a amenée la Réformation n’eut pas pour seul résultat de
dresser 'une contre 1'autre deux formes de christianisme ; I’ébranlement de la
puissance politiqgue et sociale de I'Eglise ne fut pas moins grave que la secousse
religieuse. Lorsque les Etats allemands, dans leur opposition a I'Edit de Worms,
réclamérent dans les affaires ecclésiastiques l'autonomie qu’impliquait leur
autorité civile, ou lorsque le Grand Conseil de Zurich se substitua, lui corps
laique, a I'évéque — le principe juridique de I’Eglise du moyen ége, c’est-a-dire
sa catholicité, se trouvait atteint du méme coup. Tant que I'Europe occiden-
tale avait été dominée par une seule et méme religion, peuple chrétien et corps
social étaient peu distingués I'un de l'autre ; I’'hérésie était révolution, abomi-
nation — et la persécution, logique, devenait un devoir, la croisade, une ceuvre
pie. Bien qu’aient été constants les conflits entre I'autorité ecclésiastique et le
pouvoir politique pour la prédominance dans la direction du peuple chrétien,
l'appartenance a 'une des sociétés impliquait I'appartenance a l'autre.

Les positions que prirent les réformateurs quant aux relations entre 1’Etat
et les nouvelles Eglises furent diverses. Celui d’entre eux qui a maintenu avec
le plus de netteté le souci de I’essentielle identité du citoyen et du chrétien fut
Huldrich Zwingli : Urbem christianam nihil quam ecclesiam christianam esse.
Sa perspective reste imprégnée de la notion romaine telle qu’il la trouvait chez
Erasme. Religion et vie politique s’interpénétrent. Appartenir & une patrie,
c’est assumer a 1'égard du prochain et envers cette patrie plus encore que des
obligations morales, des devoirs religieux. Magna cogitare, ut prosis rei publicae
et proximo, vera est humilitas et magnanimitas. Et c’est 14 ce qui conduisit
Zwingli a condamner sans recours l’anabaptisme.

Or, pareille notion de la nécessaire appartenance aussi bien a I'Eglise qu’a
I’Etat, a été reprise par 'anglicanisme, lui-méme dés ses débuts, si imbu de la
tradition catholique. L’archevéque de Cantorbéry Whitgift écrivait : I make no
difference betwixt a christian commonwealth and the Church of Christ. 11 y a sans
doute une différence entre la notion zwinglienne, surtout morale, et la notion
de I’évéque anglican, toute juridique ; il n’en reste pas moins que l'analogie de
ces vues améne a poser cette question : L’anglicanisme est-il I’héritier de I'idée
zwinglienne d’une respublica christiana ?

Tel est le probléeme qu’entend résoudre le livre de M. H. Kressner. L’examen
auquel se livre 'auteur le conduit a définir d’abord, en un pénétrant exposé,
I’ecclésiologie du réformateur zurichois. Puis, en s’arrétant a4 des intermédiaires
jusqu’ici moins étudiés — Wolgang Musculus, Rudolf Gualter — il en arrive
aux vues ecclésiastiques du primat anglican. Un important chapitre consacré
en premier lieu aux divergences entre Zurich et Genéve, puis & l'influence de
Gualter sur I’Angleterre, démontre a quel point ce dernier a servi de trait
d’union entre la pensée de Zwingli et celle des anglicans.

La valeur de cet ouvrage nous parait résider surtout dans I'exposé perspi-
cace de la notion anglicane des relations de I’Eglise et de I’Etat, et dans la
démonstration de l'étroite dépendance de ce systéme des conceptions zuri-
choises.

JEAN MEYHOFFER.



BIBLIOGRAPHIE 73

TiBurTiUus GALLUS, S. J.: Interpretatio mariologica Protoevangelii
Posttridentina. Pars prior : Aetas aurea exegesis catholicae a
concilio Tridentino (1545) usque ad annum 1660. Roma, Apud
Edizioni di Storia e Letteratura, 1953, 286 p.

La théologie catholique appelle « Protévangile » le texte Genése 3 : 15 qui,
dans la Vulgate officielle, a la teneur suivante: Inimitias ponam inter le et
mulievem et semen tuum et semen tllius ; ipsa conteret caput tuum et tu insidiaberis
calcaneo eius. Dans cette parole de I’Eternel au serpent qui a entrainé Eve
dans la désobéissance, la tradition médiévale voit la prophétie du réle répara-
teur de la Vierge Marie qui donnera au monde le Sauveur ; et les théologiens y
trouvent un fondement biblique de I'Immaculée Conception et de la fonction
co-rédemptrice de la Mére de Dieu. Cette interprétation mariologique se com-
bine avec une interprétation ecclésiologique qui attribue a I’'Eglise la mission
de combattre la race du serpent et d’écraser la téte de I’Adversaire. Ce texte
revét ainsi une importance exceptionnelle. Aussi a-t-on estimé qu’il valait la
peine de rassembler toutes les explications qui en ont été faites. Cela donne
plusieurs volumes : un pour les Péres, un pour les auteurs du moyen age jus-
qu’au Concile de Trente, deux (dont le premier est présenté ici) pour les théo-
logiens post-tridentins, et le dernier pour la période qui va de la définition de
I'Immaculée Conception (1854) a4 nos jours.

Dans cette période que l'auteur appelle I'age d’or de 'exégese catholique
(1545-1660), une grande place est faite aux auteurs protestants : Calvin, Béze,
Mélanchthon, Salomon Glassius, Louis Cappel, etc. Et parmi les auteurs catho-
liques, beaucoup plus nombreux, Canisius tient la place d’honneur, avec les
éditeurs de la Vulgate, celle de Sixte V et celle de Clément VIII, et, pour finir,
Jean de La Haye avec sa Biblia Maxtma.

L’auteur de cette compilation laisse parler les textes et se contente de
conclure, trés objectivement : 1. Les auteurs protestants ont raison philologi-
quement de repousser la lecon tpsa, admise dans la Vulgate, et de la remplacer
par ipse ; en cela, tous les bons auteurs catholiques les approuvent. 2. Les
protestants ont tort cependant de voir dans ipsa une altération volontaire qui
serait destinée a attribuer & Marie des pouvoirs dérobés au Christ. 3. Le roéle
actif de Marie dans la Rédemption s’explique en effet déja par la premiére partie
du texte ; et méme les théologiens catholiques qui admettent la legon 2psa, ne
contestent pas que la Vierge ne terrasse le serpent que par l'intermédiaire de
son fils.

Notons que Calvin, prenant le texte dans son sens littéral, sans idées pré-
concues, n'y voit que la lutte tragique entre la race humaine et Satan, et la

promesse d'une victoire de 'humanité rachetée.
VicTor BARONI,

ETIENNE GILSON : Les métamorphoses de la Cité de Dieuw. Louvain,
Publications universitaires ; Paris, Vrin, 1952, 293 p.

De tous cdtés, on cherche a instaurer une ¢ société humaine universelle »,
garante de l'ordre, de la sécurité et de la justice. Cette idée remonte a 1’ Anti-
quité (Empire d’Alexandre, d’Auguste). Le christianisme, héritier des pro-
messes de I'Alliance, estime qu’elle ne se réalisera que dans une foi commune
et dans la venue du Royaume de Dieu. Mais comment «le contenu de la foi
qui n'est pas une connaissance rationnellement universalisable» (p. 19) et



74 BIBLIOGRAPHIE

comment son idéal qui détache le chrétien de I’amour de ce monde peuvent-ils
étre la condition de 1'unité entre les hommes ici-bas ? L’examen de ces diffi-
cultés et des solutions qui leur furent apportées se confond avec celui des
transformations de la notion de Cité de Dieu au cours des siecles.

Le lien de la société, d’aprés saint Augustin, n’est pas la justice, comme le
pensait Cicéron, mais « I'amour que les peuples portent aux mémes choses»
(p- 45), soit terrestres et passagéres, soit célestes et éternelles. Deux cités,
déterminées par des amours différentes pour des biens opposés, celle des hommes
et celle de Dieu, sont encore confondues ici-bas. L'Eglise est 1'aspect militant
de la Cité de Dieu ; ce n’est qu’au cours du moyen age qu’elle s'identifiera avec
elle et que la cité politique sera assimilée a la cité des hommes. Cette premiére
métamorphose posera le probléme des rapports entre le pape et I’empereur.

Dans le réve de R. Bacon, la société universelle sera la République des
fidéles dirigée dans la sécurité et la prospérité par le pape. Bacon fait « descendre
la Cité de Dieu du ciel sur la terre et de 1'éternité dans le temps » (p. 106), en
intégrant le savoir humain dans la sagesse biblique. Dante défend l'autonomie
du temporel : le pouvoir de ’empereur trouve sa raison d’étre dans la société
chrétienne universelle dirigée par le pape. Nicolas de Cues tente une syntheése
des diverses croyances religieuses, sans rien retrancher du dogme chrétien, dans
I’espoir de parvenir a I'unité du monde par 'unité d'une foi tolérante. Poussant
plus loin cet effort et sans maintenir la primauté de la foi chrétienne, Campa-
nella en arrive a considérer le christianisme comme un complément de la religion
naturelle et commune. Glissant du plan religieux au plan politique, 'abbé de
Saint-Pierre promeut l'idée de I’Europe unie assimilée a 1'idée de république
chrétienne, qui deviendra, chez son commentateur J.-J. Rousseau, la répu-
blique européenne. Leibniz ne retiendra plus que le cadre chrétien de ces con-
ceptions ; le contenu reposera désormais sur les principes d’une vérité univer-
selle : la Cité de Dieu est définitivement laicisée. En effet, « les notions théolo-
giques (comme celle de Cité de Dieu) ne sont pas la foi, mais, si on les en sépare,
elles ne restent méme pas théologiques, elles deviennent philosophiques...
toutes les notions théologiques perdent leur essence au moment méme ou elles
se séparent de la substance de la foi. C’est précisément pourquoi la foi dite
rationnelle, entrainée dés sa naissance dans le perpétuel devenir de la philoso-
phie, fut incapable de fonder l'unité religieuse de la terre» (p. 247, note 2).
Avec A. Comte et le Saint-Simonisme, la Cité des philosophes deviendra en
apparence seulement la Cité des savants; pourtant la science devra se faire
philosophie, puis religion, pour devenir un lien social.

Dans sa conclusion, I'auteur tente d’esquisser une solution qui tienne compte
de saint Augustin et de Dante : unité de la foi dans un méme amour pour des
biens identiques, dans un monde ot le pape ne supprime pas l’autonomie du
pouvoir civil, mais lui donne sa perfection et sa finalité. Voila la condition pour
faire de ’humanité déchirée, une société universelle, qui ne se confond cepen-
dant pas avec I'’Eglise. Un livre capital d’une lecture attrayante a verser au

dossier de l'information cecuménique. GABRIEL WiDMER,

Marie et 'Eglise. Bulletin de la Société frangaise d’'Etudes mariales.
Congrés de Sept-Fonds, 1951. Paris, Lethielleux, 154 p.

Ces travaux d'un congrés marial ont une grande valeur documentaire.
Par de nombreuses citations et de savants commentaires, on nous montre com-
ment les théologiens catholiques ont été amenés a établir une relation étroite



BIBLIOGRAPHIE 4

entre la Vierge-Mére et 1'Eglise-Epouse, toutes deux annoncées dans le proté-
vangile de Genése 3 : 15, et représentées dans Apocalypse 12, selon leur inter-
prétation allégorique. Le R. P. Nicolas, O. P., ayant établi dans une introduc-
tion le fondement théologique de l'analogie entre Marie et 1'Eglise, le R. P.
Holstein, S. J., reléve les textes de Justin, Irénée, Tertullien, et ceux de I’Ecole
d’Alexandrie qui suggérent déja ce rapprochement. L’abbé Alois Miiller con-
tinue I'’enquéte chez les Péres grecs et latins des I'Ve et Ve siécles (Chrysostome,
Epiphane, Cyrille d’Alexandrie, Ambroise, Augustin, etc.). Dom Frénaud,
O. S. B, fait une remarquable investigation a travers les liturgies latines du
VIle au XIe si¢cle. La derniére, et de beaucoup la plus longue étude du recueil,
est celle du R. P. Barré, C.S. Sp., sur la littérature médiévale, de Beéde le
Vénérable a Albert le Grand, en passant par saint Bernard et tant d’autres.
On sait que 'exégése de ce temps-la considére comme légitime 1’utilisation de
n’importe quel texte biblique en faveur des doctrines admises par I’Eglise. On
trouve I'Eglise hiérarchique et Marie Mére de Dieu dans tout le Cantique, dans
les Psaumes et dans mille autres passages. Un des symboles les plus suggestifs
est le Cou de I'Epouse, Marie étant la médiatrice nécessaire entre Christ, qui
est la téte, et I'Eglise qui est le corps. D’oli ces affirmations de saint Bernard :
Nihil nos Deus habeve voluit, quod per Mariae manus non transivet... Sic est
voluntas etus, qui totum wnos habere voluit per Marviam.

Un second cahier sur Mavie et I’Eglise est annoncé, avec plusieurs études
théologiques, entre autres une du P. Congar sur la position des protestants en

face de ce probléme. Vieran BARGNT.

JEAN ZURCHER : L’ homme, sa nature et sa destinée. Neuchitel-Paris,
Delachaux et Niestlé, 1953, 203 p. Bibliothéque théologique.

I1 y eut un temps, dans l'histoire de la pensée humaine, ou qui disait:
homme entendait dire, en réalité : dme. Cette équation domina toute la philo-
' sophie classique, de Platon & Descartes en passant par saint Augustin.

I1 y eut un autre temps, bref mais intense, ou dire : homme, revint a dire :
corps, les deux notions s’étant confondues et rejointes, comme la phénomé-
nologie sartrienne nous invite a le croire.

A chaque moment son probléme et sa problématique. Dans le premier
temps le probléme anthropologique fut celui de la nature de 'homme — enten-
dez, tout ce qui fait 'homme en de¢a et au dela de son existence concréte.
Dans le second moment — et, a vrai dire dés avant qu’il se fat dessiné
comme moment dialectique — le probléme anthropologique devint celui du
destin de ’'homme, de sa présence dans le temps et comme espace. Ainsi tendit
4 s’établir un second couple d’équations : Ame = nature, corps = destinée.

Ces égalités et ces antinomies, inscrites dans notre sensibilité lors méme
qu’elles ne s’explicitent pas en un systéme — il y faut trop de prudence, et
de courage — commandent toute réflexion sur 'homme. Fixent-elles toutes
nos possibilités, en imposant leurs cadres a nos pensées ? Non certes, car il y
eut Aristote et saint Thomas, et entre eux, le refus biblique de circonscrire
I’homme et de le distendre, tout a la fois, entre quatre points cardinaux. Refus
avorté chez les philosophes, et mal entendu des lecteurs de la Bible, mais
refus, tout de méme.

C’est le mérite et l'originalité de M. J. Zurcher que d’avoir repris & son
compte, dans la volonté de retrouver I'unité de ’homme, ce refus sur lequel
s’accordent, d’ailleurs, un nombre grandissant de contemporains.



76 BIBLIOGRAPHIE

Surmonter les contradictions apparentes entre la vie psychique et la vie
physique, introduites par les platoniciens et les cartésiens, en les expliquant
A partir de 'unité de 1’étre (p. 15), est, en effet, le dessein de l'auteur. Il n’y
aurait ici, toutefois, qu'un honorable programme de recherche, si l'intention
de M. Zurcher n’allait plus loin et ne visait, finalement, a retrouver, dans la
vision biblique de I'homme, la solution des antinomies irréductibles sur tout
autre terrain. « La crise morale qui menace aujourd’hui, dans son existence
méme, ’humanité tout entiére ne peut étre dénouée que par une renaissance
de l'anthropologie chrétienne dont le Christ est le type par excellence: la
stature parfaite de I'homme accompli» (p. 202).

Toute la recherche s’inscrit entre un moment critique, ol le philosophe
tente de réduire le dualisme anthropologique a ses postulats originaux, en
vue de le réfuter, et un moment positif ot le philosophe, adossé au postulat
de 1'unité de 'homme, tente de reconstruire une anthropologie qui culmine
dans le dernier chapitre, lorsque, devenant théologien, il écoute et transmet
le langage biblique.

La partie proprement critique s’attache a décrire les origines et les expres-
sions classiques du dualisme, chez Platon, Aristote, Descartes et les modernes
(pp. 19 a 109). Conduite avec I'honnéteté par quoi s’annonce le disciple de
I'intégre historien de la philosophie qu’est M. Charles Werner, cette recherche
(peut-étre un peu longue et trop marquée par I'académique souci de n’oublier
personne) conduit l'auteur a revenir, point tant a Aristote qu’au « principe
fondamental de sa théorie, qui établit 1’'unité de I’étre humain » (p. 108). Fondé
sur cet a priori, I'auteur veut « essayer d’expliquer le probléme de 1'union de
I’ame et du corps derrieére lequel se cache, en somme, toute l’explication de
I'homme elle-méme ».

La tentative s’amorce par un rappel de I'impossibilité d’une connaissance
objective de soi. L'évidence cartésienne ne parait pas fournir & l'auteur un
principe plus satisfaisant. Il préfére postuler, pour sa part, le principe d'unité
qui lui parait étre a la fois « & la base de toute connaissance et comme fonde-
ment de toutes choses» (p. 120). L’accord de l'idée et du réel s’opérant dans
le principe d’unité, ’'homme se connait en tant qu’étre, en tant qu’existant
concret et en tant que réalité physique lorsqu’il se connait #n dans chacune
de ces directions — ou 'on a reconnu ’ame, ’esprit et le corps. Trois chapitres
de dense analyse conduisent & une triple conclusion : 1° L’homme est 'union
intime d’une ame et d’un corps, «la synthése de principes corporels et spiri-
tuels qui forment la structure métaphysique de son étre (p. 143). 2° L’homme
est conscience, personnalité et liberté, c’est-a-dire : dme vivante (p. 161). 30 L’Ame
n’existe qu'autant qu’elle se réalise dans le corps qui « est a la fois la condition
de son existence, I'obstacle et le moyen de son opération spirituelle » (p. 176).

En 'homme ainsi dessiné, il ne reste plus qu’a reconnaitre I'image biblique
de I'homme. Le postulat initial I’annongait déja, griace auquel la recherche
conserve son caractére philosophique et ne donne & aucun moment le senti-
ment de n’apporter qu'une théologie démarquée. Dira-t-on que la tentative
est presque trop réussie ? Ce serait ne pas rendre justice & son honnéteté
incontestable. L’auteur ne s’est rien donné de plus qu’un postulat qui se
trouve étre le postulat méme de l’anthropologie biblique. On pourra tout au
plus discuter son droit de se le donner et, par 1a méme, on pourra discréditer
sa tentative. Mais qui s’intéresserait & cette querelle ? Le fait demeure que
M. Zurcher a voulu prendre au sérieux I'unité fondamentale de 1'étre humain
et qu’il réussit & nous convaincre.



BIBLIOGRAPHIE 77

S’il faut regretter quelque chose, on regrettera une forme parfois abusive-
ment technique et trop d’empressement a citer les bons auteurs (parmi lesquels,
toutefois, ne figure jamais Niebuhr, ce dont s'étonneront les lecteurs de
Nature and destiny of man). Théologiens et philosophes gagneront & lire ce
livre qui pourrait leur fournir les éléments d’un dialogue que chaque jour
rend plus nécessaire.

GEORGES CRESPY.

BERNARD MARTIN : Le minustére de la guérison dans I’Eglise. Genéve,
Labor et Tiides, 1952, 172 p.

Ce petit volume veut rappeler a 1’Eglise ses devoirs a I’égard des malades.
Jésus a guéri, a ordonné a ses disciples de l'imiter, et a promis a ceux qui croi-
ront en lui (Marc 16 : 17-18) le pouvoir de faire de méme. L’Eglise a peu & peu
négligé cette injonction et ce privilege ; il est nécessaire qu’elle se ressaisisse et
marche & nouveau dans l'obéissance. La foi en Christ guérit parce que Dieu
veut la guérison, la maladie étant 1'ceuvre de Satan ; il est essentiel de prier
dans la certitude du succés; toute réserve — et méme celle qui se voudrait
respectueuse de la liberté de Dieu — ressortit a I'incrédulité. La maladie est la
conséquence du péché (mais non pas personnel) ; 'auteur en déduit, peut-étre
abusivement, que du pardon des péchés découle « naturellement » (p. 126) la
guérison, « conséquence normale (ce n'est pas nous qui soulignons) de cette
relation nouvelle avec le Seigneur » (p. 140) ; 'échec est fonction de notre fai-
blesse, de notre incrédulité, individuelle ou collective. — On peut s’étonner de
I’absence de toute considération sur la nature des maladies en cause, corpo-
relles, psychiques ou psycho-somatiques, bénignes ou graves. Affaire de la
médecine, répondra-t-on ; car l'auteur proteste par avance contre le grief de
s'opposer a la médecine, aux progres de laquelle il se plait a rendre hommage
et avec laquelle il souhaite une franche collaboration. On regrette de ne pas
trouver I'esquisse attendue de la fagon dont pasteurs et médecins pourront
conjuguer leurs efforts, ce qui laisse 'impression d’actions paralléles. Aussi
bien, le ministére de la guérison dans I’Eglise semble-t-il ne concerner ici que
la seule guérison dite spirituelle (nommée également divine, ou biblique, ou
encore par la foi, par la priére). Or, quoi qu'on en ait dit, la guérison est aussi,
sinon tout d’abord, un probléme biologique, au sujet duquel il importe, aujour-
d’hui, que pasteurs et médecins se mettent d’accord si I'on veut en parler
sérieusement. On s’inquiéte dés lors de ce terme de guérison spirituelle, on
I'adjectif parait bien I'emporter sur le substantif pour placer l'accent sur le
moyen, davantage que sur le résultat ; guérison spirituelle ne risque-t-elle pas
de se définir par opposition a guérison médicale ? Mais est-ce 1a, vraiment,
dans sa restriction, le sens du commandement du Maitre ? A I'affirmer, ne ten-
drait-on pas du méme coup a rejeter la médecine hors de I’Eglise et a lui con-
tester I’honneur, le droit et le devoir d’obéir, elle aussi et a sa maniére, par la
science qu’elle tient de Dieu, a I'ordre du Seigneur ? Ces réserves faites, de ten-
dances certes amendables, nous nous associons avec joie a ce rappel fait a
I’Eglise d’intensifier son intercession en faveur des malades.

Dr FERNAND CARDIS.



78 BIBLIOGRAPHIE

PierrRE JoHANNS, S. J.: La pensée religieuse de I'Inde. Préface
d’Olivier Lacombe. Traduction de Louis-Marcel Gauthier. Namur,
Publications des Facultés universitaires; Paris, Vrin, 1952,
230 p. Bibliothéque de la Faculté de philosophie et lettres de
Namur, 14.

Le P. Johanns est avant tout un missionnaire, mais un missionnaire de
la nouvelle trempe, un chrétien qui, pour annoncer I’Evangile aux Hindous,
s’est mis consciencieusement a 1’étude de I’Ame indienne et des traditions
métaphysiques et religieuses de I’hindouisme. La compréhension et la connais-
sance de ces traditions, acquise pendant un long séjour dans le pays, est telle-
ment vaste, profonde et pénétrante, tellement animée de respect et d’admira-
tion, méme dans sa critique, que les publications du P. Johanns consacrées
a ce sujet ont mérité les plus hauts hommages des autorités philosophiques
indiennes. Dans son dernier livie — dont certaines parties sont demeurées
malheureusement inachevées — l’auteur nous livre la synthése de ses études.

L’unique reproche que l'on pourrait faire a ce livre est que le titre n’en
recouvre pas exactement le contenu. Nous n’y trouverons pas l'exposé de
tous les aspects de la pensée religieuse de 1'Inde. Ce n’est pas une histoire scien-
tifique de la philosophie indienne, qui a été presque toujours religieuse, mais
I'analyse critique des doctrines dominantes de 1'Inde d’aujourd’hui, de ce
qu’on pourrait appeler la théologie officielle de I'hindouisme moderne (avec la
réserve que dans ce pays il n’existe aucune autorité ecclésiastique décidant de
T'orthodoxie de telle ou telle doctrine). Et celle-ci est réduite dans ’exposé de
l'auteur au Vedanta avec ses multiples écoles et sectes et a la doctrine plutédt
pratique du Yoga (a l'occasion duquel I'auteur donne un exposé sommaire du
Samkhya). Ainsi, non seulement la pensée bouddhique (qui représente pourtant
les sommets de la spéculation religieuse indienne, mais depuis presque un
millénaire ne joue plus aucun réle dans I'Inde), mais aussi tout ce qui précéda,
dans I'hindouisme, la formation du Veddnta : le Védisme, la philosophie des
Upanichades, etc., a été laissé de c6té. Quant a cette derniére limitation, 1'au-
teur ne fait que se conformer a l’attitude des Hindous qui considérent toujours
le Véda et les Upanichades comme la révélation fondamentale, mais, depuis des
siécles, ne les interprétent qu’a la lumiére des doctrines philosophiques médié-
vales. S’occupant surtout de la théologie et non de la vie religieuse, 'auteur
laisse de coté également des sectes modernes qui exercent une influence consi-
dérable dans la vie de 1'Inde d’aujourd’hui, mais ne portent pas le cachet
d’orthodoxie. Il est pourtant regrettable que, par exemple, la pensée de Shri
Aurobindo, qui rentre indubitablement dans les cadres du Vedinta, n’ait pas
été prise en considération.

Le livre n'étant pas un manuel scientifique, mais une sorte de discussion
valorisante, il n’y a rien d’étonnant a voir la perspective chrétienne y appa-
raitre a chaque pas. Mais cette attitude n’est guére étroitement apologétique.
L’auteur compare plutdt qu’il n’oppose, et ne dissimule nullement son admira-
tion pour ce qu'il appelle « les pierres d’attente du christianisme dans la philo-
sophie indienne ». Il est vrai que ce point de vue influence un peu le choix des
doctrines examinées. Les sectes théistes du Vichnouisme sont traitées de
fagon beaucoup plus compléte que le Shivaisme, réduit exclusivement a 1'exposé
du monisme illusioniste de Shankara et de son école. Et si 'on comprend ’omis-
sion du tantrisme qui est bien plus un ritualisme magique qu’'une doctrine phi-
losophique, on regrette l'exclusion des écoles shivaites comme Shaiva-siddhanta



BIBLIOGRAPHIE 79

ou Trika dont les systémes métaphysiques développés mériteraient 1'attention
de I'auteur dans la méme mesure que ceux du Vedinta vichnouite.

Néanmoins, en dépit de toutes ces limitations, le livre du P. Johanns cons-
titue un enrichissement indéniable et dorénavant indispensable de la littéra-
ture du sujet. Car il omet ce qui est amplement exposé dans les autres livres (il
présuppose d’ailleurs la connaissance de ces éléments, ce qui peut rendre diffi-
cile par endroits la compréhension de son exposé pour un lecteur qui n’aurait
aucune idée de 1'histoire de la religion et des philosophies indiennes) et donne
une analyse détaillée précisément des doctrines plutot négligées par des manuels
courants. Mais la plus grande valeur de ce livre réside dans la clarté et la finesse
avec laquelle 'auteur nous offre les fruits de son étonnante érudition et surtout
dans l'esprit de chaude compréhension et de sympathie pénétrante qui anime
son exposé et le distingue si avantageusement aussi bien de l'indifférence des
exposés scientifiques de la plupart des indianistes que de la partialité et du
manque de critique des sectateurs occidentaux de 1’hindouisme.

CONSTANTIN REGAMEY,

AND. V. Seunmois, O. M. 1.: La papauté et les Missions au cours des
six premiers stécles. Méthodologie antique et orientations moder-
nes. Paris-Louvain, Eglise vivante, 1953, 224 p.

Le protestant qui lit ce livre va d’étonnement en étonnement. D’abord,
sur le plan historique, & part un portrait hardi de saint Pierre missionnaire et
pape, et une étude sur I'ceuvre missionnaire de saint Grégoire le Grand, on a
quelque peine a voir en quoi la papauté des six premiers siécles s’est trouvée
melée a 'ceuvre missionnaire.

Ensuite, on est surpris qu'un historien salue, a propos du méme pape
Grégoire, comme des conquétes de la liberté et de la souplesse ecclésiastiques,
les vestiges d’une liberté et d’une souplesse premiéres que la papauté n’était
pas encore parvenue a schématiser dans son uniformisme centralisateur.

Qui plus est, on sera surpris de voir, dans la pensée théologique de I'au-
teur, que la liberté des formes liturgiques, 'autonomie relative des Eglises
nées de la Mission et la consécration d’éléments paiens dans le culte de I’Eglise
semblent aller indissolublement de pair. Il n’en reste pas moins que le méme
lecteur protestant est saisi par cet effort d’'un catholique romain pour reven-
diquer dans son Eglise un minimum de liberté sans lequel la Mission se vide
nécessairement de son contenu spirituel. L’auteur se risque a certaines remar-
ques, certaines critiques du traditionnalisme, dont la portée dépasse de beau-
coup I’Eglise romaine. Son courage et ses affirmations nous touchent. Serait-ce
que, la ol I'Eglise se refuse a démissionner, elle regoit ce collyre (Apoc. 3: 18)
qui lui ouvre les yeux sur sa véritable situation ?

PIERRE GANDER.

MARIE-JOSEPH LORY : La pensée religieuse de Léon Bloy. Desclée
De Brouwer, s. d., 376 p.

Léon Bloy fait partie de cette équipe d’enfants terribles qui ont réveillé
I’Eglise de France de son assoupissement au début du siécle et sont respon-
sables en grande partie du renouveau religieux actuel ; Péguy, Bloy, Claudel,
Bernanos. Mais que faut-il penser de Bloy qui se distingue des autres par la



80 BIBLIOGRAPHIE

violence de ses révoltes, les condamnations sommaires, les éreintements, les
grossieretés qu’il prodigue a tout propos. Cet homme est-il un pitre, un illu-
miné, ou un homme de Dieu authentique ?

Le livre de Marie-Joseph Lory nous aide a répondre a cette difficile ques-
tion. I1 nous apprend non pas a connaitre I.éon Bloy (il suppose qu’'on I'a lu
en partie), mais a le juger, & peser et discuter les principales positions de ce
visionnaire. Grace a lui, nous pouvons faire le partage entre l'ivraie et le bon
grain de cette ceuvre touffue et déconcertante, entre les éléments humains,
les déviations et les éléments divins et enrichissants.

L’ivraie, ce sont toutes les faiblesses de caractére qui ont déformé les
jugements de Léon Bloy. Car ce fut d’abord un autodidacte qui a touché aux
problémes les plus délicats de I'histoire (des Eglises) et de la théologie sans
vouloir prendre une information ni recevoir une formation sérieuse. Il ne se
fiait qu’'a ses inspirations poétiques, ce qui fait que bien souvent ses juge-
ments sont simplistes ou enfantins. Ensuite, cet homme assoiffé de connais-
sance mystique, de « vie illuminative » a eu le tort de se fermer complétement
a toutes les méthodes de travail dans la vie de 'esprit, et de chercher les mani-
festations de la vie mystique dans des auteurs de second ordre : non pas saint
Jean de la Croix, mais Catherine Emmerich, voire des cas plus contestables :
de prétendues apparitions. Enfin, ce fut un grand nerveux, un grand impulsif,
incapable de dominer sa sensibilité, son imagination et son complexe d’agres-
sivité. De 14 ses révoltes, ses outrances, ses insultes, ses condamnations, ses
vociférations, les grossiéretés que charrie son ceuvre. Il fut vraiment «1'en-
trepreneur de démolition » ; rien ne trouve grice a ses yeux, surtout parmi
les chrétiens et dans 1'Eglise. Bref, un révolté, un anarchiste et un déséqui-
libré.

Mais, quelles que soient ses tares, Bloy reste celui qui a ramené au chris-
tianisme le plus authentique un nombre important étonnant d’esprits dis-
tingués, réfléchis, a cause des richesses spirituelles et doctrinales de son ceuvre :
c’est ce que nous montre la seconde et la troisiéme partie du livre de M.-].
Lory. Certes, sur les choses d’ici-bas, Bloy a eu des opinions trés contestables
et quand il juge & tort et & travers ses contemporains, il est souvent lamentable,
Mais qu’il s’agisse des choses de l'au-dela, du péché, de la venue du Saint-
Esprit, du retour de Jésus, de la présence de Dieu dans I'histoire des hommes,
alors comme il se meut a l'aise dans ces réalités-la, il fait figure de voyant.
Incapable d’expliquer, il saisit, il touche, il témoigne. « Il reprend comme au
feu d’'une forge les vérités refroidies du christianisme et il les fait étinceler
aux yeux de ses contemporains. » De 1a ses formules, obscures peut-étre, mais
magistrales, éblouissantes: « Le travail est la priére des esclaves; la priére
est le travail des hommes libres» — « Il n'y a qu’une tristesse, c'est de n’étre
pas des saints» — ¢« Tout ce qui arrive est adorable », etc.

Et s’il choque tant, c’est qu’il a en vue avant tout d’éveiller des endormis,
de se faire entendre a tout prix. Alors, que lui importent les nuances, les
abstractions, la théologie raisonneuse ; il employera plutét les métaphores les
plus malsonnantes, les remarques les plus désobligeantes, mais il se fera
écouter, et il tournera les Ames vers Dieu.

Voila ce que M.-J. Lory montre dans un livre extrémement bien docu-
menté, analysé, détaillé. Peut-étre trouvera-t-on que l’étude du caractére est
trop morcelée, surchargée de notes et de références ; que le chapitre sur Notre-
Dame de la Salette (doctrine assez déconcertante, méme pour un catholique)
et la méthode exégétique de Léon Bloy sont moins satisfaisants que les autres.



BIBLIOGRAPHIE 81

Mais l'ensemble du livre est remarquablement éclairant. Il précise et situe
avec une grande fermeté de pensée (d’aprés une théologie catholique, mais de
fagon trés large) les principales positions doctrinales de Bloy : sur la place du
mal dans le monde, 1'échec apparent de la Rédemption, la venue du Saint-
Esprit, la conception chrétienne de l'histoire. Il nous aide a utiliser et a
comprendre ce qu’il y a de disparate dans Léon Bloy — pour autant qu’'on
puisse comprendre complétement une ceuvre aussi déconcertante.

J. DELAMARE.

Tromas MERTON : Quelles sont ces plaies ? Vie d'une mystique cister-
ctenne : sainte Lutgarde d’ Aywnéres. Paris, Desclée De Brouwer,

1953, 195 P.

C’est I'histoire d’une religieuse belge (1182-1246), stigmatisée, annonciatrice
du culte du Sacré-Ceeur, contemporaine de saint Frangois d’Assise. Son bio-
graphe moderne, Thomas Merton, est un trappiste américain, connu sous le
nom de Father Louis, auteur de deux livres célébres dont les titres frangais
sont La nuit privée d’'étoiles (autobiographie) et Aux sources du silence (histoire
de l'ordre de Citeaux). En racontant ici la vie de Lutgarde d’ Aywiéves, d’aprés
le témoignage de Thomas de Cantipré, disciple de la sainte, il se propose d’aider
ses fréres et sceurs catholiques du XXe siécle, a aimer le Sacré-Ceeur comme
l'aima la mystique du XIII® siécle. Son ouvrage est dédié aux moniales cister-
ciennes qui, en nombre grandissant dans I’Amérique d’aujourd’hui, cherchent
un refuge dans le silence et l'austérité de la vie monastique. L’auteur, qui écrit
fort bien, ne s’arréte pas aux problémes de critique historique que posent la
stigmatisation, les visions, les révélations. L’hagiographie naive et le surnaturel
factice jouent ici un grand rdle. Mais l'ouvrage n’est pas dépourvu de valeur
psychologique, car Father Louis posséde manifestement une connaissance
expérimentale des états mystiques et les éclaire par de nombreuses références
a saint Bernard, a saint Jean de la Croix, a sainte Thérése d’Avila et sainte
Thérése de Lisieux, de méme qu'a Marguerite-Marie qui devait fonder au

XVIIe siécle le culte du Sacré-Ceeur.
V. BARONI.

ALPHONSE DE CHATEAUBRIANT : Fragments d'une confession. Paris,
Desclée De Brouwer, 1953, 121 pages.

L’illustre écrivain, auteur de La réponse du Seigneur, avant de mourir, en
1951, a laissé & son confesseur ce trés beau texte. C'est un témoignage chrétien
trés personnel et trés pur, sans rien d’étroitement confessionnel. L’essentiel
en est une apparition du Christ illuminant le chemin du soldat dans un triste
crépuscule de janvier 1915 en Argonne, et une parole nettement pergue par
« l'oreille intérieure » : « ... Et quand tu auras trouvé 'amour, tu aimeras toutes
choses sans distinction, car il n’y a pas de distinction entre les choses : tu aime-
ras jusqu'a cette boue dans laquelle tu marches. » Document précieux pour
ceux qui pensent que les « variétés de l'expérience religieuse» ont quelque

chose a nous apprendre.
VICTOR BARONI.



82 BIBLIOGRAPHIE

PraToN : (Euvres complétes. Tome X1 : Les Lots, livres I-VI. Texte
établi et traduit par E. des Places. Introduction d’A. Diés et
L. Gernet. Paris, Les Belles Lettres, 1951, 2 vol., CCXXI-7I et

155 p-

La Collection des Universités de France, que patronne 1’Association Guil-
laume Budé, est en voie d’achever un article important de son programme :
la publication des (Euvres complétes de Platon. Aux six livres des Lois récem-
ment parus succéderont au cours de 'année les six autres livres qui formeront
I’essentiel du XIIe et dernier tome. Une premiére partie contiendra le texte
des livres VII-X établi et traduit par Mgr Diés et, dans la seconde, les livres XI
et XII dus au méme savant seront suivis par I'Epinomis : c’est le P. des Places
qui présentera ce dialogue dont il a aussi établi et traduit le texte.

I1 n’est donc pas trop tard pour signaler ici la publication du tome XI.
Le premier volume comprend d’abord, groupées sous le titre général d’Intro-
duction, trois études qui fournissent sur les Lois les éclaircissements les plus
précieux, disons aussi : les plus nécessaires, tant cet ouvrage fameux entre tous
est encore mal connu. En premier lieu Mgr Diés expose le plan et l'intention
générale des Lois: on n’ignore pas la richesse et la pénétration des préfaces
qu’il a rédigées pour la République et le Philébe. Ici I'analyse, qui épouse avec
souplesse la démarche du dialogue, fait admirablement saisir I'unité de son
dessein fondamental ; celle-ci peut étre masquée, elle n’est pas rompue par les
lacunes, disparates et répétitions qui affectent le développement de I'ouvrage
et tiennent en partie & son caractére inachevé.

La seconde étude envisage les Lois sous l'angle juridique. La comparaison
qu’elle institue entre les articles de la législation platonicienne et les régles du
droit contemporain (notamment d’Athénes et de Sparte) ne vise pas seulement
a recenser les emprunts et a délimiter les oppositions ; elle souligne les points
ot Platon innove, quelquefois anticipe, ceux aussi qu'il omet de traiter, de
sorte que le lecteur est & méme de concevoir comment le philosophe a « repensé »
le « droit de sa nation». Cet aspect du dialogue est extrémement révélateur ;
M. L. Gernet, qui a choisi de le mettre en lumiere, s’est acquitté de sa tache
avec une précision magistrale.

Ces deux études comptent ensemble plus de deux cents pages ; la troisieme,
oll le P. des Places traite du texte des Lois, n’en comprend que onze : elle ne le
céde pas en intérét aux deux premiéres. Depuis I’édition de Burnet (1907), notre
connaissance de la tradition directe des Lois a fait d’importants progres. Le
P. des Places rappelle les résultats acquis par la recherche et les compléte par
le résumé de ses propres observations sur les mains correctrices des deux manus-
crits de base, le Parisinus gr. 1807 et le Vaticanus gr. 1. Outre leur valeur
intrinseque, ces observations nous font toucher du doigt le travail de revision
auquel le corpus platonicien fut soumis au début de I'époque byzantine ; elles
facilitent ainsi l'intelligence des problémes posés a I'éditeur moderne. Au reste,
la lecture de I'apparat critique permet de se faire une claire idée des bases sur
lesquelles I’éditeur a fondé son texte : il n’en est pas aujourd’hui de plus solides.
Les lecons des deux témoins fondamentaux sont réguliérement transcrites avec
l'essentiel de 1'apport byzantin, du IXe au XII® et au XVe siécle notamment
(il est probable toutefois que nous lui devons plus de conjectures que de variantes
anciennes) ; en regard de ces données figurent, quand il y a lieu, celles de la
tradition indirecte, dont le P. des Places a contrdlé les sources pour la plupart
des auteurs anciens qui citent les Lois.



BIBLIOGRAPHIE 83

Nous ne pouvons nous étendre sur le texte proposé par l'éditeur ni sur sa
traduction, dont on doit faire le plus grand cas. Les difficultés étaient nom-
breuses. Sous le rapport de la critique textuelle comme sous celui de l'inter-
prétation, le P. des Places a fait preuve d’autant de science que de gotit. Et nul
n’était mieux préparé a trouver au langage sinueux des Lois un juste équivalent
frangais. Au surplus les notes ol fréquemment I'auteur motive une conjecture,
éclaire V'intention d’un passage, commente un fait de langue ou un tour de

pensée, sont des exemples de critique pondérée et lucide.
ANDRE RIVIER.

Léonard de Vinci et Uexpérience scientifique auw XVIC siécle. Paris,
Presses Universitaires de France, 1953, 275 p.

Ce volume collectif réunit les discours prononcés a l'occasion du Ve cente-
naire de la naissance de Léonard de Vinci, au cours d’'un colloque international
qui ¢ s’est tenu sous la présidence de M. Lucien Febvre, membre de 1'Institut,
du 4 au 7 juillet 1952, & Paris, au Palais de la Découverte, grice a 'aimable
hospitalité de son directeur, M. André Léveillé» {Avant-propos).

Les organisateurs du colloque s’étant adressés a de grands historiens des
sciences, leurs communications sont denses et suggestives, et il est bien difficile
de parvenir a4 en noter 'essentiel dans le cadre restreint d’un compte rendu.

Les divers aspects de « Léonard savant » ont été abordés grace a I'étude de
ses conceptions astronomiques, mathématiques, mécaniques, anatomiques et
techniques. Comme on le sait, Léonard n’a pas eu le temps d’achever 'encyclo-
pédie qu’il préparait, et c'est a travers ses carnets que l'on doit retrouver sa
pensée, ce qui implique de nombreuses difficultés pour T'interpréte : les nota-
tions représentent-elles 1'opinion de Léonard ou des avis contraires au sien
qu’il s’apprétait a discuter ?

Quoi qu’il en soit, sur ce point Léonard apparait comme un moderne, fon-
dant toute science a la fois sur I'expérience et sur la formulation mathématique.
Cependant, 'on doit se demander, avec M. Georges Sarton, «si Léonard fut
vraiment un des grands créateurs de la science » {p. 17). «... L’idée originale,
qul traverse le cerveau d’'un homme comme un éclair est aussi nécessaire que
la semence d’une plante, et aussi insuffisante s’il ne lui est pas permis de se
développer. Si la semence ne grandit pas, c’est comme si elle n’avait jamais
existé.

«Or, les idées de Léonard furent des semences qui ne miirirent pas. Elles
restérent telles quelles dans ses notes et ses dessins. Il eut parfois des velléités
d’écrire des livres sur l'anatomie, sur la peinture, et peut-étre sur d’autres
sujets, cependant ces velléités ne furent pas accomplies» (p. 18).

Toutefois, comme il existait a I'époque de Léonard une tradition orale
transmise dans les ateliers, dont on ne peut évaluer I'importance, aussi bien
dans le cas de l'influence exercée par Léonard que dans celui des influences
qu’il a pu subir, il est difficile de déterminer exactement sa place dans ’histoire
des sciences.

Pour ce qui est de I';euvre méme de Léonard, il ne faut pas exagérer son
aspect pragmatiste, car il a exalté «le réle de la théorie, de la théorie mathé-
matique bien entendu, jusqu'a lui faire absorber et supplanter I’empirie »
(Koyré : Rapport final, p. 242). Et par 1a, Léonard serait un précurseur de la
mathématisation de la science a laquelle nous assistons.

ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND.



84 BIBLIOGRAPHIE

EMILE CALrOT: Von Montaigne zu Sartre. Die Entwicklung der
franzisischen Philosophie vom 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart.
Ubersetzt von Alwin Diemer. Meisenheim/Wien, Westkultur-
verlag A. Hain, 1952, 206 p.

M. Callot a bien fait, contrairement a Victor Delbos, de partir de Mon-
taigne et non de Descartes. Il distingue, dans la philosophie frangaise, trois
cycles ou époques : celle de Descartes, le XVIIIe siécle, le XIXe. Il conduit
son lecteur jusqu’a la réaction métaphysique contre le « scientisme ». I1 esquisse
enfin les traits fondamentaux de la philosophie francaise : son union étroite
avec les sciences comme avec la littérature ; son caractére ouvert. Dans cha-
cun des trois cycles susmentionnés, il y a d’abord une période de critique,
puis une période de création, enfin une période dogmatique. M. Callot laisse
prudemment ouverte la question de savoir s’il s’agit 1a d’un rythme universel
ou propre seulement a la philosophie francaise. Il reléve enfin sa tendance
universaliste, son golit de la liberté et de la clarté, son intellectualisme joint
au souci des problémes psychologiques et moraux.

1l ne manque a cet ouvrage qu’un minimum d’indications bibliographiques
(textes et études critiques) pour étre un guide commode et sir.

MARCEL REYMOND.

LyDIE ADOLPHE : La dialectique des images chez Bergson. Paris,
Presses universitaires de France, 1951, 308 p.

Disons tout de suite en quoi cet ouvrage, remarquable & bien des égards,
nous a dégu. Nous pensions, sur la foi du titre, voir les images bergsoniennes se
grouper d’aprés leurs affinités, procéder a des échanges ou s’opposer, se corriger
mutuellement et, par leur jeu, nous faire assister a la genése de la pensée berg-
sonienne. Il y a bien — suggéré par des propos de Bergson lui-méme sur la
démarche de sa pensée en présence d'une difficulté — un plan qui se traduit
dans le titre des chapitres par des images tirées des ceuvres de Bergson, « images
d’accés a la Méthode » pour la plupart. Mais dans I'ensemble, l'itinéraire que
nous fait suivre I’auteur ne nous semble pas vraiment dicté par une dialectique
des images. En tous cas, lorsque 'auteur dit a la fin de son livre avoir suivi pas
a pas le mouvement de la pensée bergsonienne, c’est plutdt 'ordre des pro-
blémes que les affinités des grandes images bergsoniennes qui semble 'avoir
guidé. Sans doute le jaillissement des images est-il inséparable chez Bergson du
mouvement de la pensée, mais on pouvait aller des images a la pensée, c’est la
démarche méme que Bergson attend de son lecteur ; en adoptant trop souvent
la démarche inverse, L. Adolphe se trouve faire de la pensée du maitre un
exposé riche, vivant, admirablement documenté, mais un « exposé » tout de
méme ol les images viennent docilement se ranger comme appelées par le fil du
discours. Cela est si vrai, 'ordre d’exposition adopté devient parfois si con-
traignant que plusieurs chapitres ont un peu I’air d’étre accrochés a leur titre-
image comme un vétement & un clou, pour reprendre une image de Bergson.

Cela dit, reconnaissons que 'ouvrage abonde en réflexions pénétrantes sur la
nature des images bergsoniennes, leur role et leur fonction dans une philoso-
phie qui avait débuté par une critique du langage, sur I'espéce de précision
qu’elles ont permis au philosophe d'opposer dans le domaine de la vie et de



BIBLIOGRAPHIE 85

Vesprit a la précision des sciences exactes, enfin sur la langue et le style de
Bergson, et sur la source de leur perfection : ce rythme qui est le rythme méme
de sa pensée. Mallarmé, Rilke, Valéry sont tour & tour évoqués, avec une science
trés siire du rapprochement, pour nous faire comprendre « I’art » de Bergson.
De méme la parenté de sa pensée avec I'idée centrale de Rousseau éclaire son
«refus spontané, puis délibéré » de confondre l'utile et le vrai et sa constante
recherche, au-deld d’'une connaissance contaminée par nos intéréts pratiques,
d’un contact avec le réel « dans sa pureté originelle ». Un autre développement
trés dense, trés fouillé, nous montre I'image de la torsion se formant, chez Berg-
son, d'une double méditation sur Plotin et Spinoza : la torsion, étant a la fois
« conversion » et « procession », réconcilie la contemplation et 1’action, d’olt la
supériorité a ses yeux du mysticisme chrétien sur le mysticisme grec ou oriental.
En définitive, et malgré les réserves exprimées plus haut, excellente contribu-
tion a la connaissance de Bergson.
CHARLES I"AVARGER.

Etudes blondéliennes, 2. Collection dirigée par Jacques Paliard et Paul
Archambault. Paris, Presses Universitaires de France, 1952, 168 p.

Le premier fascicule de ces Etfudes comprenait des inédits de Blondel
relatifs a la réédition de I'dction de 1893 et quelques études critiques contem-
poraines de la célébre thése, celles de Brunschvicg, de Delbos, de Margerie
et le compte rendu de la soutenance de Wehrlé (Etudes blondéliennes, 1, Paris,
P.U.F, 1951). Dans le présent volume, on a publié quelques inédits tirés
des manuscrits d’Aix, montrant que, dés 1895 et durant les années postérieures,
Blondel avait l'intention d’apporter des rectifications a sa position, sans
retomber dans l'intellectualisme d'un Gardeil, ni dans le dogmatisme moral
de Laberthonniére (p. 11), précisions utiles pour I'historien de la pensée de
Blondel. Un projet de refonte de 1’dcfion suivi et systématique fait suite a
ces notes.

Maurice Carité consacre une étude a « Paul Archambault et Maurice Blon-
del », o1 il fait ressortir tout ce que fit le disciple pour faire connaitre la pensée
de son maitre. On trouvera ensuite le texte d'une conférence fort attachante
de J. Paliard sur « 1'élan spirituel selon H. Bergson et selon M. Blondel », deux
études remarquables de clarté et de précision de P. Archambault sur 'ceuvre
blondélienne et qui pourraient fort bien servir comme premidre introduction
a son ceuvre.

Mais ’étude la plus originale de cette publication est celle d’'Henry Duméry
sur « Blondel et la philosophie contemporaine ». En une septantaine de pages
denses et pourtant lumineuses, le commentateur le plus perspicace de Blondel
(cf. La philosophie de I' Action, Paris, Aubier, 1948) nous prouve, a l'aide d'une
argumentation solide, fondée sur une information étendue, que le blondélisme
porte en lui les germes de développements ultérieurs, a condition d’en dégager
les thémes spécifiques a la lumiére d'une part de la philosophie des valeurs, de
la phénoménologie de Husserl et de Merleau-Ponty et des existentialismes
de Sartre, Polin et Gusdorf d’autre part. « C’est Blondel qui sauve les théses
existentialistes (celles concernant la liberté, I'auto-position, les rapports entre
I’en-soi et le pour soi) précisément parce qu’il n’est pas lui-méme existentialiste.
Il intégre ce qu’il y a de positif dans la phénoménologie et il le dépasse en
le complétant » (p. 117). Cette savante mise au point, dont il est vain de vouloir



86 BIBLIOGRAPHIE

résumer les enchainements et qui laisse transparaitre la position de l'auteur
sur le probléme de la création des valeurs et celui de la constitution de la
relation entre Dieu et 'homme, est menée avec le dessein de ne pas enfermer
le blondélisme sur lui-méme, mais de le prolonger, dans un esprit fait de sym-
pathie et de compréhension pour les courants philosophiques actuels; elle
nous vaut une critique des difficultés et des déficiences de la phénoménologie
et des existentialismes, dont on devra tenir compte dans le dialogue que le
christianisme tente d’établir avec ces philosophies.
GABRIEL WIDMER.

KARL JASPERS : Raison et déraison de notre temps. Traduit de 1'alle-
mand par Héléne Naef, avec la collaboration de M.-L. Solms.
Paris-Bruges, Desclée De Brouwer, 1953, 80 p. Textes et études
philosophiques.

Les trois conférences qui composent ce petit livre font un tout. Elles sont
une mise en garde contre ces formes de déraison que représentent certaines
idéologies de notre temps et qui risquent de submerger la raison et, avec elle,
la seule chance d’« une communauté d’étres pensants, toujours en marche vers
la liberté » (p. 32). On peut relever dans le marxisme et la psychanalyse, par
exemple, outre un apport scientifique incontestable, une dangereuse prétention a
constituer un savoir total, prétention qui a tous les caractéres extérieurs de la
foi, mais qui, ne s’avouant pas comme telle, se dissimulant au contraire sous
des apparences scientifiques, «est en réalité une pseudo-foi» (p. 22) dont
Jaspers dénonce le dogmatisme et ot il décéle un retour a la magie. Or, « tout
savoir s’acquiert a l'aide de méthodes définies et a partir de points de vue
définis également. C’est pourquoi il est faux d’ériger un savoir quel qu'il soit
en connaissance totale et d’en faire un absolu» (p. 25). Cela signifie que la
science, « condition indispensable de toute vérité» (p. 27), « n’embrasse pas la
vérité dans sa totalité » (p. 29) et que, par conséquent, elle laisse insatisfait
notre désir de connaitre. C’est ce qui explique le succes de courants de pensée
comme le marxisme ou la psychanalyse. Mais a ces « succédanés de la foi»
(p. 31) il faut préférer la voie que nous ouvre la raison.

La raison se définit par son effort pour dépasser les limites de I'étre brisé
et retrouver une unité qui lui échappe sans cesse. Nous libérant de l'isolement
ot nous plonge un vouloir-vivre égoiste, «elle s'identifie & une volonté illi-
mitée de communication » (p. 40). « Pour la raison, dans la condition temporelle,
la vérité est liée a la communication» (p. 40), car la vérité, n’étant jamais
achevée, « s’éprouve en éprouvant autrui» (p. 41). Mais ce lien que la raison
peut établir entre des existences ne se renforcera que par l'amour. Ensuite,
« tout ce qui se délimite et se définit & nos yeux nous propose une tentation :
celle de le substituer & I'un» (p. 42), mais la raison poussant jusqu’au bout la
désagrégation critique de toute réalité définie rencontrera la présence de 1'étre
et fera ressurgir alors tout ce qui est, dans une lumiére nouvelle. Enfin « sans
la raison, nous sommes prisonniers de notre historicité » (p. 43) que nous ne
pouvons transcender qu'en en prenant conscience et « en nous arrachant en
quelque sorte a notre existence» (p. 44) a l'aide de la raison. Il ne faut pas
entendre ici par raison une faculté d’explication universelle dont 1’homme
serait naturellement doué, mais une raison qui «nait de la liberté» (p. 46),
c’est-a-dire d’une décision existentielle de servir une vérité dont le triomphe



BIBLIOGRAPHIE 87

n’est pas assuré. « L’homme ne nait pas raisonnable, il le devient plutdt par
une conversion de sa nature instinctive » (p. 48).

La troisitme conférence a pour sujet le combat (autre forme de la com-
munication, qui n’exclut pas 'amour, au contraire) que doit mener la raison,
en nous-mémes et dans le monde, contre les doctrines qui sont «issues d’un
reniement simultané de la vérité et de la liberté humaine » (p. 64). Le jugement
que porte Jaspers sur ces doctrines peut étre discuté, mais on ne peut nier la
richesse de substance que renferment ces quatre-vingts pages d’une portée si

actuelle.
CHARLES FFAVARGER.

GASTON BACHELARD : Le matérialisme rationnel. Paris, Presses Uni-
versitaires de France, 1953, 225 p.

La pensée scientifique se veut ouverte. Chaque découverte doit s’intégrer
a une théorie, au prix méme d’'une refonte partielle de celle-ci. A chaque pas,
pourtant, il faut se garder d’ériger une découverte en vérité fondamentale et
garder présente a l'esprit la nécessité d’avoir a la repenser & 1'étape suivante.
Une pensée scientifique qui se veut, a chaque moment de son histoire, rectifiée,
doit sans cesse corriger une perspective donnant aux premiers plans une place
privilégiée.

Aussi la pensée scientifique moderne, pour satisfaire a cette exigence d’auto-
rectification, s’active-t-elle constamment entre les deux poles de la théorie et
de I'expérience, du rationalisme et de I’empirisme. Mais il faut bien comprendre,
dans l'acception de ces deux concepts, la notion de polarité. Il faut se défendre
de l'acception classique de 'empirisme et du rationalisme, notions indépen-
dantes. La polarité épistémologique fait de chacune d’elles le complément
actif, effectif de l'autre.

D’une part, nous aurons un rationalisme prospecteur : I'expérience moderne
est constamment inspirée et instruite par le rationalisme théorique ; l'expé-
rience moderne se veut sans irrationalité.

D’autre part, & chaque étape nouvelle, 'esprit scientifique est appelé a
repenser la matiére, et c’est de cet effort de pensée capital que nait le matéria-
lisme rationnel.

I1 faut souligner ici que la direction métaphysique du vecteur rationalisme-
expérience doit, actuellement, étre majorée par rapport a celle du vecteur
inverse. On en fait I’expérience avec la Physique mathématique ; Gaston Bache-
lard montre comment les derniers développement de la chimie rendent cette
constatation plus évidente encore.

I1 fut une époque récente o la chimie semblait devoir s'intégrer a la phy-
sique, 'unité de cette région de la Science devant finalement se réaliser par
absorption pure et simple. Or, aujourd’hui, I’on assiste & une spectaculaire
promotion de la chimie au méme rang que la Physique mathématique; au
meéme titre que de cette derniére, 'on peut parler d’'une Chimie mathématique.
Cette évolution, résultat d’un merveilleux effort de pensée, aura des répercus-
sions philosophiques importantes. Car la Chimie constitue, avec la Physique,
Vune des instances essentielles du matérialisme scientifigue. Dans 1'ouvrage dont
nous parlons, toute la partie consacrée a la notion de valence chimique et a
son évolution est, sans aucun doute, celle qui met le mieux en lumiére cette
place qu'occupe la Chimie moderne. La complexité de ce sujet nous empéche,
hélas ! d’en parler dans une simple recension. Nous engageons ceux qui liront



88 BIBLIOGRAPHIE

I'ouvrage de Bachelard a s’intéresser tout particuliérement aux chapitres
consacrés aux valences et a la mésomérie. Bien que complexes, ils sont trés
accessibles, et d’une portée considérable.

La classification de Mendéléeff, elle aussi, offre matiére a réflexion. Gaston
Bachelard ne manque pas de s’y arréter, car elle est une « des pages les plus
philosophiques de la Science ».

Mendéléeff réalise une systématique des corps simples fondée sur un ordre
croisé ; les corps sont disposés par ordres de poids atomiques croissants et de
valence chimique. Or Mendéléeff rencontre des exceptions et se voit obligé de
classer, par exemple, l'iode aprés le tellurium, en dépit de son poids atomique
inférieur. En portant — il avait le choix — I’exception dans I'ordre des poids
atomiques croissants plutdt que dans celui des valences, il utilise la notion de
nombre électronique avant la lettre. Ce n’est point par géniale intuition. Les
poids atomiques sont, a I'époque, des rapports pondévaux. 1ls n’ont rien d’'un
poids absolu, et la notion d’atome n’est encore qu'une hypothese. Mais le
tableau de Mendéléeff allait subir une évolution, et une premiére étape fut de
remplacer le poids atomique par le nombre atomique, qui n’est alors, en réalité,
qu'un numéro d’ordre. Lorsqu’on aura mis en lumiére que le nombre atomique
représente le nombre d’électrons contenus dans un atome, on aura saisi que le
véritable principe ordonnateur des éléments n’en est pas le poids atomique,
mais bien le nombre atomique qui, de la fonction ordinale, est véritablement
promu a la fonction cardinale. C’est ainsi que, dans 1’état actuel de nos con-
naissances, la systématique des éléments ne présente plus d’exceptions ; elle
trouve toutes ses justifications dans la structure méme de la matiére. Par contre,
il a fallu le hasard d’un parallélisme pas trop imparfait entre la croissance du
poids atomique et celle du nombre atomique pour que Mendéléeff parvint a
constituer son tableau.

11 v a encore d’autres principes ordonnateurs de cette systématique —
périodes et familles chimiques. A la base, cependant, on retrouve toujours
l'organisation électronique de la matiére. On pressent déja cette différence
— qu’éclaire remarquablement l’étude de la notion de wvalence — entre la
Physique, science du noyau atomique, et la Chimie, science des électrons.

Nous n’avons pu qu’esquisser. Peut-étre voit-on malgré tout comment peut
s’organiser une structure de la matiére entiérement repensée, détachée —
et souvent en opposition avec lui — de I'empirisme de 'expérience premiére.
C’est le mérite de Gaston Bachelard de pousser & bout une démonstration com-
mencée il v a longtemps déja et qu’il formulait philosophiquement d’une maniére
trés précise dans cet ouvrage central de son ceuvre: La philosophie du non.
Apreés Le rationalisme appliqué et L'activité rvationaliste de la Physique contem-
poraine, Le matérialisme rationnel apporte un nouvel élément essentiel a cette
profonde étude de la pensée humaine dans son effort rationnel de connaissance.

GEORGES LERESCHE.

M. Arnold Reymond a fété le 21 mars 1954 son quatre-vingtiéme anniversaire.

Nous souvenant de ce que notfre Revue doit 4 M. Reymond, qui en a été le
responsable, avec René Guisan, dés le début de Ia seconde série, nous lui adressons
’hommage de notre fidéle et affectueux attachement.

Nous avions prévu de marquer ce jubilé en publiant un article de notre vénéré
collaborateur. La réédition prochaine de deux de ses cuvres a empéché M. Reymond
de préparer son texte pour le présent fascicule. Nous sommes heureux d’annoncer
2 nos lecteurs qu’ils le trouveront dans le numéro du deuxi®me trimestre.

LES REDACTEURS.

Laussnne — Imp, La Concorde, 83/4.54



	Bibliographie

