
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 4 (1954)

Heft: 1

Artikel: Le P. de Lubac et le mystère de l'Église

Autor: Widmer, Gabriel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380607

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDE CRITIQUE

LE P. DE LUBAC

ET LE MYSTÈRE DE L'ÉGLISE

Après d'autres, le P. de Lubac remarque que « le XXe siècle est
destiné à devenir, dans l'histoire du développement doctrinal, le
siècle de l'Eglise » » ; plusieurs de ses travaux2, comme ceux de
maints de ses collègues 3, confirment cette observation. Pourquoi
consacrer une étude critique à cet ouvrage alors que tant d'autres
livres plus systématiques et plus techniques d'ecclésiologie ont paru
ces dernières années Sinon, parce que l'essai du savant théologien
de Fourvière (dont aucune publication ne devrait nous laisser
indifférents) ne s'adresse pas d'abord à des théologiens, mais à des prêtres ;

il atteindra donc un cercle de lecteurs plus étendu que celui des
lecteurs d'un traité savant. Il y a bien des chances que cet ouvrage soit
lu par les pasteurs et par le public cultivé. Il faudrait même qu'il soit
lu et critiqué ; car il apporte un témoignage de poids dans le dialogue
œcuménique. Nous voulons essayer d'abord de comprendre les structures

de l'ecclésiologie romaine ou tout au moins son aspect
fondamental mis en lumière par le P. de Lubac et ensuite répondre à cette
question : pouvons-nous accepter cette structure d'un point de vue
réformé

Comme dans ses ouvrages précédents, plus nettement encore, pour
se laver de toute accusation de modernisme 4, le P. de Lubac affirme

1 Henri de Lubac : Méditation sur l'Eglise, nouvelle édition revue et
augmentée, Paris, Aubier, 1953, collection « Théologie », n° 27, p. 20.

2 Cf. Catholicisme, Les aspects sociaux du dogme, Paris, les Editions du
Cerf, 19474. Corpus mysticum, L'eucharistie et l'Eglise au moyen âge, Paris,
Aubier, 1949 2.

3 Cf. les travaux du chanoine L. Cerfaux sur la théologie de l'Eglise chez
saint Paul, du chanoine Bardy sur la théologie de l'Eglise chez les Pères, ceux
plus systématiques de Mgr. Ch. Journet, du P. de Montcheuil, du P. Congar, etc.

4 On se souvient que certaines accusations d'ailleurs injustifiées furent
portées par les théologiens intégristes contre le P. de Lubac et ses collaborateurs

aux collections « Théologie » (Aubier) et « Sources chrétiennes r> (Editions
du Cerf), faisant état d'un prétendu relativisme en dogmatique. Le présent
ouvrage prouve au contraire l'attachement de son auteur à la théologie
traditionnelle.



56 GABRIEL WIDMER

que la Révélation, toujours identique à elle-même, achevée et jamais
progressive, est cependant progressivement explicitée. Ainsi aujourd'hui

l'Eglise se doit de définir sa nature et son statut en face des

théories individualistes et collectivistes contemporaines.
L'Eglise, le Saint-Esprit, la foi sont dans un rapport d'implication

réciproque, comme l'enseigne l'article du symbole : credo sanctam
ecclesiam. Sur ce point, la pensée réformée d'un K. Barth, selon
notre auteur, est proche des affirmations centrales de la théologie
catholique. L'Eglise est le lieu des œuvres du Saint-Esprit, or l'Ecriture

est l'une de ces œuvres, l'Eglise est donc « le réceptacle et la
gardienne des Ecritures » (p. 37). Si les réformés étaient cohérents avec
leurs principes, ils devraient admettre cette conclusion et les

conséquences qu'elle entraîne.
Le mystère de l'Eglise consiste dans sa double nature, humaine

et divine à la fois, analogue à la double nature de son Seigneur, car
« elle est le témoin permanent du Christ... la messagère du Dieu
vivant » (p. 49). Illimitée dans le temps et dans l'espace, présente
implicitement dans le peuple de l'Ancienne Alliance, elle s'accomplit
et s'achève dans le nouvel Israël. Continue à travers la diversité de

ses états, elle est parcourue par la vie régénératrice et nous est
offerte comme la seule voie qui conduit à Dieu.

Cette double nature de l'Eglise qui exclut tout monophysisme et
toute conception spiritualiste, se manifeste aussi dans sa structure :

elle est à la fois la mère qui appelle, qui communique sa vie dans les

sacrements, c'est-à-dire l'Eglise sanctificatrice, enseignante et
gouvernante, représentée par les clercs (convocatio), et le peuple assemblé

(congregatio), sanctifié par le Saint-Esprit et enseigné, c'est-à-
dire, l'Eglise communion des saints. Elle est donc « une réalité mystérieuse

qui transcende toujours tous ceux qui lui appartiennent et qui
lui viennent de partout. Elle s'actualise et se localise dans leurs
groupements, mais elle n'est pas fragmentée, ni multipliée par eux, car
elle est toujours plus qu'ils ne sont dans leur réalité empirique »

(P- 94)-
Cette conception est, selon le P. de Lubac, conforme aux données

scripturaires et à la tradition, preuves en soient l'analyse de la notion
biblique du corps de Christ et l'étude des rapports entre l'eucharistie
(corpus mysticum dès le XIIe siècle) et l'Eglise ». Il n'y a qu'un seul

Esprit, une seule vie, qui fait participer concrètement les croyants
à la vie divine (relation mystique), donc une seule Eglise ; en effet,
« c'est l'Eglise qui fait l'eucharistie, mais c'est aussi l'eucharistie qui
fait l'Eglise » (p. 113). Les clercs, auxquels le Christ confère sa
puissance de gouverner, d'enseigner et de sanctifier l'Eglise, célèbrent

1 Cf. H. de Lubac : Corpus mysticum, particulièrement p. 89 ss.



LE P. DE LUBAC ET LE MYSTÈRE DE L'ÉGLISE 57

l'eucharistie, symbole de l'unité physique et spirituelle de l'Eglise,
garantie de son identification mystique avec le Christ. Dans cette
perspective, une Eglise invisible, spirituelle seulement, sans hiérarchie

est inconcevable.
Ainsi « la grâce n'est pas séparée de la nature, le spirituel est

partout mêlé au temporel» (p. 166). Ce principe permet de résoudre
le problème des rapports entre l'Eglise et l'Etat. Grâce à son organisation,

qui lui permet de parler d'égal à égal avec les Etats, l'Eglise
garantit la liberté des âmes, instaure une unité intérieure dans le

croyant qui n'est plus déchiré entre ses devoirs religieux et ses devoirs
politiques, comme c'est le cas dans une ecclésiologie spiritualiste ;

elle réveille le monde de son sommeil matérialiste, en lui rappelant
que ses buts et ses moyens ne sont pas identiques aux siens.

Médiatrice entre l'économie présente et l'économie future, l'Eglise
accomplit sa fonction rédemptrice en se servant de signes préfiguratifs.

Son message est achevé, il ne demande qu'un accomplissement :

le dévoilement de la réalité derrière les signes et non pas un règne de

l'Esprit, qui apporterait de nouvelles révélations ». Son œuvre,
l'édification de la communauté, rompt la solitude de l'homme. La
communauté elle-même repose sur la Parole de Dieu, qui la vivifie
par les canaux de l'Ecriture, de la tradition et du magistère. Pas de
communauté viable sans l'obéissance des fidèles à l'autorité de la
hiérarchie, dépositaire de la vie de la Parole 2.

Nulle confusion donc entre l'Eglise et le monde christianisé. Si
« enracinée qu'elle soit dans l'histoire, l'Eglise n'est l'esclave d'aucun
temps, ni d'aucune des choses dont l'essence est temporelle » (p. 243).
Cependant, une critique constante de l'attitude de l'Eglise vis-à-vis
du monde s'impose pour éviter de tomber dans cette confusion.

Le P. de Lubac résume ses méditations précédentes en montrant
la convergence entre l'ecclésiologie et la mariologie, donnant ainsi
raison aux théologiens protestants qui considèrent le dogme mario-
logique comme le dogme critique par excellence du catholicisme
romain. En effet, le culte rendu à la Vierge est l'attestation la plus
claire que Dieu «associe sa créature à l'œuvre du salut» (p. 274).
Tout ce qu'on peut affirmer de l'Eglise, on peut aussi, pour l'essentiel,
l'affirmer de la Vierge, « car de l'une à l'autre, c'est un constant
échange d'attributs, c'est une pénétration mutuelle, autorisant une
certaine communication des idiomes » (p. 285). Marie n'est pas seulement

le premier membre de l'Eglise, mais en un sens l'Eglise lui
appartient, tandis que le Christ la dirige. Il y a donc aussi une iden-

1 Le P. de Lubac critique à juste titre, selon nous, l'eschatologie millénariste

de N. Berdiaeff.
2 Cf. Catholicisme, surtout p. 179 ss.



58 GABRIEL WIDMER

tification mystique entre le Christ, la Vierge et l'Eglise. L'interprétation

soit ecclésiologique, soit mariologique du Cantique des

cantiques illustre cette participation.

Dans ses ouvrages antérieurs, le P. de Lubac apportait des
contributions de grande valeur pour l'histoire de la pensée chrétienne ;

pourtant déjà dans son livre sur le Surnaturel », et sur un plan bien
différent, dans son Drame de l'humanisme athée 2, il laissait entrevoir
au lecteur attentif que la pensée réformée non seulement méconnaissait

ses origines patristiques et médiévales, mais désobéissait à ses

principes scripturaires et portait en elle les germes des anciennes
hérésies, qui allaient renaître sous des formes nouvelles au cours de
son histoire. La théologie catholique romaine au contraire pouvait
démontrer sa fidélité à l'Ecriture par une étude très poussée de son
développement, qui faisait apparaître sa continuité et son unité. Le
P. de Lubac reprenait ainsi avec un appareil scientifique extraordinaire

l'argumentation tentée au siècle dernier par ses devanciers,
J.-A. Moehler 3 et J.-H. Newman 4.

Dans ce dernier ouvrage, qui dépasse le cadre d'une simple
méditation sans être cependant un traité systématique d'ecclésiologie, le
P. de Lubac laisse transparaître clairement son intention ; il ne se
réfère pas seulement pour chaque affirmation à la littérature patristique

et médiévale, mais aussi à l'Ecriture et pour les questions
controversées aux auteurs réformés. L'abondance des références
devrait nous forcer à constater qu'une ecclésiologie monophysique
(l'Eglise est invisible, spirituelle, a-temporelle, sans hiérarchie, etc.)
est une déviation de la conception néo-testamentaire, patristique et
traditionnelle ; or selon le P. de Lubac les Réformés ont tendance à

approuver pareille conception, dans leur désir de ne pas confondre,
mais de distinguer le monde de la nature et celui de la grâce ; donc
ce sont eux et non les théologiens catholiques qui sont les déviatio-
nistes.

L'argumentation sous-jacente aux « méditations » du P. de Lubac
n'est pas convaincante sur le plan historique. Il semble, en effet, dans

J H. de Lubac : Surnaturel, Etudes historiques, Paris, Aubier, 1946. Dans
cet ouvrage consacré à l'histoire de la problématique des rapports entre la
nature et la grâce et à celle des définitions du terme « surnaturel », il n'est
guère fait allusion clairement aux positions protestantes.

2 Le drame de Vhumanisme athée, Paris, Ed. Spes, 19453. (Etudes comparées
sur Feuerbach, Kierkegaard, Nietzsche, Comte, Dostoïevski.)

3 J.-A. Moehler : L'unité dans l'Eglise ou le principe du catholicisme,
d'après l'esprit des Pères des trois premiers siècles de l'Eglise, trad, de Dom
A. de Lilienfeld, introd. du P. Chaillet, Paris, Ed. du Cerf, 1938.

4 Cf. J. Guitton : La philosophie de Newman, Essai sur l'idée de développement,

Paris, Boivin, 1933.



le p. de lubac et le mystère de l'église 59

l'état actuel de la question, que les réformateurs n'ont pas admis la
distinction entre Eglise visible et Eglise invisible et que, par
conséquent, ce serait tronquer leur pensée que d'y déceler un monophysisme

ecclésiologique ; pour leurs épigones, la question se pose dans un
autre contexte théologique. Quant à K. Barth et à E. Brunner, l'un
et l'autre pour des raisons différentes refusent aussi cette distinction
et la majoration de l'Eglise soi-disant invisible aux dépens de l'Eglise
visible ». Avec le respect des textes et des positions d'autrui, qui le
caractérise, le P. de Lubac rectifiera certainement son jugement sur
l'ecclésiologie réformée. Que, pour nous, réformés, le problème relatif
à l'essence, aux notes, aux fonctions de l'Eglise et celui de ses relations
avec le monde, soient des problèmes urgents et capitaux dans ce
siècle d'œcuménisme, cela ne fait aucun doute. Que nous risquions,
à partir de certains principes théologiques mal explicités, de tomber
dans le monophysisme, cela est un danger constant.

Or, c'est justement sur la question des principes théologiques que
nous ne pouvons pas être d'accord avec la position catholique. Nos
différences ne se marquent pas seulement dans les conséquences
ecclésiologiques que l'on déduit de certains principes théologiques,
mais déjà dans ces principes. En dogmaticien logique et cohérent, le
P. de Lubac pose et nous avec lui, le principe révélé de la double
nature du Christ comme point de départ de sa recherche : si l'Eglise
est le corps du Christ et si Christ est son Seigneur, elle est de même
nature que lui, donc elle est à la fois humaine et divine. Nous accordons

cela à notre auteur et à la tradition ; mais comment faut-il
entendre le rapport entre le Christ et son Eglise Ici,nous divergeons.
La théologie catholique explicite cette relation comme un rapport
de participation. Comment concevoir cette participation Le P. de
Lubac est d'abord théologien et non point philosophe ; il laisse aux
historiens de la philosophie le soin de découvrir les différences et les
ressemblances entre la notion augustinienne et la notion thomiste de

participation. Quant à lui, il s'appuie sur l'Ecriture et sur la tradition

pour reconnaître que cette participation n'est pas une découverte
de l'intelligence du théologien, mais l'acte divin lui-même qui fonde
l'Eglise et lui donne sa vie. Participation donc concrète, mystique,
vivifiante, offerte, non seulement connue, mais vécue dans la foi.

Comme on le voit, il y a dans cette perspective, une identité objective

entre le Christ et l'Eglise, parce que la vie du Christ est la vie de

l'Eglise (d'où l'importance du sacrement de l'eucharistie). Identité
de nature, comme si la distance entre le Seigneur et son peuple était

1 Cf. J.-L. Leuba : Le problème de l'Eglise chez Karl Barth, Verbum Caro,
vol. I, p. 4 s. Neuchâtel, Ed. du Griffon, 1947 ; E. Brunner : Das Missverständnis

der Kirche, Zurich, Zwingli-Verlag, 1951.



60 GABRIEL WIDMER

abolie et comme si en abolissant cette distance, on accordait à l'Eglise
une inerrance divine. Comme nous sommes loin de cette pauvre
Eglise, dont parlait Calvin. Certes, et K. Barth a insisté là-dessus,
Christ ne peut être connu que dans l'Eglise et pour être confessé

comme Sauveur, il crée dans l'Eglise certaines structures, œuvres du
Saint-Esprit. Mais si le Christ poursuit son œuvre, il n'y a plus dans
le temps présent rapport d'identité, vers lequel tend toute participation,

mais rapport de dépendance, qui sera pleinement reconnu et vécu
lors du retour du Christ.

Dans la position catholique, l'Eglise tend naturellement, par
elle-même (et bien entendu sous la motion des dons du Saint-Esprit,
dont elle est la dépositaire) à se transformer en Eglise des saints, en

royaume de Dieu. Dans la position réformée, l'Eglise ne peut rien
sans l'intervention constante du Christ, qui l'édifie lui-même par un
miracle toujours renouvelé ; c'est lui et lui seul qui la fera paraître
dans son authentique nature. D'un côté, l'accent est mis sur la
nature mystique de l'Eglise et de l'autre côté, sur l'acte mystérieux
du Christ, d'une part sur une identification initiale, qui déroule dans
l'histoire ses virtualités et d'autre part, sur un don gratuit qui
s'incarne diversement dans les vicissitudes successives du monde.

Si la vie divine est présente d'une manière constante et permanente
en Jésus-Christ, elle doit être, selon la théologie réformée, conférée par
Dieu à l'Eglise. L'Eglise ne possède pas en elle-même et nécessairement

l'Esprit saint, mais elle le reçoit dans une promesse que Dieu
actualise selon son dessein ; alors l'Eglise est véritablement ce que
Dieu veut qu'elle soit, la dépositaire des promesses pour ce temps.
Aucun homme, aucune institution ne peut forcer Dieu ; sa décision
relève de sa souveraine liberté et de sa miséricordieuse fidélité. Le
mystère donc n'est pas intrinsèque à la nature même de l'Eglise ou,
pour reprendre la formule du P. de Lubac, ce n'est ni l'Eglise qui fait
l'eucharistie, ni l'eucharistie qui fait l'Eglise, mais c'est l'acte divin
qui fait l'une et l'autre et c'est en lui que réside, pour la foi, le mystère.

Si pour la théologie catholique, l'eucharistie est le signe de

l'Eglise, pour la théologie réformée, ce sera la Parole révélée par Dieu
et proclamée par l'Eglise.

Si l'Eglise dépend de la Parole, sa dimension temporelle sera
caractérisée par la prééminence de Yévénement de la Parole sur la durée
de l'institution. Si elle est faite par l'eucharistie, elle tendra à
subsister par elle-même, portant en elle-même la condition de son
développement et de sa finalité ; la permanence de l'institution garantie
par la tradition primera sur l'intervention réitérée de Dieu. Dans
l'ecclésiologie réformée, la participation entre l'Eglise et son Seigneur
est actualisée hic et nunc par Dieu et se manifeste dans des institutions

soumises constamment à son jugement ; elle est rendue possible,



LE P. DE LUBAC ET LE MYSTÈRE DE L'ÉGLISE 6l

parce qu'il y a une différence de nature temporelle entre l'Eglise
toujours historique et Dieu, l'Eternel. Dans l'ecclésiologie romaine,
la participation s'actualise dans les institutions de l'Eglise, qui est
le lieu des échanges entre l'humain et le divin, de la communication
des idiomes. Dans un cas, on mettra l'accent sur l'incarnation du
dessein de Dieu dans la réalité humaine ; dans l'autre, on découvrira
l'implication de la nature et de la grâce.

L'effort de clarification du P. de Lubac ouvre nos yeux sur les
différences (et non les simples divergences, comme certains persistent
à le croire) entre les ecclésiologies catholique et réformée ; ces
différences proviennent des principes théologiques fondamentaux propres
aux deux confessions, qu'il faut mettre en lumière, avant de vouloir
poursuivre un dialogue qui, sans ces précisions, risquerait de tourner
à la pire des confusions.

Gabriel Widmer.


	Le P. de Lubac et le mystère de l'Église

