Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 4 (1954)

Heft: 1

Artikel: Le P. de Lubac et le mystére de I'Eglise
Autor: Widmer, Gabriel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380607

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDE CRITIQUE

LE P. DE LUBAC
ET LE MYSTERE DE L’EGLISE

Apres d’autres, le P. de Lubac remarque que «le XXe siécle est
destiné a devenir, dans l'histoire du développement doctrinal, le
siecle de I'Eglise» r; plusieurs de ses travaux 2 comme ceux de
maints de ses collégues 3, confirment cette observation. Pourquoi
consacrer une étude critique a cet ouvrage alors que tant d’autres
livres plus systématiques et plus techniques d’ecclésiologie ont paru
ces dernieres années ? Sinon, parce que l'essai du savant théologien
de Fourviére (dont aucune publication ne devrait nous laisser indif-
férents) ne s’adresse pas d’abord a des théologiens, mais a des prétres ;
il atteindra donc un cercle de lecteurs plus étendu que celui des lec-
teurs d'un traité savant. Il y a bien des chances que cet ouvrage soit
lu par les pasteurs et par le public cultivé. 11 faudrait méme qu'il soit
lu et critiqué ; car il apporte un témoignage de poids dans le dialogue
cecuménique. Nous voulons essayer d'abord de comprendre les struc-
tures de l'ecclésiologie romaine ou tout au moins son aspect fonda-
mental mis en lumiére par le P. de Lubac et ensuite répondre a cette
question : pouvons-nous accepter cette structure d’'un point de vue
réformé ?

Comme dans ses ouvrages précédents, plus nettement encore, pour
se laver de toute accusation de modernisme 4, le P. de Lubac affirme

* HENRI DE LuBac: Méditation sur IEglise, nouvelle édition revue et
augmentée, Paris, Aubier, 1953, collection « Théologie», n® 27, p. 20,

3 Cf. Catholicisme, Les aspects sociaux du dogme, Paris, les Editions du
Cerf, 1947% Corpus mysticum, L'eucharistie et 1’Eglise au moyen 4ige, Paris,
Aubier, 19492,

3 Cf. les travaux du chanoine L. Cerfaux sur la théologie de I'Eglise chez
saint Paul, du chanoine Bardy sur la théologie de 'Eglise chez les Péres, ceux
plus systématiques de Mgr. Ch. Journet, du P. de Montcheuil, du P. Congar, etc.

4 On se souvient que certaines accusations d’ailleurs injustifiées furent
portées par les théologiens intégristes contre le P. de Lubac et ses collabora-
teurs aux collections ¢« Théologie » (Aubier) et « Sources chrétiennes » (Editions
du Cerf), faisant état d’un prétendu relativisme en dogmatique. Le présent
ouvrage prouve au contraire I'attachement de son auteur a la théologie tra-
ditionnelle.



56 GABRIEL WIDMER

que la Révélation, toujours identique a elle-méme, achevée et jamais
progressive, est cependant progressivement explicitée. Ainsi aujour-
d’hui I'Eglise se doit de définir sa nature et son statut en face des
théories individualistes et collectivistes contemporaines.

L’Eglise, le Saint-Esprit, la foi sont dans un rapport d’implication
réciproque, comme l'enseigne l'article du symbole : credo sanctam
ecclesiam. Sur ce point, la pensée réformée d'un K. Barth, selon
notre auteur, est proche des affirmations centrales de la théologie
catholique. L’Eglise est le lieu des ceuvres du Saint-Esprit, or I'Ecri-
ture est 1'une de ces ceuvres, I’Eglise est donc « le réceptacle et la gar-
dienne des Ecritures » (p. 37). Si les réformés étaient cohérents avec
leurs principes, ils devraient admettre cette conclusion et les consé-
quences qu’elle entraine.

Le mystére de I'Eglise consiste dans sa double nature, humaine
et divine a la fois, analogue a la double nature de son Seigneur, car
«elle est le témoin permanent du Christ... la messagere du Dieu
vivant » (p. 49). Illimitée dans le temps et dans l'espace, présente
implicitement dans le peuple de I’Ancienne Alliance, elle s’accomplit
et s’achéve dans le nouvel Israél. Continue a travers la diversité de
ses états, elle est parcourue par la vie régeénératrice et nous est
offerte comme la seule voie qui conduit a Dieu.

Cette double nature de I’Eglise qui exclut tout monophysisme et
toute conception spiritualiste, se manifeste aussi dans sa structure :
elle est a la fois la meére qui appelle, qui communique sa vie dans les
sacrements, c’est-a-dire 1'Eglise sanctificatrice, enseignante et gou-
vernante, représentée par les clercs (convocatio), et le peuple assem-
blé (congregatio), sanctifié par le Saint-Esprit et enseigné, c’est-a-
dire, 'Eglise communion des saints. Elle est donc « une réalité mysté-
rieuse qui transcende toujours tous ceux qui lui appartiennent et qui
lui viennent de partout. Elle s’actualise et se localise dans leurs grou-
pements, mais elle n’est pas fragmentée, ni multipliée par eux, car
elle est toujours plus qu’ils ne sont dans leur réalité empirique »
(p- 94)-

Cette conception est, selon le P. de Lubac, conforme aux données
scripturaires et a la tradition, preuves en soient I'analyse de la notion
biblique du corps de Christ et ’étude des rapports entre ’eucharistie
(corpus mysticum dés le XIIe siécle) et I'Eglise 1. Il n'y a qu’un seul
Esprit, une seule vie, qui fait participer concrétement les croyants
4 la vie divine (relation mystique), donc une seule Eglise ; en effet,
«c’est I'Eglise qui fait 'eucharistie, mais c’est aussi 1’eucharistie qui
fait 'Eglise » (p. 113). Les clercs, auxquels le Christ confére sa puis-
sance de gouverner, d’enseigner et de sanctifier I’Eglise, célébrent

1 Cf. H. pE LuBac: Corpus mysticum, particulietrement p. 89 ss.



LE P. DE LUBAC ET LE MYSTERE DE L’EGLISE 57

I'eucharistie, symbole de I'unité physique et spirituelle de I'Eglise,
garantie de son identification mystique avec le Christ. Dans cette
perspective, une Eglise invisible, spirituelle seulement, sans hiérar-
chie est inconcevable.

Ainsi «la griace n’est pas séparée de la nature, le spirituel est
partout mélé au temporel » (p. 166). Ce principe permet de résoudre
le probléme des rapports entre ’Eglise et I'Etat. Grace a son organi-
sation, qui lui permet de parler d’égal a égal avec les Etats, I'Eglise
garantit la liberté des dmes, instaure une unité intérieure dans le
croyant qui n’est plus déchiré entre ses devoirs religieux et ses devoirs
politiques, comme c’est le cas dans une ecclésiologie spiritualiste ;
elle réveille le monde de son sommeil matérialiste, en lui rappelant
que ses buts et ses moyens ne sont pas identiques aux siens.

Médiatrice entre 1'économie présente et 1'économie future, I'Eglise
accomplit sa fonction rédemptrice en se servant de signes préfigura-
tifs. Son message est achevé, il ne demande qu’un accomplissement :
le dévoilement de la réalité derriére les signes et non pas un régne de
I'Esprit, qui apporterait de nouvelles révélations:. Son ceuvre,
I’édification de la communauté, rompt la solitude de ’homme. La
communauté elle-méme repose sur la Parole de Dieu, qui la vivifie
par les canaux de I'Ecriture, de la tradition et du magistére. Pas de
communauté viable sans l'obéissance des fideéles a l'autorité de la
hiérarchie, dépositaire de la vie de la Parole 2.

Nulle confusion donc entre 1'Eglise et le monde chrlstlamse Si
« enracinée qu’elle soit dans I'histoire, I’'Eglise n’est I’esclave d’aucun
temps, ni d’aucune des choses dont ’essence est temporelle » (p. 243).
Cependant, une critique constante de I'attitude de I'Eglise vis-a-vis
du monde s'impose pour éviter de tomber dans cette confusion.

Le P. de Lubac résume ses méditations précédentes en montrant
la convergence entre l'ecclésiologie et la mariologie, donnant ainsi
raison aux théologiens protestants qui considérent le dogme mario-
logique comme le dogme critique par excellence du catholicisme
romain. En effet, le culte rendu a la Vierge est l'attestation la plus
claire que Dieu «associe sa créature a 'ccuvre du salut» (p. 274).
Tout ce qu’on peut affirmer de I’Eglise, on peut aussi, pour I'essentiel,
laffirmer de la Vierge, « car de I'une a l'autre, c’est un constant
échange d’attributs, c’est une pénétration mutuelle, autorisant une
certaine communication des idiomes » (p. 285). Marie n’est pas seule-
ment le premier membre de I'Eglise, mais en un sens I'Eglise lui
appartient, tandis que le Christ la dirige. Il y a donc aussi une iden-

t Le P. de Lubac critique a juste titre, selon nous, I’eschatologie milléna-
riste de N. Berdiaeff.

2 Cf. Catholicisme, surtout p. 179 ss.



58 GABRIEL WIDMER

tification mystique entre le Christ, la Vierge et I'Eglise. L'interpré-
tation soit ecclésiologique, soit mariologique du Cantique des can-
tiques illustre cette participation.

Dans ses ouvrages antérieurs, le P. de Lubac apportait des contri-
butions de grande valeur pour l'histoire de la pensée chrétienne ;
pourtant déja dans son livre sur le Surnaturel 1, et sur un plan bien
différent, dans son Drame de I’humanisme athée 2, il laissait entrevoir
au lecteur attentif que la pensée réformée non seulement méconnais-
sait ses origines patristiques et médiévales, mais désobéissait a ses
principes scripturaires et portait en elle les germes des anciennes
hérésies, qui allaient renaitre sous des formes nouvelles au cours de
son histoire. La théologie catholique romaine au contraire pouvait
démontrer sa fidélité a 1’Ecriture par une étude trés poussée de son
développement, qui faisait apparaitre sa continuité et son unité. Le
P. de Lubac reprenait ainsi avec un appareil scientifique extraordi-
naire l’argumentation tentée au siécle dernier par ses devanciers,
J.-A. Moehler 3 et J.-H. Newman +.

Dans ce dernier ouvrage, qui dépasse le cadre d’une simple médi-
tation sans étre cependant un traité systématique d’ecclésiologie, le
P. de Lubac laisse transparaitre clairement son intention ; il ne se
réfere pas seulement pour chaque affirmation a la littérature patris-
tique et médiévale, mais aussi a I'Ecriture et pour les questions
controversées aux auteurs réformés. L’abondance des références
devrait nous forcer & constater qu'une ecclésiologie monophysique
(’'Eglise est invisible, spirituelle, a-temporelle, sans hiérarchie, etc.)
est une déviation de la conception néo-testamentaire, patristique et
traditionnelle ; or selon le P. de Lubac les Réformés ont tendance a
approuver pareille conception, dans leur désir de ne pas confondre,
mais de distinguer le monde de la nature et celui de la grace ; donc
ce sont eux et non les théologiens catholiques qui sont les déviatio-
nistes.

L’argumentation sous-jacente aux « méditations » du P. de Lubac
n’est pas convaincante sur le plan historique. Il semble, en effet, dans

* H. pE LuBac : Surnaturel, Etudes historiques, Paris, Aubier, 1946. Dans
cet ouvrage consacré a I'histoire de la problématique des rapports entre la
nature et la grace et a celle des définitions du terme « surnaturel s, il n’est
guere fait allusion clairement aux positions protestantes.

2 Le dvame de I’humanisme athée, Paris, Ed. Spes, 19453, (Etudes comparées
sur Feuerbach, Kierkegaard, Nietzsche, Comte, Dostoievski.)

3 J.-A. MOEBLER: L'unité dans U'Eglise ou le principe du catholicisme,
d’apreés l'esprit des Peres des trois premiers siécles de I’Eglise, trad. de Dom
A. de Lilienfeld, introd. du P. Chaillet, Paris, Ed. du Cerf, 1938.

4 Cf. J. GuitToN : La philosophie de Newman, Essai sur I'idée de développe-
ment, Paris, Boivin, 1933.



LE P. DE LUBAC ET LE MYSTERE DE L’EGLISE 59

I'état actuel de la question, que les réformateurs n'ont pas admis la
distinction entre Eglise visible et Eglise invisible et que, par consé-
quent, ce serait tronquer leur pensée que d'y déceler un monophy-
sisme ecclésiologique ; pour leurs épigones, la question se pose dans un
autre contexte théologique. Quant & K. Barth et a E. Brunner, 'un
et 'autre pour des raisons différentes refusent aussi cette distinction
et la majoration de 1’Eglise soi-disant invisible aux dépens de I'Eglise
visible 1. Avec le respect des textes et des positions d’autrui, qui le
caractérise, le P. de Lubac rectifiera certainement son jugement sur
I'ecclésiologie réformée. Que, pour nous, réformés, le probléme relatif
a 'essence, aux notes, aux fonctions de I'Eglise et celui de ses relations
avec le monde, soient des problémes urgents et capitaux dans ce
siecle d’cecuménisme, cela ne fait aucun doute. Que nous risquions,
a partir de certains principes théologiques mal explicités, de tomber
dans le monophysisme, cela est un danger constant.

Or, c’est justement sur la question des principes théologiques que
nous ne pouvons pas étre d’accord avec la position catholique. Nos
différences ne se marquent pas seulement dans les conséquences
ecclésiologiques que 'on déduit de certains principes théologiques,
mais déja dans ces principes. En dogmaticien logique et cohérent, le
P. de Lubac pose et nous avec lui, le principe révélé de la double
nature du Christ comme point de départ de sa recherche : si I'Eglise
est le corps du Christ et si Christ est son Seigneur, elle est de méme
nature que lui, donc elle est a la fois humaine et divine. Nous accor-
dons cela A notre auteur et A la tradition ; mais comment faut-il
entendre le rapport entre le Christ et son Eglise ? Ici, nous divergeons.
La théologie catholique explicite cette relation comme un rapporé
de participation. Comment concevoir cette participation ? Le P. de
Lubac est d’abord théologien et non point philosophe ; il laisse aux
historiens de la philosophie le soin de découvrir les différences et les
ressemblances entre la notion augustinienne et la notion thomiste de
participation. Quant & lui, il s’appuie sur I’Ecriture et sur la tradi-
tion pour reconnaitre que cette participation n’est pas une découverte
de l'intelligence du théologien, mais l'acte divin lui-méme qui fonde
I’Eglise et lui donne sa vie. Participation donc concréte, mystique,
vivifiante, offerte, non seulement connue, mais vécue dans la foi.

Comme on le voit, il y a dans cette perspective, une identité objec-
tive entre le Christ et I'Eglise, parce que la vie du Christ est la vie de
I’Eglise (d’ou I'importance du sacrement de l’eucharistie). Identité
de nature, comme si la distance entre le Seigneur et son peuple était

1 Cf. J.-L. LeUBA : Le probléme de I'Eglise chez Karl Barth, Verbum Caro,
vol. I, p. 4 s. Neuchitel, Ed. du Griffon, 1947 ; E. BRUNNER : Das Missver-
standnis der Kirche, Zurich, Zwingli-Verlag, 1951.



60 GABRIEL WIDMER

abolie et comme si en abolissant cette distance, on accordait a I'Eglise
une inerrance divine. Comme nous sommes loin de cette pauvre
Eglise, dont parlait Calvin. Certes, et K. Barth a insisté la-dessus,
Christ ne peut étre connu que dans I’Eglise et pour étre confessé
comme Sauveur, il crée dans I'Eglise certaines structures, ceuvres du
Saint-Esprit. Mais si le Christ poursuit son ceuvre, il n’y a plus dans
le temps présent rapport d’identité, vers lequel tend toute participa-
tion, mais rapport de dépendance, qui sera pleinement reconnu et vécu
lors du retour du Christ.

Dans la position catholique, I'Eglise tend naturellement, par
elle-méme (et bien entendu sous la motion des dons du Saint-Esprit,
dont elle est la dépositaire) a se transformer en Eglise des saints, en
royaume de Dieu. Dans la position réformée, 'Eglise ne peut rien
sans l'intervention constante du Christ, qui 1'édifie lui-méme par un
miracle toujours renouvelé ; c’est lui et lui seul qui la fera paraitre
dans son authentique nature. D’un c6té, l'accent est mis sur la
nature mystique de I'Eglise et de 1'autre c6té, sur 'acte mystérieux
du Christ, d'une part sur une identification initiale, qui déroule dans
I'histoire ses virtualités et d’autre part, sur un don gratuit qui s’in-
carne diversement dans les vicissitudes successives du monde.

Si la vie divine est présente d’une maniére constante et permanente
en Jésus-Christ, elle doit étre, selon la théologie réformée, conférée par
Dieu a I'Eglise. L’Eglise ne posséde pas en elle-méme et nécessaire-
ment I’Esprit saint, mais elle le regoit dans une promesse que Dieu
actualise selon son dessein ; alors I'Eglise est véritablement ce que
Dieu veut qu’elle soit, la dépositaire des promesses pour ce temps.
Aucun homme, aucune institution ne peut forcer Dieu ; sa décision
reléve de sa souveraine liberté et de sa miséricordieuse fidélité. Le
mystére donc n’est pas intrinséque a la nature méme de 1'Eglise ou,
pour reprendre la formule du P. de Lubac, ce n'est ni I'Eglise qui fait
I'eucharistie, ni I'eucharistie qui fait I'Eglise, mais c’est I'acte divin
qui fait I'une et I'autre et c’est en lui que réside, pour la foi, le mys-
tére. Si pour la théologie catholique, ’eucharistie est le signe de
I’Eglise, pour la théologie réformée, ce sera la Parole révélée par Dieu
et proclamée par 1'Eglise.

Si I’Eglise dépend de la Parole, sa dimension temporelle sera
caractérisée par la prééminence de I'événement de la Parole sur la durée
de l'institution. Si elle est faite par 1’eucharistie, elle tendra a sub-
sister par elle-méme, portant en elle-méme la condition de son déve-
loppement et de sa finalité ; la permanence de l'institution garantie
par la tradition primera sur l'intervention réitérée de Dieu. Dans
Pecclésiologie réformée, la participation entre I'’Eglise et son Seigneur
est actualisée hic et nunc par Dieu et se manifeste dans des institu-
tions soumises constamment a son jugement ; elle est rendue possible,



LE P. DE LUBAC ET LE MYSTERE DE L’EGLISE 61

parce qu’il y a une différence de nature temporelle entre I'Eglise
toujours historique et Dieu, I'Eternel. Dans 'ecclésiologie romaine,
la participation s’actualise dans les institutions de 1'Eglise, qui est
le lieu des échanges entre I’humain et le divin, de la communication
des idiomes. Dans un cas, on mettra 1'accent sur l'tncarnation du
dessein de Dieu dans la réalité humaine ; dans 'autre, on découvrira
I'implication de la nature et de la grace.

L’effort de clarification du P. de Lubac ouvre nos yeux sur les
différences (et non les simples divergences, comme certains persistent
a le croire) entre les ecclésiologies catholique et réformée ; ces diffé-
rences proviennent des principes théologiques fondamentaux propres
aux deux confessions, qu’il faut mettre en lumiére, avant de vouloir
poursuivre un dialogue qui, sans ces précisions, risquerait de tourner
a la pire des confusions.

GABRIEL WIDMER.



	Le P. de Lubac et le mystère de l'Église

