
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 4 (1954)

Heft: 1

Artikel: La crise de la théologie au temps de Descartes

Autor: Gouhier, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380606

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA CRISE DE LA THEOLOGIE

AU TEMPS DE DESCARTES

A M. Charles Werner

Toute idée d'un philosophe a deux contextes : l'ensemble des

autres idées auquel elle appartient et le milieu culturel dans lequel
la pensée respire. Pour comprendre, il est donc requis de prendre l'idée
là où elle est, d'abord à l'intérieur du discours cohérent, ou visant
à une certaine cohérence, que l'on appelle volontiers système, ensuite
dans cette unité historique qu'est un homme uni par son existence
même à un certain « monde ».

La nécessité du second système de références est évidente lorsque
nous disons l'idée « nouvelle » ou « originale » ; d'autant plus que ces
caractères reconnus à l'idée suggèrent très vite l'emploi de notions
psychologiques caractérisant l'homme qui pense l'idée : « audace » ou
« prudence », par exemple. Comment déterminer ce qui est «

nouveau » sinon par contraste avec ce qui ne l'est pas Comment
parler d'« originalité » sans commencer par savoir ce qui relève du
« déjà vu » Comment apprécier 1'« audace » et la « prudence » si
l'histoire n'a pas déterminé d'abord la zone du « tout naturel »

Les révolutions philosophiques et les intentions des philosophes
ne sont pas de l'ordre des « choses qui se sentent » : le bon sens, la
sagacité, l'intuition, l'esprit de finesse ne suffisent pas. L'histoire
doit recréer le décor, mais un décor qui « joue », qui, dans Bérénice,

par exemple, signifie la présence de Rome dans l'action, un décor
qui est, à la fois, le cadre spatial des mouvements sur la scène et
le cadre spirituel des pensées dans les âmes. Un tel effort de
reconstitution est particulièrement nécessaire quand il s'agit des idées
religieuses où les discussions sur la sincérité favorisent les explications
invérifiables d'une pseudo-psychologie.

Bien entendu, retrouver le contexte historique des idées est, à
la limite, impossible ; mais ces impossibilités théoriques ne dispensent

pas de ce qui reste possible : l'approche et l'approximation.
Même consciente de ses limites dans ce qu'elle peut trouver, l'histoire

N. B. — Texte remanié d'une conférence donnée à l'Université de Genève,
le n mai 1953, sous les auspices de la Fondation Marie Gretler.



20 HENRI GOUHIER

ainsi conçue ne voit aucune limite dans ce qu'elle doit chercher. Ce

qui est tenté ici à l'occasion de Descartes ne représente qu'une
esquisse.

I. Pour une théologie simple et efficace

Rappelons ce qu'est la sacra doctrina, telle que saint Thomas la
présente dans la Question I de la Somme théologique.

La sacra doctrina procède de la révélation : elle est cette doctrina
immanente aux Saintes Ecritures qui apprend aux hommes les choses
nécessaires à leur salut (art. i). Le nom de science lui convient
parfaitement, mais, de même que la musique tient ses principes d'une
science supérieure, l'arithmétique, elle tient ses principes d'une
science supérieure qui est la science même de Dieu (art. 2). Elle
est donc « la sagesse par excellence » — sacra doctrina maxime dicitur
sapientia —¦ puisqu'«elle enseigne de Dieu ce qui n'est connu que de
Dieu même » (art. 6). Bien entendu, la « doctrine sacrée » est comme
la Sainte Ecriture : elle parle de Dieu et ne considère les autres
choses que rapportées à Dieu comme principe ou comme fin : aussi
est-elle appelée « théologie », c'est-à-dire discours sur Dieu — dicitur
enim theologia, quasi sermo de Deo (art. 7).

Puisqu'elle doit son contenu à la révélation, la « doctrine sacrée »

est radicalement distincte des « disciplines philosophiques » qui sont
l'œuvre de la raison humaine ».

Mais cette distinction n'exclut pas toute relation : les «

disciplines philosophiques » sont les servantes, ancillae, de la « doctrine
sacrée », qui s'en sert ad majorem manifestationem eorum quae in hac
scientia traduntur (art. 5), ad manifestandum aliqua quae traduntur
in hac doctrina (art. 8). Il est difficile de traduire manifestatio : le
contexte précise les fonctions auxquelles le mot correspond. La
philosophie est la servante de la théologie dans la mesure où celle-ci
a besoin d'argumenter ; bien entendu, il ne s'agit pas d'argumenter
pour démontrer ce qui est, par définition, au-dessus de toute démonstration,

mais pour défendre ses principes contre ceux qui les

attaquent, hérétiques ou infidèles. Avec l'hérétique, qui accepte quelque
chose de la révélation, la raison partira de ce que l'on admet ensemble

pour prouver la nécessité d'admettre aussi ce qui est refusé. Avec
l'infidèle qui n'accepte rien de la révélation, la raison argumentera
pour réfuter les raisons opposées à la foi (art. 8).

Quand saint Thomas met la philosophie au service de la
théologie, il songe évidemment à celle qu'il tient pour la vraie philoso-

1 Sum. theol. Quaest. I, art. 1 : Sed contra... philosophicas disciplinas, quae sunt
secundum rationem humanuni inventae... ; respondeo... philosophicas disciplinas
quae ratione humana investigantur...



LA THEOLOGIE AU TEMPS DE DESCARTES 21

phie, c'est-à-dire celle d'Aristote. Or, les œuvres d'Aristote prouvent
que, sans la foi et avec ses seules forces, la raison peut avancer assez
loin dans la connaissance des premiers principes et des premières
causes. Si la théologie a pour servante une philosophie qui démontre
l'existence d'un Premier Moteur transcendant et un, qui construit
une anthropologie accordée aux exigences de la vie morale et de la
destinée surnaturelle du chrétien, la manifestatio dont est chargée la
raison signifiera aussi : rendre manifeste tout ce que la foi enveloppe
de rationnel. La « doctrine sacrée » en appelle aux philosophes, dit
l'article 8, là où l'exercice de la raison naturelle leur permet de
connaître la vérité et, ailleurs, elle demande à la philosophie de « démontrer

les préambules de la foi » ».

C'est la théologie ainsi définie que l'on a pris l'habitude d'appeler
« spéculative ». Sa nature même soulève deux questions. Une question

de principe, d'abord : y a-t-il vraiment avantage à unir les
données de la foi aux arguments de la philosophie quel service

peut rendre aux vérités révélées une science qui, saint Thomas le
reconnaît, leur est si étrangère et si inférieure Question de principe

qui prend une forme plus concrète dans une question de fait :

unir les données de la foi aux arguments de la philosophie, c'est les

unir à ceux d'une philosophie et les faire participer dangereusement
aux vicissitudes historiques de cette philosophie.

La difficulté de principe explique pourquoi il y eut toujours dans
la pensée chrétienne une résistance à l'idée même de théologie
spéculative, résistance qu'expriment deux réactions complémentaires :

méfiance envers la philosophie qui, quel que soit le nom de famille,
est l'œuvre des Grecs, la philosophie qui est née et qui a grandi en

pays païen ; et, d'autre part, sentiment d'un « unique nécessaire »

qui n'a nul besoin de commentaires empruntés aux sciences profanes,
la « science sacrée » étant tout entière dans la Sainte Ecriture.

Cette méfiance et ce sentiment accusent parfois violemment le
contraste entre la complication de la philosophie qui exige une
certaine culture et la simplicité de l'Evangile qui s'adresse à tous. De

1 Ibidem, art. 8 : Ad secundum... Et inde est quod etiam auctoritatibus philo-
sophorum sacra doctrina utitur, ubi per rationem naturalem veritatem cognoscere
potuerunt ; In Boethium de Trin., qu. 2, art. 3 : ad demonstrandum ea quae
sunt praeambula fidei...

Sur la théologie comme science, selon saint Thomas, la bibliographie est
considérable : rappelons seulement Et. Gilson : Le Thomisme, 5e éd., Paris,
Vrin, 1945, Introduction ; M.-D. Chenu : Introduction à l'étude de saint Thomas
d'Aquin, Paris, Vrin, 1950, 2e partie, ch. X. et XI.

Sur la théologie comme science et la tradition protestante, voir : Karl
Barth : Dogmatique, Premier volume, t. 1, Genève, Ed. Labor et Fides, 1953,
P- 5 sq.



22 HENRI GOUHIER

là, une critique ancienne et fondamentale qui, à la limite, vise l'existence

même d'une théologie spéculative : la complexité intellectuelle
de la philosophie nuit à l'efficacité religieuse de la théologie qui se
sert de la philosophie.

Le thème d'une théologie simple et efficace s'impose avec d'autant
plus de force que, dans la théologie des écoles, la technique l'emporte
sur la sagesse, l'argumentation philosophique ayant naturellement
tendance à se développer pour elle-même. Le thème d'une théologie
simple et efficace revient périodiquement, qu'il s'agisse de réformer
la théologie spéculative de l'intérieur ou qu'il s'agisse de la discréditer

dans son principe même.
La difficulté de fait qui a été signalée permet de préciser le sens

historique de ce thème. On peut concevoir diverses théologies
spéculatives selon la philosophie qui joue le rôle de servante : mais,
quelle que soit l'importance des doctrines d'inspiration platonicienne,
il reste que la formule de la théologie spéculative a été mise au point
par les définitions et dans l'œuvre de saint Thomas d'Aquin qui
fait appel à l'aristotélisme ; quelles que soient les différences entre
les écoles thomistes, il se trouve que la théologie de leur maître n'a
cessé d'accroître son influence scolaire et culturelle. En fait, le
thème de la théologie simple et efficace s'oppose aux subtilités de
l'aristotélisme considérées comme privant la théologie de toute vertu
proprement religieuse.

Il ne peut être question d'esquisser ici une histoire de la théologie
spéculative après le XIIIe siècle ni même, ce qui serait pourtant
souhaitable, au cours du XVIe. Toutefois si, à l'époque de Descartes,
il y a une crise de la théologie spéculative, elle est liée à une crise
de l'aristotélisme qui n'est l'œuvre ni du seul Descartes ni de son
époque : aussi, avec toutes les réserves qu'impliquent de telles
généralités, convient-il de planter une espèce de décor trop schématique

pour être historique, mais commode pour situer le drame
dans l'espace et dans le temps.

« Au temps où, par Descartes, la philosophie moderne a pris
dans le monde la place de la philosophie scolastique, il y avait presque
trois siècles que la scolastique dégénérait. » » Cette décadence de « la
scolastique », M. Jacques Maritain l'explique, en gros, par l'effacement

du thomisme : d'une part, Duns Scot et Ockham détournent
« la scolastique » des voies tracées par saint Thomas ; d'autre part,
« le démon de la médiocrité » 2 règne dans les écoles, même parmi

1 Jacques Maritain : De quelques conditions de la Renaissance thomiste,
26 janvier 1920, Annales de l'Institut supérieur de philosophie, Louvain, 1920,
et Antimoderne, Paris, Editions de la Revue des Jeunes, 2e éd., 1922, p. 125-126.

» Ibidem, p. 119.



LA THÉOLOGIE AU TEMPS DE DESCARTES 23

les thomistes restés fidèles ; par suite, au moment où la science
moderne eût exigé une rectification continue de la physique ancienne,
il ne se trouvait personne pour procéder aux corrections nécessaires
en faisant ressortir la vérité métaphysique des principes que ne
compromettent en aucune façon les erreurs dues à des observations
insuffisantes ou à des inductions simplistes.

Ainsi, il y a bien, au début du XVIIe siècle, une crise de la pensée

philosophique et théologique ; mais il s'agit, selon M. Jacques
Maritain, d'une décadence dont les causes sont surtout internes ;

c'est « la scolastique » qui s'est elle-même corrompue ; les divisions
des systèmes et les éclectismes ont épuisé sa vitalité, stérilisé toute
puissance de rajeunissement ; de sorte que la science moderne s'est
heurtée à une « scolastique » dégénérée et, à l'origine de la pensée
moderne, il y a « un effrayant malentendu » ».

Cette décadence et ce malentendu n'ont de sens que par rapport
à ce qui aurait pu les éviter, c'est-à-dire le thomisme aristotélicien
considéré comme fondamentalement vrai. M. Jacques Maritain raconte
l'histoire de la vérité oubliée et trahie, histoire d'autant plus
intéressante que la biologie et la physique les plus récentes n'excluent
peut-être pas la possibilité de réviser le procès de l'aristotélisme.
Mais si la vision rétrospective de l'histoire pouvait ici faire place à

l'histoire telle qu'elle a été vécue, sans doute devrions-nous constater

qu'il n'y eut, à vrai dire, aucun « malentendu » dans l'esprit
des contemporains : l'aristotélisme a été visé comme tel, sa
métaphysique a été attaquée et pas seulement sa physique, ses erreurs
scientifiques ont été portées au compte de ses principes et non
considérées comme des accidents ; religion, érudition et science ont,
chacune à sa façon, explicitement critiqué la philosophie péripatéticienne

telle que saint Thomas l'avait mise au service de la
théologie 2.

On a longtemps parlé de Réforme et de Contre-Réforme comme
si la seconde n'avait été qu'une riposte à la première : en fait, dès
la fin du XVe siècle se dessine un mouvement de restauration : il
s'agit de restaurer la vie chrétienne, la pensée chrétienne, l'Eglise
sur le modèle de ce qu'elles furent, ou de ce que l'on suppose qu'elles
furent, aux origines. C'est ce mouvement qui aboutit à la fois aux
« réformes » allant jusqu'à la rupture avec Rome et aux essais de

renouveau à l'intérieur du catholicisme romain. Ces essais de
« Réforme catholique » deviennent « Contre-Réforme » en face des

1 Antimoderne, p. 137 ; cf. p. 139.
2 Dans le même sens : R. Gagnebet : La nature de la théologie spéculative,

III, dans Revue thomiste, octobre 1938, p. 669.



24 HENRI GOUHIER

Réformes dites « protestantes », mais, par son origine, cette « Contre-
Réforme » n'est pas une réaction de nature essentiellement
polémique : elle se pose d'abord comme une « Réforme catholique » et,
quand elle s'oppose aux Réformes protestantes, c'est pour montrer
aux dissidents une Eglise purifiée où rien ne justifie plus leur
dissidence ».

Quelles que soient ses formes, ce mouvement est essentiellement
« primitiviste »a et, dans l'ordre des idées, il ne peut être qu'une
invitation à regarder avant le XIIIe siècle. Le thème de la théologie
simple et efficace est un des articles de la restauration souhaitée : s'il
inspire des attitudes très différentes, il met toujours en question les
services que l'aristotélisme peut rendre à la foi et dont la primitive
Eglise se passait.

D'abord, l'idée même de philosophie déchaîne une sorte de
fureur sacrée qui atteint la théologie usant de la philosophie ; Luther
donne une nouvelle vigueur à cette vieille réaction de la sensibilité
chrétienne contre la libido sciendi et tout naturellement Aristote
personnifie cette concupiscence. Ce que Holbein a mis en image :

« Dans un diptyque intitulé Christus vera lux, il a peint d'un côté le

peuple ignorant tourné vers le Christ ; de l'autre, l'Eglise en la
personne du pape et des docteurs, tournant le dos au Christ pour
suivre Aristote et Platon. Platon est tombé dans une fosse ; Aristote
le suit en tâtonnant comme un aveugle. Et, afin de rendre plus
sensible la malédiction dont le frappe le Christ, le peintre a entouré
sa tête d'un immense turban qui le fait ressembler à un Turc,
l'ennemi héréditaire de la Chrétienté. » 3

Plus importante que la violence pittoresque des propos et des

images est l'idée qui les inspire et dont la signification n'est pas
proprement luthérienne : ce qu'il est utile de savoir, c'est ce qui
concerne le salut et, par suite, la seule théologie véritable est celle
qui parle du salut. Telle est l'utilité précise qui définit concrètement
l'efficacité de la théologie et qui lui impose un devoir de simplicité.
Le thème de la théologie simple et efficace peut prendre alors les
formes les plus diverses. Erasme sépare « la philosophie du Christ »

de la philosophie des philosophes pour l'unir à l'érudition et à la
connaissance des langues qui nous permettent de la prendre là où

1 Cf. Jean Dagens : Bérulle et les origines de la Restauration catholique
(1575-1611), Paris, Desclée de Brouwer, 1952, p. 71 sq.

2 Au sens où ce terme est pris comme une catégorie historique par Lovejoy
et son école.

3 Henri Busson : La Pensée religieuse française de Charron à Pascal, Paris,
Vrin, 1933, p. 227-228. Sur l'anti-philosophie et la tradition chrétienne : Et. Gilson

: Christianisme et Philosophie, Paris, Vrin, 1936, ch. I. Sur la critique que
Luther fait de la philosophie et de la théologie spéculative : Gagnebet : La
nature de la théologie spéculative, III, dans Revue thomiste, octobre 1938.



LA THÉOLOGIE AU TEMPS DE DESCARTES 25

elle est ». Le thème, d'un autre côté, favorise un retour à l'augustinisme

dont la théologie fut toujours plus « affective » que spéculative,

ayant pour fin l'amour plus que la connaissance x. Peut-être le
même souci est-il, au fond, celui d'un Maldonat qui ne met pas en
cause la possibilité ni la légitimité d'une théologie spéculative mais
veut, de l'intérieur, la renouveler en lui restituant la simplicité,
condition de l'efficacité 3.

Si vives que soient leurs oppositions, réformateurs et réformés,
humanistes et augustiniens affirment, chacun à sa façon, la nécessité

d'assigner à la théologie une signification plus essentiellement
sotériologique, de revenir aux sources chrétiennes, de se passer des

services de la philosophie ou du moins de les réduire au plus juste. La
polémique antiscolastique du XVIIe siècle n'usera pas d'un autre
vocabulaire que celui des maîtres les plus sincèrement orthodoxes
de l'époque précédente, le franciscain CarvajaH et le jésuite Maldonat

: subtilités, barbarie, disputes sans fin, sophismes, questions
curieuses et inutiles, labyrinthes, rouille...

L'aristotélisme était trop lié aux « subtilités » et à la « barbarie »

de la théologie scolaire pour ne pas faire les frais de la purification
dans tous les cas. Et ceci, au moment même où l'érudition compromet

la valeur chrétienne en même temps que la valeur historique
de la philosophie introduite sous le nom d'Aristote dans « la
doctrine sacrée » par saint Thomas. Et ceci, au moment où la nouvelle
physique discrédite sa valeur scientifique et risque d'opposer cosmologie

à théologie.
Au XVIe comme au XIIIe siècle, le retour à l'antiquité signifie

un élan de confiance en la raison et la découverte d'Aristote comme
maître de la raison. Mais ce n'est ni la même raison ni le même
Aristote qu'au XIIIe siècle : c'est une raison et un Aristote qui, en

fait, ne peuvent que mettre en doute la création et l'immortalité
de l'âme personnelle, de sorte qu'en droit il est difficile de les accorder
avec une théologie qui tient création et immortalité pour vraies.

1 Sur Erasme et la théologie spéculative : R. Gagnebet : La nature de la
théologie spéculative, III, dans Revue thomiste, octobre 1938.

2 Sur la tradition augustinienne et la théologie spéculative : Ibidem, I,
janvier 1938.

3 Sur Maldonat et la théologie: J.-M. Prat : Maldonat et l'Université de

Paris, Paris, 1856 ; Henri Fouqueray : Histoire de la Compagnie de Jésus en
France..., t. I, Paris, 1910, livre III, ch. III ; Saltet : Les leçons d'ouverture de

Maldonat (1565-1576), dans Bulletin de littérature ecclésiastique, Toulouse,
t. XXIV, 1923.

4 Carvajal : De restituta theologia, Cologne, 1545 ; on trouvera des extraits
de cet important ouvrage dans: J.-M. Prat, ouvr. cit., p. 550-555 et Fouqueray,

ouvr. cit., t. I, p. 416-417. Maldonat : Maldonati oratio cum suam theo-
logiam aggrederetur, publié par Prat, ouvr. cit., Appendice XI ; extraits traduits
dans Fouqueray, ouvr. cit., t. I p. 419-420.



26 HENRI GOUHIER

L'Aristote de l'histoire a enseigné l'éternité d'un monde non créé ;

son De anima ne s'occupe pas de la destinée des âmes après la mort ;

certains le disent athée : non seulement il n'est pas 1'« Aristote
baptisé » de saint Thomas, selon le mot de La Mothe le Vayer », mais
rien ne le prédispose au baptême 2.

Les libertins érudits, à la suite des Padouans, insistent avec
complaisance sur le paganisme d'Aristote, trop heureux de faire
éclater le scandale d'une théologie qui installe l'ennemi dans la
citadelle de la foi ; mais ceci ne gêne guère les penseurs chrétiens en
quête d'une « doctrine sacrée » élaborée sans la collaboration de la
philosophie ou, du moins, dont la fin, plus pratique que spéculative,
limite singulièrement la portée de cette collaboration.

La critique scientifique est, à sa façon, aussi radicale que la
critique historique. A l'aristotélisme naturellement chrétien de la
théologie scolaire, le libertinage érudit substituait un aristotélisme
incapable de s'ajuster aux vérités chrétiennes : la physique
mathématique s'oppose à la physique qualitative comme la science à ce

qui n'est pas la science. Leibniz l'avait déjà remarqué : la nouvelle
science n'est pas tout entière dans le cartésianisme ; son vrai nom
est mécanisme : « Je tiens pour commune à tous nos réformateurs
de la philosophie cette fameuse règle qu'il ne faut rien expliquer
dans les corps sans la grandeur, la figure et le mouvement. » Leibniz
cite Bacon, Gassendi, Hobbes, Digbée, Cornelius de Hogheland, etc.,
« confondus communément avec les cartésiens », et qui « se placent
cependant à côté de Descartes, ou même le précèdent, et par l'esprit
et par l'époque»3. L'histoire ajouterait bien d'autres noms: Galilée
en Italie, Beeckman et Constantin Huygens aux Pays-Bas, et, en
France, Mersenne, Fermât, Roberval, Peiresc... 4 Même lorsqu'ils
reconnaissent, comme le P. Mersenne, les services rendus par Aristote

à la défense de la religion, tous ces physici-mathematici se

moquent des formes substantielles, abandonnent le système géocentrique

du monde, mettent en doute la théorie des éléments.
La nouvelle science de la nature pose un problème devant la

conscience du théologien qui risque d'unir les vérités de la foi aux
erreurs d'une cosmologie périmée ; ceci ne gêne guère les penseurs

1 Dialogue sur le sujet de la divinité entre Orasius et Orontes, dans Deux
dialogues... Introduction et notes par Ernest Tisserand, Paris, Bossard, 1922,
p. 79. Sur la date (1633) et l'histoire de ce dialogue, voir René Pintard : La
Mothe le Vayer, Gassendi, Guy Patin, Paris, Boivin, 1943.

2 Cf. Henri Busson : ...De Charron à Pascal... ch.III et ch. Vet R.Pintard:
Le libertinage érudit dans la première moitié du XVIIe siècle, Paris, Boivin,
1943, ire partie, ch. IL

3 Leibniz à Jacob Thomasius, 20-30 avril 1669, trad, de Lucy Prenant :

Œuvres choisies, Paris, Classiques Garnier, 1940, p. 7.
4 Cf. Robert Lenoble : Mersenne et la naissance du mécanisme, Paris, Vrin,

1943, Introduction.



LA THÉOLOGIE AU TEMPS DE DESCARTES 27

chrétiens qui se méfient des services que la philosophie peut rendre
à la « science sacrée » ; leur souci de restauration spirituelle les

dispense du difficile devoir d'adaptation intellectuelle qui s'impose à
la théologie spéculative des écoles thomistes.

Au moment où le cartésianisme prend forme, l'aristotélisme est
bien une puissance scolaire fortement établie dans les chaires de

philosophie et de théologie spéculative ; mais cette grandeur
officielle se maintient sous une double menace : d'une part, un problème
a été posé de la possibilité d'assimiler l'aristotélisme dans une
doctrine chrétienne et la présence d'un libertinage érudit ne permet pas
de l'oublier ; d'autre part, les progrès de la nouvelle physique, d'une
façon de plus en plus pressante, posent à l'enseignement chrétien
un problème de « décrochage ». Ici et là, le choc en retour sur la
théologie spéculative est direct : dans l'histoire du cartésianisme,
la réaction de certains théologiens catholiques et calvinistes montrera
à quelle profondeur la tradition avait pu « aristotéliser » la « doctrine
sacrée » et « sacraliser » l'aristotélisme. Mais la pensée chrétienne ne
tient pas tout entière dans cette tradition : cette même histoire du
cartésianisme se déroule aussi dans un milieu religieux où la découverte

d'un Aristote impie et le discrédit de sa physique ne pouvaient
guère émouvoir car on y souhaitait une théologie qui, pour être
simple et efficace, se passerait du concours d'Aristote et, à la limite,
du concours de toute philosophie.

Autrement dit, au moment où Descartes paraît, il y a une crise
de la théologie spéculative : la formule même qu'en avait donnée
saint Thomas semble mise en cause ; ou du moins certains esprits
s'en désintéressent : ils n'ont plus besoin de la théologie spéculative
et ceci, tout simplement parce qu'ils ont trouvé autre chose, soit
« la théologie positive », soit « la théologie mystique » ».

IL Théologie spéculative et théologie positive

La théologie positive est cette étude « qui assigne à chacun des

dogmes chrétiens ses bases tant scripturaires que traditionnelles»2.
Elle est bien une théologie puisqu'elle présuppose un donné révélé,
mais le discours sur Dieu n'est pas, comme dans la théologie
spéculative, un discours philosophique : c'est un discours historique. En
d'autres termes, elle ne représente pas la foi cherchant l'intelligence

1 Sur les diverses formes de théologie, cf. Congar, art. Théologie, dans :

Dictionnaire de théologie catholique, t. XV, 1946.
2 Joseph Turmel : Histoire de la théologie positive depuis l'origine jusqu'au

Concile de Trente, 2e édition, Beauchesne, 1904, p. VIL



28 HENRI GOUHIER

et la cherchant tout naturellement dans la philosophie, mais la foi
cherchant ses titres et les cherchant tout naturellement dans l'histoire.

Toute histoire est lecture de documents. Ici, les documents sont
les Saintes Ecritures et les textes qui constituent la tradition :

écrits des Pères de l'Eglise, décisions des conciles et on ajoutera
« etc. » pour ne pas entrer dans les discussions qui opposent les

penseurs chrétiens sur le contenu historique de la tradition.
L'expression « théologie positive » est courante à la fin du

XVIe siècle, quoiqu'elle soit récente ; mais la chose est ancienne,
car les docteurs de la foi eurent toujours besoin de recourir à l'Ecriture

et à la tradition pour garder leur enseignement. Saint Thomas

marque sa place, sans lui donner de nom, à côté de la théologie
spéculative ». Mais, les hérésies se présentant, le plus souvent, comme
un retour aux sources, les progrès de la théologie positive se trouvent,

en fait, liés aux controverses qu'elles soulèvent ; celles, en
particulier, que soulevèrent les Réformes protestantes furent un
puissant stimulant pour la théologie historique ; c'est pourquoi on
fut volontiers tenté de la faire commencer avec les querelles du
XVIIe siècle *.

Deux faits doivent être simplement rappelés ici. D'abord,
contrairement à la légende, le XVIIe siècle n'ignore pas l'histoire 3 ;

Réforme et Contre-Réforme favorisent le développement des études
historiques et le goût de l'érudition ; la théologie positive représente
un chapitre important dans cette histoire de l'histoire qu'a esquissée
Alfred Rebelliau 4. D'autre part, intimement liée à un souci « primi-
tiviste » de restauration, cette théologie positive est religieusement
guidée par l'idée que nouveauté signifie changement et que changement

signifie erreur : le thème de la perpétuité de la foi joue alors
dans la vision historique du christianisme le rôle que la plupart des

théologiens catholiques contemporains attribuent à celui de
développement ou d'évolution. La théologie positive a son principe
dans les vérités de la foi considérées comme un dépôt à garder : on
reconnaît que leur vérité a été fidèlement gardée à une certaine
immutabilité 5.

1 Le P. Sertillanges cite Quodlibet IV, art. i8, dans : Somme théologique,
Dieu, I, texte et traduction, Ed. de la Revue des Jeunes, 1923, Appendice II,
p. 327-328.

2 J. Turmel, ouvr. cit., Introduction. Sur l'importance que l'histoire prend
dans les querelles soulevées par le protestantisme et la diversité d'attitudes
des réformateurs, voir : Pontien Polman : L'élément historique dans la controverse

religieuse au XVIe siècle, Gembloux, Duculot, 1932 (Université de Louvain,
Faculté de théologie, série II, t. 23). Sur les conséquences au XVIIe siècle, voir :

Alfred Rebelliau : Bossuet historien du protestantisme, Paris, Hachette, 1909,
livre I, ch. I.

3 Cf. Alfred Rebelliau : Bossuet historien du protestantisme, livre I, ch. II.
4 Ibidem, p. 98-99. — 5 Ibidem, p. 56-58.



LA THÉOLOGIE AU TEMPS DE DESCARTES 20,

Théologie spéculative et théologie positive sont complémentaires.
Mais, au début du XVIIe siècle, la crise de la théologie scolastique
eut pour conséquence une « valorisation » de la théologie positive
aux dépens de la théologie spéculative : certaines œuvres importantes

de théologie positive se présentent comme répondant aux
exigences d'une théologie simple et efficace, comme dispensant, par
suite, de la théologie spéculative.

Vers 1610, Jansénius s'installe dans le logis parisien de son ami
Duvergier de Hauranne ; le premier a vingt-cinq ans et le second,
vingt-neuf ; l'année suivante, ils quittent Paris : jusqu'en 1616, leur
quartier-général est le domaine de Camp-de-Prats, près de Bayonne ;

quand leurs occupations professionnelles le permettent, ils s'y
retirent, travaillant douze à quinze heures par jour, sans autre distraction

que le jeu de volant ». Que font-ils Sainte-Beuve a bien discerné
leur intention : quand ils se rencontrèrent, autour de la Sorbonne,
« causant de leurs lectures, de leurs pensées, ils reconnurent que les
maîtres d'alors, asservis à des cahiers scolastiques, ne remontaient
plus à l'esprit de la véritable antiquité chrétienne. Ils résolurent
d'aller droit à ses sources...»2 Ceci, à la fois par souci de culture
personnelle et par désir de se préparer à la controverse en battant
les réformés avec leurs propres armes 3. Us établissent, selon le mot
de M. Jean Orcibal, un « fichier méthodique » en procédant à un
dépouillement de tous les documents qui peuvent constituer, à la
suite de l'Ecriture, une tradition authentique : Pères, Conciles,
décrets des papes, histoire de la chrétienté primitive. Autrement
dit, ils accumulent des matériaux en vue de travaux qui relèvent
de la théologie positive.

En 1618, Jansénius reçoit, à l'Université de Louvain, une des

cinq chaires ordinaires de professeur de théologie, mais ses leçons
portent sur l'Ecriture sainte 4 ; il occupera la chaire royale d'Ecriture

sainte en 1630 s. Certes, il est obligé d'étudier la scolastique
mais sans plaisir ni profit 6, ce qui lui plaît, c'est l'histoire ecclésias-

1 Cf. Jean Orcibal : Jean Duvergier de Hauranne, abbé de Saint-Cyran, et
son temps (1581-1638), Louvain, Bibliothèque de la Revue d'histoire
ecclésiastique, et Paris, Vrin, 1947, p. 138 sq. ; Appendices, Bibliographie et Tables,
ibidem, 1948, p. 202.

» Sainte-Beuve : Port-Royal, 70 éd., Hachette, 1908, t. I, p. n ; cf.
p. 279 sq.

3 Orcibal, ouvr. cit., p. 146 sq. ; cf. p. 668.
4 A Saint-Cyran, 19 avril 1618, Correspondance de Jansénius, par Jean

Orcibal, Louvain, Bibliothèque de la Revue d'Histoire ecclésiastique, et Paris,
Vrin, 1947, p. 31 et 34, n. 18.

5 Ibidem, p. 39, n. 13.
6 A Saint-Cyran, 3 juillet 1618, ibidem, p. 37 ; 29 mars 1619, p. 48-49.



30 HENRI GOUHIER

tique et la lecture des Pères ». Or, très tôt, il consacre « la plus part
du temps» à «saint Augustin que j'aime uniquement, me semblant
qu'il n'y a rien entre les anciens ou modernes qui en approche de

cent lieux » 2. Ce privilège accordé à saint Augustin ne change rien
au caractère historique des recherches qui intéressent Jansénius et
lorsque ce privilège s'exprime à l'intérieur d'une opposition qui
discrédite la scolastique, il s'agit bien d'une « valorisation » de la
théologie positive aux dépens de la théologie spéculative.

«Je poursuis mes études que j'ai commencées après un an et demi
ou deux ans environ, écrit-il le 5 mars 1621, c'est-à-dire à travailler
S. Augustin, lequel je lis avec un étrange désir et profit... je m'étonne
tous les jours davantage de la hauteur et profondeur de cet esprit,
et que sa doctrine est si peu connue parmi les savants, non de ce
siècle seulement, mais de plusieurs siècles passés. » Le retour aux
sources, c'est donc un retour à saint Augustin et ce retour, par
conséquent, cette recherche historique sera la vraie théologie. « Car,
continue-t-il, pour vous parler naïvement, je tiens ferme que, après
les hérétiques, il n'y a gens au monde, qui aient plus corrompu la
Théologie que ces clabaudeurs de l'Ecole que vous connaissez. Que
si elle se devait redresser au style ancien, qui est celui de la vérité,
la Théologie de ce temps n'aurait plus aucun visage de Théologie
pour une grande partie...» Puisque «le style ancien» est «celui de
la vérité », cela veut dire que la scolastique médiévale a perdu le
sens de la vérité ; aussi ajoute-t-il : « Ce qui me fait admirer
grandement les merveilles que Dieu fait à maintenir son épouse d'erreurs. »3

« Redresser au style ancien la théologie de ce temps », telle est,
dès cette époque, l'ambition de Jansénius et, tout naturellement, il
commence par la question qui est à l'ordre du jour : Jésuites et
Dominicains peuvent bien se disputer « jusques au jour du Jugement

», « ils ne feront autre chose que s'égarer beaucoup davantage »,

l'une et l'autre école « étant cent lieues loin de la vérité » ; la vérité
sur la grâce et la prédestination est dans saint Augustin ; sa recherche
discrédite la méthode des scolastiques aussi bien que leurs solutions :

il s'agit d'histoire, non de syllogismes. Le « primitivisme » de cette
attitude est fortement accusé ; les « opinions de ce temps » sont
fausses précisément parce qu'elles sont de ce temps : «... j'aurai un
grandissime contentement d'être sorti de cet étrange labyrinthe
d'opinions que la présomption de ces crieurs a introduit aux écoles,
là où chacun semble travailler à introduire des nouveautés dangereuses

et se faire admirer en rejetant les anciens, qui, par tant de

1 A Saint-Cyran, nov. 1617, ibidem, p. 25.
1 A Saint-Cyran, 15 oct. 1620, ibidem, n. 65.
3 A Saint-Cyran, 5 mars 1621, ibidem, p. 69 ; et plus loin : « Je suis dégoûté

un peu de S. Th[omas] après avoir sucé S. Augus[tin]... », p. 70.



LA THÉOLOGIE AU TEMPS DE DESCARTES 3I

conciles et papes ont été approuvés et admirés par toute l'ancienneté

» ».

C'est donc un ouvrage de théologie positive que Jansénius
commence à écrire au début de 1628 2 et qui paraîtra, après sa mort,
en 1640, sous le titre : Augustinus. Et cette théologie positive ne se

présente pas comme complémentaire de la théologie spéculative,
mais comme destinée à la remplacer. Jansénius dit, à l'occasion, ce

qu'il pense de l'aristotélisme, des scolastiques, des platoniciens, des

stoïciens, de la philosophie 3 : il traite ex professo des rapports de
cette dernière avec la théologie dans le Liber proemialis du tome IL
Philosophia errorum fons et haereticorum mater 4, telle est la formule
que chaque chapitre commente à sa manière : ici, ce sont les ravages
de la philosophie parmi les scolastiques, multipliant les opinions
incompatibles sur la grâce (ch. III) ; là, c'est l'opposition entre la
philosophie, œuvre de la raison, et la théologie fondée sur la mémoire
(ch. IV) ; ailleurs, c'est la différence qui exclut tout rapprochement
entre l'effort périlleux de la raison pour approcher le mystère de
Dieu et la charité (eh. VII et VIII) ; partout, les théologiens scolastiques

sont accusés d'ignorer l'antiquité et d'introduire des nouveautés

(par exemple, colonne 21). Le chapitre IX écarte explicitement
la théologie spéculative, qui se sert d'abstractions et exige une
formation scolaire, au profit de la théologie positive qui se contente
de rapporter fidèlement ce que disent les Saintes Ecritures, les
Conciles et les Pères des premiers siècles s.

On comprendrait mal les dissentiments à l'intérieur de Port-
Royal sans rappeler le conflit des théologies qui est plus ou moins
directement provoqué par le souci d'une restauration catholique. Si
augustinien qu'il soit, le Dr Arnauld reste fidèle à la formule de
la théologie spéculative ; bien sûr, il sait que la foi vit dans l'histoire,
que catholicité et perpétuité sont à la fois signes et effets de la
présence du Saint-Esprit, que la théologie est d'abord la connaissance

d'une tradition ; le traité De la fréquente communion inaugure,
en 1643, une suite d'ouvrages qui relèvent de la théologie positive 6.

Mais, semble-t-il, cette théologie positive n'exclut pas, dans la
pensée d'Arnauld, la possibilité d'une théologie spéculative : c'est
pourquoi, dans la question de la grâce, rien ne le détourne de saint

1 Ibidem et p. 72, la note 13 de J. Orcibal.
2 Orcibal : Duvergier de Hauranne... Appendices... ouvr. cit., p. 211.
3 Cornelii Jansenii, Episcopi Iprensis : Augustinus, 3 tomes, Louvain,

1640, voir l'Index de chaque tome, surtout du t. IL
4 Ibidem, t. H, Index, art. Philosophia.
i Ibidem, t. II, Liber prœmialis, ch. IX, col. 14-15.
6 Sur la théologie historique à Port-Royal, voir : A. Rebelliau, ouvr. cit.,

p. 104 sq. ; H. Busson : La Religion des Classiques, Paris, P.U.F., 1948, p. 13 et
384-



32 HENRI GOUHIER

Thomas et si, comme l'a si bien montré Jean Laporte, il en arrive à

compléter et éclairer saint Augustin par saint Thomas, c'est parce
qu'il ne refuse jamais la discussion sur le terrain de la théologie
spéculative ». De même, aucune hostilité de principe ne le dresse

contre la philosophie : l'importance qu'il accorde à la théologie historique

l'affranchit de toute routine aristotélicienne mais son intelligence

reste si ouverte à la philosophie qu'elle accueille avec sympathie
celle de Descartes 2 : il est même de ceux qui, au XVIIe siècle,

créent l'habitude de consulter saint Augustin non plus seulement
comme un maître de théologie ou de spiritualité ou de rhétorique,
mais comme un maître de philosophie, au sens technique et profane
du mot 3.

Il était naturel que le Dr Arnauld se heurte aux Messieurs de

Port-Royal qui aiment dans YAugustinus un traité de théologie
positive et, comme son auteur, ne voient pas la nécessité d'une autre
théologie farcie de philosophie, M. de Saci, par exemple, qui ne
veut pas plus entendre parler de Descartes que d'Aristote 4, Barcos,
neveu de Saint-Cyran et héritier de son abbaye. Bien significatives
sont les deux contestations de 1659 et 1660 5. Le marquis de Sourdis
avait remis à Singlin un petit écrit montrant que les cinq propositions

condamnées se trouvent dans le livre de Jansénius : Nicole
riposte avec l'approbation d'Arnauld ; Barcos condamne la riposte :

i° parce qu'« on y oubliait le principal moyen de défendre Jansénius

», 20 « parce qu'on défendait Jansénius comme conforme aux
Thomistes » ; il rédige alors une réponse où le principal argument
n'est pas oublié, disant « que les propositions n'étaient pas dans
Jansénius, parce qu'il n'avait eu dessein que de rapporter
historiquement les sentiments de saint Augustin, et qu'ainsi il n'y avait
aucune proposition dogmatique dans son livre »6. Même réponse
quand, l'année suivante, Mme de Longueville demande à Singlin des
éclaircissements sur « la question de fait » ; Barcos reprend la plume
et « fit un assez gros écrit à sa manière et cette manière fut de répéter

1 J. Laporte: La doctrine de Port-Royal (d'après Arnauld), I. Les Vérités
de la grâce, Paris, P.U.F., 1923, Avertissement.

2 J. Laporte : La doctrine de Port-Royal, La Morale, I, Paris, Vrin, 1951,
p. 159-167.

3 Geneviève Lewis : Le problème de l'inconscient et le Cartésianisme,
Paris, P.U.F., 1950, p. 33-35 ; Augustinisme et Cartésianisme à Port-Royal, dans :

Descartes et le Cartésianisme hollandais, Amsterdam et Paris, P.U.F., 1950, p. 134.
4 Fontaine : Mémoires pour servir à l'histoire de Port-Royal, Utrecht, 1736

t. II, p. 52 sq.
Diverses pièces de ces différends ont été réunies dans : Œuvres de Pascal,

Ed. Brunschvicg, Hachette, t. X., 1914, p. 59 sq.
5 Mémoire sur les contestations de Port-Royal (anonyme mais écrit par un

ami de Nicole et d'Arnauld, donc peu favorable à Singlin et à Barcos), p. 61-62.
6 Ibidem, p. 65-66.



LA THEOLOGIE AU TEMPS DE DESCARTES 33

quatorze fois l'argument, que « Jansénius, n'ayant avancé aucune
proposition dogmatique ne pouvait avoir avancé les cinq propositions ».

Cette « manière » déplaisait fort au Dr Arnauld.
Le sens des deux différends est manifeste. Quand Arnauld et

Nicole jugèrent habile d'exprimer les pensées de saint Augustin
« d'une manière scolastique », ce fut « un grand scandale » « dans
Port-Royal parmi les religieuses et les ascètes » : « On accusa
M. Nicole d'avoir gâté l'esprit de M. Arnauld, de l'avoir rendu tout
scolastique, de l'avoir éloigné de citer les Pères pour se défendre par
des scolastiques. » » C'est bien pourquoi Singlin adresse Mme de

Longueville à Barcos, non aux « gens scolastiques » qui ne savent
pas « écrire d'une manière proportionnée aux gens du monde »2. Ce

que Barcos écrit est simple, en effet : Jansénius rapporte ce qui se

trouve dans les œuvres de saint Augustin et que la tradition
confirme ; on doit énergiquement refuser tout glissement vers la théologie

spéculative d'une question qui relève de la théologie positive.

Ces vues sur la philosophie et la théologie n'ont rien de
spécifiquement «janséniste». Le P. Denys Petau, de la Compagnie de

Jésus, adversaire militant et immédiat du « jansénisme », est d'accord
avec Jansénius pour condamner non pas, certes, la théologie
spéculative, mais ce qu'elle est devenue : la pensée est différente, les
sentiments le sont moins : la théologie positive crée entre les deux
combattants une espèce de solidarité professionnelle.

En 1643, le P. Petau publie De libero arbitrio, libri très, avant-
garde des Dogmata theologica, dont trois tomes paraissent sous la
date de 1644 et le quatrième, en 1650 3. Ce n'est pas un
révolutionnaire. Dans les Prolegomena, il reprend, semble-t-il, la thèse
thomiste des rapports de la foi et de la raison ; une connaissance
naturelle de Dieu est possible à partir de ses effets ; une philosophie
rationnelle est légitime ; elle est même utile au théologien ; on
retrouve ici la collaboration de la philosophie telle que la prévoyait
saint Thomas dans sa définition de la doctrina sacra 4. Mais, une

1 Ibidem, p. 63 ; cf. p. 64.
2 Ibidem, p. 65.
3 Theologicorum dogmatum, t. I, II, III, 1644 ; t. IV, 1650. Sur l'histoire de

l'édition, cf. Et. Gilson : La liberté chez Descartes et la théologie, Paris, Alcan,
r«?^. P- 397. n- i- Le petit livre de Jules Martin, Petauf1583-1652), Bloud,
1910, est un résumé de l'ouvrage. Quelques morceaux sont traduits dans :

J.-C. Vital Chatellain : Le P. Denys Petau, d'Orléans, jésuite; Sa vie el ses

œuvres, Paris, 1884.
4 T. I, Prolegomena, ch. IV et V ; voir le résumé donné, avec quelques textes,

dans : Ch. Chesneau : Le P. Yves de Paris et son temps, Paris, Société d'histoire

ecclésiastique de la France, 1946, p. 272-273 ; et P. Galtier, art. Petau,
dans Dictionnaire de théologie catholique, t. XII, 1933, col. 1321-1322, qui
insiste sur cette défense de la théologie spéculative.



34 HENRI GOUHIER

fois ces principes posés, il y a les faits : sous prétexte de dénoncer
les abus, le Père Petau condamne la philosophie qui ne se résigne
pas à ses limites, parlant de Dieu dans un esprit disputeur et
curieux » ; et c'est bien celle-là que les théologiens ont trop facilement

suivie ; c'est pourquoi la philosophie a été source d'hérésie,
celle d'Aristote comme celle de Platon 2 ; c'est pourquoi les scolastiques

nous ont légué une théologie dont les « labyrinthes » et « le
langage barbare » trahissent la simplicité de la sagesse divine.

Le P. Petau s'en prend surtout à « cet art et adresse de disserter

que nous appelons Dialectique » : elle est tellement mêlée à la
Théologie que, pour ainsi dire, elle ne fait plus qu'un seul et même

corps avec elle. Jusqu'où, s'écrie-t-il, ne va-t-on pas en cette matière,
depuis que la Théologie étant devenue le domaine des Ecoles, on
est tombé dans ces subtilités de disputes dont sont, de nos jours, si
fiers les Scholastiques, ces fins et adroits raisonneurs des choses
divines 3. Tandis que la théologie positive... Voici ce qu'il écrit au
Général de la Compagnie en lui envoyant son livre : « Je n'ai pas
suivi dans ce traité des choses divines, le chemin battu de la vieille
école... Mettant de côté cette théologie subtile, qui marche à l'exemple
de la philosophie à travers je ne sais quels dédales obscurs, j'en ai
fait une simple, agréable, sortant comme un fleuve rapide de ces
sources pures et natives qui sont l'Ecriture, les Conciles et les
Pères... » 4

Cette « valorisation » de la théologie positive aux dépens de la
théologie spéculative représente une des « constantes » de la pensée
religieuse au XVIIe siècle. En 1675, un défenseur intelligent de la
philosophie scolastique, le P. de La Grange, Oratorien, explique
d'une façon bien curieuse pourquoi il écrit en français : « C'est le

peu d'état que les gens d'Etude font maintenant de la Philosophie
et de la Théologie scolastique. » Pour ruiner la philosophie nouvelle,
il tente l'opération qui, une quarantaine d'années plus tôt, fut celle
du Discours de la Méthode : « J'ai cru, continue-t-il, que puisque
cette science était si peu estimée dans le Pays latin, elle pourrait
chercher des partisans ailleurs, et se retirer chez ceux à qui cette
langue est étrangère. » A quoi tient cette situation paradoxale
L'oratorien en donne immédiatement la raison : « On ne veut
maintenant être savant qu'en Théologie positive ; la Scholastique n'est

" Ibidem, ch. I, § 1 ; ch. VI, § IL
1 Ibidem, ch. III. Sur la méfiance de Petau vis-à-vis de la philosophie, voir

les trois discours universitaires dont M. Henri Busson donne un compte rendu
dans De Charron à Pascal, p. 246-248.

3 Ibidem, ch. III, § I.
4 Cité par Vital Chatellain, ouvr. cit., p. 407.



LA THÉOLOGIE AU TEMPS DE DESCARTES 35

qu'une chicane aussi bien que la Philosophie qui en est le fondement

; elle n'est bonne qu'à éveiller l'esprit des jeunes gens par les

fréquentes disputes qu'elle contient et plusieurs osent bien dire que
nos meilleurs Théologiens scholastiques, qui passent pour Pères de

l'Eglise, tant leur doctrine a toujours paru saine et utile, ont eu
grand tort de se servir des Principes de la Philosophie pour expliquer

les points de Foy, ou pour en tirer aucune conclusion de
Théologie. » »

Ce que constate Ellies Dupin, quelques années plus tard : « C'est
en ce siècle que l'on a, pour ainsi dire, chassé entièrement des écoles
de théologie la barbarie qui y avait régné et qu'au lieu des subtilités
scolastiques et des raisonnements philosophiques auxquels on s'appliquait

presque uniquement, on y a introduit une Théologie fondée
sur l'Ecriture et la Tradition. » 2 A la même époque, Adrien Baillet,
ce futur biographe de Descartes, félicite Jean de Launoy « de la
liberté avec laquelle il a contribué à délivrer la positive du joug
auquel elle paraissait assujettie par la scolastique... » 3 Dans son
Traité des Etudes monastiques, Mabillon reconnaît que la philosophie
et la théologie spéculative sont bonnes en elles-mêmes : les abus ne
condamnent pas le principe 4 ; mais l'érudit bénédictin souligne la
différence entre l'usage que les Pères faisaient de la raison pour
convertir les païens ou défendre la foi et « la théologie scolastique,
plus serrée et plus sèche, poussant les raisonnements en forme de
bout en bout d'une manière qui est un peu dégoûtante » s. « Questions

chimériques », « raisonnements pitoyables, puérils et indignes
de la gravité de notre sainte religion », « barbarie » 6, « vaine subtilité

», « basse chicane » 7, « magasin de vaines questions », « répertoire

de méchants raisonnements qui servent plutôt à dégoûter les

esprits des choses divines, qu'à les leur persuader et à les défendre...8 »

tout le chapitre de la Théologie positive et scolastique célèbre la
renaissance de la première en faisant ressortir la décadence de la
seconde.

La situation, en effet, est telle que le Père Bernard Lamy, de
l'Oratoire, dans ses fameux Entretiens sur les sciences, fait comme si
la « positive » était la seule théologie digne de ce nom : « La théologie

1 J.-B. de La Grange : Les Principes de la Philosophie contre les nouveaux
Philosophes, Descartes, Rohault, Gassendi, le P. Maignan, etc.. Paris, 1675,
p. 44 ; trois éditions en 1681, 1682, 1684.

2 Bibliothèque des Auteurs ecclésiastiques du XVII... Avertissement.
3 Cité par Rebelliau, ouvr. cit., p. 100, n. 5.
4 Traité des Etudes monastiques, Paris, 1691, Partie II, ch. VI, IX et X.
5 Ibidem, p. 209.
6 Ibidem.
7 Ibidem, p. 211.
8 Ibidem, p. 212.



36 HENRI GOUHIER

n'est qu'une Histoire de ce que Dieu a révélé aux hommes ou de

ce qui a été cru de tout temps dans l'Eglise. » » Le septième Entretien
commente cette définition en attaquant vigoureusement la théologie
qui use surtout de raisonnements.

III. Théologie spéculative et théologie mystique

Le thème est classique dans l'histoire de la spiritualité
chrétienne : le salut étant tout à fait indépendant de la science, donc de
la philosophie, donc de la théologie qui inclut une philosophie, à

quoi bon des spéculations sur des vérités dont le contenu et le
fondement dépassent toute spéculation, à quoi bon des spéculations
qui ne nous apprennent pas à mieux vivre dans l'esprit de ces vérités

Ce thème, en 1649, le peintre Lesueur l'illustre dans son tableau,
La Prédication de saint Paul à Ephèse, qui se trouve au Louvre et
sur lequel M. Henri Busson attire si justement l'attention des historiens

de la pensée religieuse : « Il a pris pour motif un verset des
Actes (xix, 19) où il est dit que les habitants qui curiosa fuerant
sedati apportèrent à brûler les livres qu'ils détenaient. L'Apôtre
debout, prêche, tenant dans une main l'Evangile. Près de lui, un
vieillard prend soigneusement des notes. Un philosophe déchire
dramatiquement un livre. Autour, les habitants apportent de tous
côtés des livres au bûcher allumé devant l'Apôtre. Symbole qu'ont
dû comprendre les fidèles de 1649. Devant l'Evangile, il faut anéantir

comme inutiles et dangereuses toutes les productions de
l'intelligence. » 2

Ce thème jaillit directement de la ferveur religieuse ; au XVIIe
siècle, il se retrouve uni à celui d'une théologie simple et efficace,
union qui 1'« intellectualise » en même temps qu'elle « désintellectua-
lise » l'autre souhait ; plus exactement, le premier thème acquiert
la forme la plus intellectuelle que puisse recevoir une exigence aussi
anti-intellectuelle ; le second se développe dans le sens le moins
intellectualiste que puisse prendre une exigence théologique. Ceci apparaît

dans des livres de piété ou de direction spirituelle et, à la limite,
dans la théologie que, depuis le Pseudo-Denys, on appelle « mystique ».

Saint François de Sales a justement défini la « théologie
mystique » en la distinguant de la théologie spéculative : « De quoi
devisons-nous en l'oraison quel est le sujet de notre entretien
on n'y parle que de Dieu ; car de qui pourrait deviser et s'entretenir
l'amour que du Bien-Aimé et pour cela l'oraison et la théologie
mystique ne sont qu'une même chose. » Pour cela, puisque la théo-

1 Entretiens sur les sciences, Grenoble, 1683 ; 2e éd., 1694, p. 285.
2 Busson : De Charron à Pascal, p. 251.



LA THÉOLOGIE AU TEMPS DE DESCARTES 37

logie est discours sur Dieu. Saint François de Sales, d'ailleurs,
justifie aussitôt l'emploi des deux mots, « théologie » et «mystique ».

« Elle s'appelle théologie, parce que comme la théologie spéculative

a Dieu pour objet, celle-ci aussi ne parle que de Dieu, mais
avec trois différences, car : i° celle-là traite de Dieu en tant qu'il est
Dieu, et celle-ci en parle en tant qu'il est souverainement aimable,
c'est-à-dire celle-là regarde la divinité de la suprême bonté, et
celle-ci la suprême bonté de la divinité ; 2° la spéculative traite de
Dieu avec les hommes et entre les hommes, la mystique parle de
Dieu avec Dieu et en Dieu même ; 30 la spéculative tend à la
connaissance de Dieu, et la mystique à l'amour de Dieu, de sorte que
celle-là rend ses écoliers savants, doctes et théologiens, mais celle-ci
rend les siens ardents, affectionnés, amateurs de Dieu... »

Cette théologie est donc « affective » comme celle de la tradition
augustinienne, visant la même fin qui est l'amour ; mais, continue
saint François de Sales, « elle s'appelle mystique parce que la
conversation y est toute secrète, et ne se dit rien en icelle entre Dieu
et l'âme que de cœur à cœur par une communication incommunicable

à tout autre qu'à ceux qui la font... Où l'amour règne, on
n'a point besoin du bruit des paroles extérieures, ni de l'usage des

sens pour s'entretenir et s'entre-ouïr l'un l'autre. » Saint François
de Sales résume bien sa pensée en ajoutant : « En somme, l'oraison
et théologie mystique n'est autre chose qu'une conversation par
laquelle l'âme s'entretient amoureusement avec Dieu de sa très
aimable bonté pour s'unir et joindre à icelle. » »

La « théologie », discours sur Dieu, en devenant « mystique »,

devient discours adressé à Dieu et comme ce discours exprime
l'amour, il a pour fin ce dialogue sans paroles qu'est l'union à Dieu
dans l'amour.

Pas plus que la théologie positive, la théologie mystique n'exige
la disparition ou une « dévalorisation » de la théologie spéculative :

la comparaison esquissée par saint François de Sales montre
comment leur distinction peut les rendre complémentaires. Mais, c'est
un fait qu'au XVIIe siècle la critique de la théologie spéculative a
été reprise de manière à la discréditer au profit d'une théologie qui
serait essentiellement une introduction à la vie dévote et, à la
limite, à la vie mystique. Cette théologie, le plus souvent, se sent
solidaire de la théologie positive qui conduit l'âme aux sources de
la piété ; si la technique de l'histoire et celle de l'oraison sont
différentes, si elles correspondent à des vocations spéciales, du moins
leurs fins peuvent se rejoindre dans la recherche des paroles qui

1 Traité de l'Amour de Dieu, Lyon, 1616, livre VI, ch. I ; Œuvres de saint
François de Sales, Annecy, t. IV, 1894, p. 303-304.



38 HENRI GOUHIER

sauvent ou qui invitent à la prière. Au contraire, la piété et les
devoirs de la direction spirituelle entretiennent un sentiment plus
ou moins agressif d'inutilité envers tout ce qui est spéculatif.

L'évolution de Saint-Cyran est significative. Il a commencé par
étudier avec passion la philosophie et la théologie scolastiques. A la
fin de sa vie, il écrit à un ami : « Il n'y a peut-être personne qui ait
eu un plus grand désir de savoir les vérités de la Théologie que moi,
dès mon premier âge, ni qui ait écrit de sa main plus de livres de

Théologie et de Philosophie. » Aveu que M. Jean Orcibal précise en
ajoutant deux témoignages : outre « une entière Epitome de la
Somme de saint Thomas », ses papiers contenaient « plus de douze

ou treize volumes de Théologie scolastique écrits de sa main » ».

Mais cet aveu est l'expression d'un regret.
A la suite de sa retraite studieuse, en compagnie de Jansénius, il

se détache de la théologie scolastique et suit son ami à la recherche
des sources chrétiennes. Mais il reste plus longtemps fidèle à saint
Thomas qu'il ne veut pas confondre avec ses médiocres disciples 2 ;

on voit même apparaître dans sa bouche une idée que d'autres
expriment également et qui introduit une explication historique de
saint Thomas : « Nul saint n'a tant raisonné sur les choses de Dieu.
Il était dans un siècle où l'on donnait beaucoup à la philosophie, et
où l'on commençait à s'attacher au raisonnement humain 3. » A cette
époque, il doit, en effet, excuser saint Thomas : il l'aurait ensuite
accusé d'avoir « ravagé la vraie théologie par le raisonnement humain
et les principes d'Aristote », déclarant que « la théologie scolastique
est une pernicieuse science et qu'il la faut ruiner 4 ».

Quoi qu'il en soit de ces boutades, il est sûr que le souci d'une
théologie simple et efficace le détourne de plus en plus de la théologie

à structure philosophique et même il semble que la théologie
positive de son ami Jansénius aboutisse à un discours sur Dieu
encore plus simple et plus efficace. « Ceux qui dans leur vie et dans
leur pratique, écrit Saint-Cyran à un Ecclésiastique, réduisent tout
l'Evangile à ces deux paroles, Suivre Dieu, ne se mettent en peine
de rien, étant toujours prêts de tourner avec Dieu de tous côtés...
La moindre bonne dévotion fait mieux pratiquer cette vérité, que
la plus grande intelligence de la Philosophie ne la peut faire concevoir.

» s Et à un Docteur en Sorbonne : « Et pour moi, j'estime plus
le moindre Ecrit fait par une âme qui est à Dieu, et qui l'a invoqué

1 Orcibal : Duvergier de Hauranne..., p. 137, n. 1.
2 Ibidem, p. 148-153.
3 Fontaine, Mémoires pour servir à l'histoire de Port-Royal, Utrecht, 1736,

t. I, p. 177-
4 Témoignages cités par Orcibal, ouvr. cit., p. 152.
5 Lettres chrétiennes et spirituelles... Seconde partie, 1647, in-4, 24 décembre

1641, p. 602.



LA THÉOLOGIE AU TEMPS DE DESCARTES 39

en le faisant, sans s'empresser et s'agiter... que des Tomes entiers
de Théologie, et de grands Livres de dévotion. » » Si l'on veut savoir
qui est visé, voici un chiffre précis : « Près de douze cents ans, tous
ceux qui ont été de grands Théologiens et de grands Docteurs dans
l'Eglise, ont été de grands Saints. »2

En 1639, Saint-Cyran publie une espèce de catéchisme dont le
titre exprime bien sa dernière pensée sur la science sacrée : Théologie
familière ou Instruction de ce que le chrétien doit croire et faire en
cette vie pour être sauvé.

Comme le jésuite Petau devant son ennemi Jansénius, l'oratorien
Bérulle devant son ami Saint-Cyran représente une volonté de juste
mesure, mais sous des pensées plus nuancées les sentiments sont les
mêmes.

Bérulle n'est pas seulement directeur de conscience : il est à la
tête d'une congrégation, et d'une congrégation qui a très vite pris
une place importante dans l'enseignement. Il n'est donc pas question
d'exclure la théologie spéculative, mais de la réformer. En quel
sens Bérulle a l'occasion de le dire, dans une lettre de 1624,
particulièrement importante puisqu'elle donne les directives du Supérieur

pour la rédaction d'un traité destiné à ses oratoriens : « Je
désirerais bien fort que le bon P. Philippe revît sa théologie, pour
l'imprimer, la rendant courte, sérieuse et solide ; retranchant pour
cela la superfluité des moindres questions et la multitude des
arguments inutiles, en choisissant sur chaque matière principale une question

importante, pour la traiter à plein fonds, exercer les esprits et
servir de modèle à qui en voudrait traiter d'autres. Il y a longtemps
que je désire que ce bon Père imprime une théologie pour servir
entre nous, et plusieurs personnes occupées dans le monde, qui
n'ont pas le loisir de donner tant de temps à cette étude. » 3 Ce que
Bérulle reproche à la théologie spéculative des écoles est assez clair ;

mais plus significatif encore est le fait qu'une théologie à l'usage
des futurs prêtres de l'Oratoire doit aussi être accessible à tout
chrétien soucieux de s'instruire, serait-il du monde.

On peut considérer que le P. François Bourgoing exprime fidèlement

la pensée de Bérulle, dont il fut un des premiers compagnons,
dans la Préface qu'il met en tête des Œuvres du cardinal publiées
par ses soins en 1644. Troisième Supérieur général de l'Oratoire, il

1 Ibidem, 15 août 1642, p. 227.
2 Ibidem, 24 décembre 1641, p. 603 ; cf. à un Ecclésiastique, 9 août 1642,

p. 607.
î Au P. Thiersault, mai 1624, Correspondance du cardinal de Bérulle, éditée

par Jean Dagens, Paris, Desclée de Brouwer, t. III, 1939, p. 682 [mots soulignés
par nous].



40 HENRI GOUHIER

tient visiblement à définir la position exacte du fondateur de sa

Congrégation devant ou mieux à l'intérieur de la théologie. Il
commence par rappeler qu'« il y a trois sortes de Théologies, la Positive,
la Scolastique et la Mystique » ; ceci, pour montrer comment Bérulle
a excellé dans les trois. « Pour la première, il a pénétré dans le
Conseil de Dieu en l'exposition des Ecritures saintes, ayant été

rempli d'une lumière de grâce, et d'une onction spéciale du Saint-
Esprit ; et on ne peut lire en ses œuvres l'explication de quelque
passage, sans être convaincu du sens qu'il lui donne... » Ainsi, le
P. Bourgoing ne parle pas de l'érudition ni des qualités historiques
de son ami, comme on aurait pu s'y attendre, puisqu'il s'agit de théologie

positive : il semble réduire celle-ci à l'explication des paroles
de l'Ecriture ; l'érudition et la science de l'exègète sont sous-entendues

; ce qui est essentiel, c'est la vie spirituelle du commentateur
qui l'unit à Dieu dans une lecture inspirée. « Quant à la doctrine
des scolastiques, continue Bourgoing, il l'ennoblit et la dégage des

épines de l'Ecole pour la relever à une plus pure Théologie, et la
montre clairement en la parole de Dieu. Il s'en sert avec un pouvoir
et une industrie, que les plus clairvoyants admirent, pour porter
les cœurs à Dieu et Jésus-Christ notre Seigneur. » C'est fort joliment
dit : on ne se contente pas de débroussailler la théologie des scolastiques

; on la métamorphose ; sa fin cesse d'être spéculative pour
devenir affective et dévote ; la purification a si bien éliminé la
philosophie que le raisonnement sur Dieu disparaît dans un mouvement
du cœur vers Jésus-Christ.

« Enfin, conclut Bourgoing, il réduit tout à la Théologie
mystique... » T Tout s'éclaire. Bérulle a donné une définition de la théologie

mystique en disant à quelle mystique renvoie l'épithète : « La
théologie mystique tend à nous tirer, à nous unir, à nous abîmer
en Dieu... » Ce qui signifie : « La grandeur de Dieu nous sépare de
nous-mêmes et des choses créées, et nous tire en Dieu ; son unité
nous reçoit et nous unit en lui, et sa plénitude nous perd, nous
anéantit et nous abîme dans l'océan immense de ses perfections,
comme nous voyons que la mer perd et abîme une goutte d'eau. » 2

Pour conduire à l'anéantissement du moi et du vouloir propre, la
théologie n'a besoin d'être ni erudite ni philosophique ; mais
l'érudition découvre dans son objet même l'exigence qui la dépasse,
tandis que la philosophie voit dans ses limites mêmes une invitation
au renoncement. Dans l'âme de Bérulle, la théologie positive s'achève

1 Les Œuvres de Véminentissime et reverendissime Pierre, cardinal de Bérulle...
Paris, 1644, Préface, p. VI-VII.

2 Opuscules de piété, Introduction de G. Rotureau, Paris, Aubier, 1944,
opuscule XLI, p. 171 ; sur les souvenirs d'Harphius dans ce texte, voir Dagens :

Bérulle..., p. 264.



LA THEOLOGIE AU TEMPS DE DESCARTES 4I

en théologie mystique, tandis que la théologie scolastique doit se

perdre pour se retrouver mystique.
Même effacement de la théologie spéculative devant la théologie

mystique dans l'enseignement de Charles de Condren, successeur
de Bérulle à la tête de l'Oratoire. A l'évêque d'Amiens qui lui
demande conseil au sujet de son séminaire, il recommande « une
sorte de théologie toute simple, désassujettie des obscurités, et aussi
des longueurs et des incertitudes, de la philosophie, conforme à la
naïveté des Ecritures saintes et à la façon d'enseigner que Jésus-
Christ nous a montrée, que les Apôtres ont suivie et que l'Eglise a

pratiquée douze cents ans dans les écoles et qu'elle retient encore

pour le regard du peuple, et qu'elle souhaite à ses prédicateurs... » »

Toute la lettre devrait être citée. La théologie simple et efficace que
souhaite Condren, après tant d'autres, cette théologie sera aussi peu
philosophique que possible ; par là, elle reviendra à sa nature originelle

; le chiffre « douze cents ans » est significatif et, idée que nous
trouvons également sous la plume de Saint-Cyran, ce qui s'est passé
ensuite a une explication historique : il fallait bien parler philosophie
à des philosophes, la théologie spéculative eut une efficacité réelle
mais limitée à un certain milieu d'intellectuels qui résistent à la
religion derrière leurs philosophies 2.

Dans une histoire des théologies, même réduite à une rapide
esquisse préliminaire, le cas de François Gibieuf doit être rappelé.
Docteur en Sorbonne, il semblait naturellement doué pour la dialectique

et la controverse, de sorte qu'il y avait harmonie préétablie
entre la scolastique et son esprit ; mais voici que Bérulle entre dans
sa vie... Oratorien de la première heure, Gibieuf, en écoutant le
fondateur du jeune Institut, découvre la vanité des sciences qu'il
aime et des travaux dans lesquels il excelle ; la « conversion » dont
parlent ses biographes 3 est commandée par la conscience qu'il
prend alors d'une opposition, exigeant une option, entre les subtilités

de l'Ecole et l'esprit de Jésus-Christ, unique nécessaire.
Bérulle, toutefois, respecte trop les vocations de ses oratoriens pour
laisser perdre des aptitudes qui, bien orientées, peuvent servir la

1 13 mars 1639, Lettres du P. Charles de Condren, Ed. P. Auvray et A. Jouf-
frey, Paris, 1943, p. 270.

2 Ibidem, p. 271 : « Je crois aussi que Dieu l'a donnée [la théologie scolastique]

principalement pour enseigner aux philosophes la religion chrétienne
après la conversion des peuples ; et qu'elle a eu plus de grâce et de lumière
pour éclairer les difficultés que la philosophie apporte à la foi que de bénédiction
pour instruire les pauvres et les simples que Dieu regarde davantage. »

3 Cloyseault : Recueil des vies de quelques prêtres de l'Oratoire, Paris, t. I,
1882, p. 140 ; Batterel : Mémoires domestiques pour servir à l'histoire de

l'Oratoire, Paris, 1902, t. I, p. 234-235. Sur Gibieuf à l'Oratoire, voir : J. Orcibal
: Duvergier de Hauranne..., p. 293 sq. et Appendices, bibliographie..., p. 33-36.



42 HENRI GOUHIER

gloire de Dieu. Il pousse le P. Gibieuf à faire ce que justement il
serait lui-même incapable de faire : une œuvre théologique présentée

de telle façon que les théologiens de profession ne puissent refuser
de la considérer: «J'ai écrit ce livre parce que le cardinal de Bérulle
me l'a ordonné à plusieurs reprises », déclare Gibieuf en tête de De
liberiate Dei et creaturae libri duo, qu'il publie en 1630 ».

L'ouvrage, au premier abord, semble unir théologie scolastique,
théologie positive, théologie mystique. Mais ce qu'il doit à la théologie

scolastique reste assez extérieur : l'auteur tient à montrer aux
lecteurs scolastiques qu'il est de la maison, d'abord par une érudition

prouvant qu'il connaît leurs maîtres, même les récents, ensuite

par sa virtuosité dans le maniement de leurs armes, certains chapitres
intitulés exercitatio scholastica... n'ayant pas d'autre raison d'être là.
En fait, la démonstration est plus historique que philosophique :

elle invoque les opinions des Pères et des Docteurs ; certes, la tradition

n'est pas limitée aux douze premiers siècles : le titre déclare :

juxta doctrinam D. Augustini, D. Thomae, D. Bonaventurae, D.
Scoti, Gandauensis, Durandi, aliorumque veterum Theologorum, mais
D. Augustini se détache, en plus gros caractères, sur une seule ligne.
Il s'agit avant tout d'établir la thèse augustinienne sur la liberté et
la grâce : les nombreuses citations de saint Thomas font ressortir
l'accord du thomisme et de l'augustinisme contre le molinisme.
Enfin, l'érudition nourrit des méditations sur les mystères de l'essence
divine dont les perfections transcendent et pourtant provoquent
l'intelligence, de sorte que la spéculation tourne à 1'« élévation » de

style bérullien ou, comme dans la Conclusion, se prolonge en prière.
Le P. Gibieuf fut parfaitement conscient de ce qu'il faisait. Sa

première Préface souligne le caractère historique de sa recherche ;

mais l'exposé de sa méthode se trouve en tête du second livre, celui
qui est consacré à la liberté de Dieu 2.

La fin de toute science est Dieu, c'est-à-dire une connaissance
plus pure et plus limpide de Dieu avec le sentiment de sa grandeur.
La science n'atteint ce but que par l'intelligence, intelligentia ;

celle-ci est cette claire perception des principes permettant de
descendre à des conclusions qui étaient cachées auparavant puis de
remonter des conclusions aux principes. Or, il y a deux voies pour
parvenir à l'intelligence : l'une enchaîne les termes aux termes, les

syllogismes aux syllogismes ; l'autre, par la simple exposition des
principes, explique ce qu'ils impliquent, développe ce qu'ils enveloppent.

1 Un vol. in-4, 1630. Sur cet ouvrage, voir : Et. Gilson : La liberté chez
Descartes et la théologie, Paris, Alcan, 1914, ire partie, ch. V ; 2e partie, ch. V.

2 Liber secundus. De liberiate Dei et de descensu libertatis a Deo ad Creaturas :
nec non de illius progressu, consummatione, diminutione et ruina. Voir l'analyse
de la Préface dans Et. Gilson, ouvr. cit., p. 182 sq.



LA THÉOLOGIE AU TEMPS DE DESCARTES 43

La première voie est « toute hérissée de pointes et d'épines », tota
aculeis et spinis horrens ; surtout, les moyens employés risquent de

faire manquer la fin : on se complaît à multiplier indéfiniment les

arguments et la chaîne des conséquences s'allonge, laissant les
principes loin derrière elles : or, ne l'oublions pas, c'est en considérant
avec attention les principes que la science s'acquiert. En somme, en
suivant cette voie, les ratiocinations se substituent à l'intelligence.
Il y a là un art de parler plutôt que de connaître, permettant
d'embarrasser les adversaires plutôt que d'instruire des disciples ». Ce

n'est pas étonnant si l'on se souvient que le syllogisme tire son
origine de la sophistique. Les Sophistes ne se soucient pas d'enseigner

la vérité mais de vaincre : leur but, c'est la gloire et la publicité.
Des Sophistes, le syllogisme passe aux mains des hérétiques qui
soumettent au raisonnement humain les mystères les plus impénétrables
de la foi. Une citation de saint Jérôme appuie cette idée d'une
alliance en quelque sorte naturelle entre le syllogisme et l'hérésie.
Allons-nous devenir les héritiers des Sophistes et des hérétiques
demande alors le P. Gibieuf. Nous qui cherchons la vérité, allons-
nous faire usage de la méthode de ceux qui ne cherchent pas la
vérité mais la victoire 2

La seconde voie suppose la doctrine augustinienne de la
connaissance selon le De Magistro, dont Gibieuf donne de longs extraits 3 :

c'est la Vérité elle-même qui nous éclaire. Que ce soit la lumière
naturelle ou la lumière de la grâce, Dieu est la source de la science

qui progresse, par suite, à mesure que nous nous éloignons de nous-
mêmes pour nous approcher de Dieu 4. C'est dans cette perspective
qu'il faut comprendre sa définition de la vraie science : non discursus
sit, sed simplex quidam veritatis intuitus s.

«Dans cet ouvrage sur la liberté de Dieu, j'userai modérément
de la méthode scolastique et syllogistique 6 » : son intelligence, éclairée

par la foi, explicite, en quelque sorte, la philosophie immanente
à la théologie mystique. La liberté que le livre définit est celle du
Dieu de la prière et c'est vraiment l'oraison bérullienne qui se
réfléchit dans la méditation de Gibieuf.

La « valorisation » de la théologie mystique aux dépens de la
théologie spéculative est aussi une « constante » de la pensée
chrétienne au XVIIe siècle, au point d'inquiéter les esprits qui aiment

1 Ibidem, p. 280.
2 Ibidem, p. 285.
3 Ibidem, p. 280-282 ; citation du De Magistro, ch. 11 et 12 ; renvoi à :

Confessions, livre 11, ch. 3 et 8.
4 Ibidem, p. 282-283.
5 Ibidem, p. 284.
6 Ibidem.



44 HENRI GOUHIER

les concepts bien dessinés, même dans l'Ordre qui fut celui de sainte
Thérèse d'Avila et de saint Jean de la Croix. L'histoire des Carmes
en France est marquée, dans la première moitié du siècle, par la
réforme de Touraine qui est inspirée par un mystique, Jean de
Saint-Samson ». Celui-ci dit très simplement ce qu'il pense de la
théologie dans une lettre à un disciple qu'il trouvait trop porté à
la spéculation 2 : « Je me réj ouis grandement en Notre Seigneur de

ce que vous ne théologischiez plus spéculativement ni scholastique-
ment mais mystiquement, simplement et largement, conformément
à la simplicité et à la suréminence de votre simple fond. » 3 L'opposition

des deux théologies est sous-jacente à l'enseignement de ce
maître de la spiritualité carmélitaine : elle inspire et dirige, mais en
sens inverse, la réaction du P. Jean Chéron dans son Examen de la
théologie mystique de 1657 4- « La doctrine de saint Thomas partout
doit être notre guide », commence-t-il par déclarer s. Son livre est
un cri d'alarme : il se méfie d'expériences purement subjectives,
souvent illusoires, il redoute les confusions entre les effets de la
grâce et ceux du tempérament, il dénonce la mauvaise influence
de la littérature mystique sur la sensibilité des femmes. Le P. Chéron
est bien informé : il vise, sans les nommer, les « écrivains mystiques
récents », mais ce sont ceux de son Ordre 6 et, à « l'invasion
mystique », comme disait l'abbé Bremond, il oppose le solide barrage
de la théologie spéculative. Chapitre VIII : En quoi la théologie mystique

diffère de la théologie spéculative ; chapitre XIII : Si les mystiques
ont une plus haute connaissance de Dieu que les Docteurs scholastiques ;

chapitre XV : Si les connaissances que les mystiques ont de Dieu sont
différentes essentiellement de celles des scholastiques... tous ces chapitres
ont une même fin : « revaloriser » la théologie spéculative aux dépens
de la théologie mystique.

1 Cf. Suzanne-Marie Bouchereaux : La Réforme des Carmes en France et
Jean de Saint-Samson, Paris, Vrin, 1950.

2 A Dominique de Saint-Albert, 26 mars 1630. Dominique de Saint-Albert,
Sa vie et sa correspondance avec Jean de Saint-Samson, par S.-M. Bouchereaux,
Rome, 1950, et Thèses de lettres de Paris, p. 96.

3 14 mai 1630, ibidem, p. 97.
4 Jean Chéron : Examen de la théologie mystique qui fait voir la différence

des lumières divines de celles qui ne le sont pas, du vrai, assuré et catholique chemin
de la Perfection, de celui qui est parsemé de dangers, et infecté d'illusions, et qui
montre qu'il n'est pas convenable de donner aux affections, passions, délectations
et goûts spirituels, la conduite de l'âme, l'étant à la raison et à la doctrine, Paris,
IÖ57-

5 Ibidem, Au lecteur.
6 Voir : Suzanne-Marie Bouchereaux: La Réforme de Touraine...,

p. 448-450 ; sur les polémiques suscitées par le livre du P. Chéron, voir auss i
P- 352 sq.



LA THÉOLOGIE AU TEMPS DE DESCARTES 45

IV. Descartes et la théologie « moderne »

S'ils se souciaient de théologie, les hommes de la génération de
Balzac et de Descartes n'entraient pas dans un monde où l'autorité
d'Aristote faisait foi sous le nom de raison, où la théologie spéculative

semblait avoir trouvé sa formule et son contenu dans les
synthèses scolastiques. Au delà des vieilles disputes devenues scolaires,
il y a un procès de l'aristotélisme et une mise en question de la
nature même de la « doctrine sacrée ». Dans Socrate chrétien, Guez
de Balzac conduit la théologie simple et efficace jusqu'à ce point où

toute théologie spéculative disparaît avec la philosophie dans le
refus de l'aristotélisme. Descartes, philosophe de métier, ne pouvait

voir aussi simplement la simplification de la théologie : mais sa

critique de la théologie scolastique et ses boutades sur les théologiens

le situent dans l'histoire d'une crise qui est tout à fait
indépendante de « la révolution cartésienne ».

D'abord, c'est dans cette perspective qu'il convient de situer les

rapports de Descartes avec le cardinal de Bérulle ; leur histoire est
mal connue ; commence-t-elle avec cette réunion chez le Nonce du
Pape dont Descartes évoque le souvenir dans une lettre à Ville-
bressieu de l'été 1631 Ce qui est très probable, c'est que cette
réunion représente un épisode important dans cette histoire ; Baillet
en fixe la date à peu de jours après la Saint-Martin de 1628 » ; mais

peu importe ici, à quelques mois près, le jour exact de la séance ;

plus intéressant est son objet.
« Peu de jours après que M. Descartes fut arrivé à Paris, écrit

Baillet, il se tint une assemblée de personnes savantes et curieuses
chez le Nonce du Pape, qui avait voulu procurer des auditeurs
d'importance au sieur Chandoux, qui devait débiter des sentiments
nouveaux sur la Philosophie. » Ce Chandoux est un « Chimiste ». « Il
était l'un de ces génies libres, qui parurent en assez grand nombre
du temps du Cardinal de Richelieu, et qui entreprirent de secouer
le joug de la scholastique. Il n'avait pas moins d'éloignement pour
la Philosophie d'Aristote ou des Péripatéticiens qu'un Bacon, un
Mersenne, un Gassendi, un Hobbes. » On connaissait sa résolution
de « se frayer un chemin nouveau, et se passer de guide dans la
recherche des principes d'une Philosophie nouvelle » et « il entretenait

les curieux de l'espérance d'une nouvelle Philosophie » ; « il en
avait promis le plan à M. le Nonce en particulier ». C'est pourquoi

1 A. Baillet : Vie de M. Descartes, Paris, 1691, t. I, p. 160 ; sur le caractère
hypothétique de cette date, voir : Et. Gilson : Discours de la Méthode, Texte et

Commentaire, Paris, Vrin, 1925, p. 278.



46 HENRI GOUHIER

ce dernier. Guidi di Bagno, alors cardinal in petto, avait organisé la
réunion et « pour faire plus d'honneur au sieur de Chandoux il avait
fait avertir non seulement un grand nombre de Savants et de beaux
Esprits, mais encore plusieurs personnes qualifiées, parmi lesquelles
on remarqua M. le Cardinal de Bérulle ' ».

Il n'y avait pas si longtemps que la Faculté de théologie de
Paris en appelait au Parlement pour faire lacérer des thèses contre
Aristote 2. Mais le Nonce du Pape est, sur ce sujet, beaucoup moins
chatouilleux que les docteurs de la Sorbonne ; quelles que soient les

amplifications du récit de Baillet, un fait demeure : en 1628, à

Paris, le Nonce trouve tout naturel de patroner un festival anti-
scolastique et d'y convier le Supérieur général de l'Oratoire.

La suite de l'histoire n'est pas moins édifiante. « Le sieur de
Chandoux... fit un grand discours pour réfuter la manière d'enseigner
la Philosophie qui est ordinaire dans l'Ecole... L'agrément dont il
accompagna son discours imposa tellement à la compagnie qu'il en
reçut des applaudissements presque universels. » Ce « presque » ne
vise pas un théologien inquiété ou choqué par les propos anti-
scholastiques de l'orateur, mais « M. Descartes » dont la réserve était
si éloquente qu'elle fut remarquée par le cardinal de Bérulle. Sans
doute, le jeune philosophe n'attendait-il qu'une invitation à prendre
la parole. Ici, laissons Baillet et écoutons Descartes lui-même rappelant

ses prouesses à Villebressieu, un des invités : « Vous avez vu
ces deux fruits de ma belle règle ou Méthode naturelle au sujet de

ce que je fus obligé de faire dans l'entretien que j'eus avec le Nonce
du Pape, le Cardinal de Bérulle, le Père Mersenne, et toute cette
grande et savante compagnie qui s'était assemblée chez ledit Nonce

pour entendre le discours de M. de Chandoux touchant sa nouvelle
philosophie. Ce fut là que je fis confesser à toute la troupe... combien

mes principes sont mieux établis, plus véritables, et plus naturels
qu'aucun des autres qui sont déjà reçus parmi les gens d'étude.
Vous en restâtes convaincus comme tous ceux qui prirent la peine
de me conjurer de les écrire et de les enseigner au public. » 3

Le second discours antiscolastique fut, semble-t-il, encore mieux
accueilli que le précédent. Il ne se trouve personne, parmi les
religieux présents, pour protester et défendre la philosophie habituellement

reçue parmi « les gens d'études ». Si l'on en croit Baillet, qui
suit maintenant un mémoire manuscrit de Clerselier, le cardinal de
Bérulle fut de ceux qui prirent la peine de « conjurer » Descartes
d'écrire et de publier ses pensées. Au cours d'un entretien particulier,

1 Ibidem, p. 160-161.
2 Adam : Vie de Descartes, t. XII des Œuvres, p. 85 sq. ; Busson : La pensée

religieuse..., p. 229 sq.
3 Eté 1631 t. I, p. 213.



LA THÉOLOGIE AU TEMPS DE DESCARTES 47

le vainqueur du sieur Chandoux « lui fit entrevoir les suites que
ces pensées pourraient avoir si elles étaient bien conduites, et l'utilité

que le Public en retirerait si l'on appliquait sa manière de
philosopher à la Médecine et à la Méchanique, dont l'une produirait le
rétablissement et la conservation de la santé, l'autre la diminution
et le soulagement des travaux des hommes ». Toujours respectueux
des vocations naturelles, le cardinal pressa Descartes d'entreprendre
son ouvrage et « lui fit une obligation de conscience » de mettre au
service du « genre humain » les talents dont Dieu l'avait doué »,

On s'est étonné d'un entretien si profane 2. C'est oublier que la
vie spirituelle n'exclut aucun « engagement » dans les affaires
temporelles : comme le P. Joseph, « eminence grise » de Richelieu,
Bérulle, adversaire de Richelieu au Conseil du roi, n'habite pas une
tour d'ivoire : il n'ignore pas les misères des hommes ; que le maître
spirituel de saint Vincent de Paul 3 ait béni une œuvre philanthropique

n'est donc pas surprenant.
Ce qu'il convient de remarquer ici, c'est que le cardinal n'avait

aucune raison d'inviter un jeune penseur catholique à réfléchir aux
conséquences qu'a nécessairement toute philosophie nouvelle dans
une théologie appuyée sur l'ancienne. Il a trop l'habitude d'entendre
critiquer l'aristotélisme pour s'émouvoir en voyant une fois encore
piétiner les vieux livres ; mieux que personne, il connaît les vaines
subtilités de la théologie liée à l'aristotélisme et, dans sa doctrine
spirituelle, l'idée même d'une théologie philosophique semble disparaître

dans cette science plus simple et plus efficace qu'est la théologie

mystique. Que Bérulle ait été pour Descartes un directeur de
conscience, comme Baillet le laisse entendre 4, ou seulement l'homme
dont la haute autorité religieuse sut un jour lui conseiller la bonne
direction, il reste que, de ce côté, aucun avertissement ne pouvait
inquiéter la foi du bouillant novateur en train de démolir la
philosophie sous-jacente à la théologie traditionnelle.

Pas davantage du côté du P. Charles de Condren, successeur du
cardinal à la tête de l'Oratoire, que Descartes connaissait bien 5. Pas
davantage du côté du P. Gibieuf, ce qui est encore plus important,

1 Baillet, ouvr. cit., t. I, p. 165.
1 Léon Blanchet : Les antécédents historiques du « Je pense, donc je suis »,

Paris, Alcan, 1920, p. 85 sq.
3 Henri Bremond : Histoire littéraire du sentiment religieux en France,

t. III, L'Ecole française, Paris, Bloud et Gay, 1921, p. 246 sq.
4 Baillet, ouvr. cit., t. I, p. 193 et 194 ; sur ce point, voir Henri Gouhier :

La Pensée religieuse de Descartes, Paris, Vrin, 1924, p. 292.
5 A Ferrier, 8 octobre 1629, t. I, p. 32 ; A Mersenne, 4 novembre 1630,

t. I, p. 175 ; A Condren, 2 décembre 1630, t. I, p. 188 ; A Mersenne, 2 décembre
1630, t. I, p. 190-191 ; A Mersenne, 31 décembre 1640, t. III, p. 276 (ligne 27) ;

A Gibieuf, 19 janvier 1642, t. III, p. 473. Baillet, ouvr. cit., t. I, p. 139.



48 HENRI GOUHIER

si l'on songe que Descartes comptait sur lui pour être, en quelque
sorte, le théologien-conseil du cartésianisme : en 1628, Descartes n'a
pas seulement sur le chantier une philosophie de la nature, mais un
traité de la Divinité et il obtient du P. Gibieuf « la promesse... de
le corriger et d'y ajouter la dernière main » » ; aussi ne manquera-t-il
pas de lui envoyer le manuscrit des Méditations, quoiqu'une
douzaine d'années aient passé, et on devine qu'il tient tout particulièrement

à cette consultation 2. Il avait, d'ailleurs, reçu avec intérêt
ses observations sur la quatrième partie du Discours 3. La lecture
du De liberiate Dei et creaturae semble avoir confirmé et renforcé le
sentiment qu'il a toujours éprouvé de pouvoir s'entendre avec un
religieux comme celui-là 4. De fait, en quoi la philosophie antiscolas-
tique de Descartes aurait-elle choqué Gibieuf en quoi la théologie
positive et mystique de Gibieuf aurait-elle gêné Descartes

Ainsi, sans aller très loin dans l'étude des relations de Descartes
avec l'Oratoire, voici le moins que l'on puisse dire : Descartes a
parlé de sa physique et de sa métaphysique devant les oratoriens
qui occupent les premières places dans la congrégation, spirituellement

et hiérarchiquement ; il n'a jamais perdu le contact et même il
compte trouver de ce côté conseils et appui ; or, aucun de ces
éminents religieux ne se soucie de l'aristotélisme et leur conception de
la doctrine sacrée les rend assez indifférents aux vicissitudes de la
théologie spéculative. On ne voit d'ailleurs pas, dans le milieu
religieux où Descartes trouve ses amis et ses lectures, quelle cloche
aurait pu rendre un autre son. S'il a consulté YAugustinus, comme
le pense M. Et. Gilson s, Descartes a constaté de quelle façon un
évêque, ancien professeur de l'Université de Louvain, traitait Aristote,

les scolastiques et leur théologie. S'il a feuilleté les Dogmata
theologica que lui signale le P. Mesland, jeune jésuite intéressé par
la philosophie nouvelle 6, les premières pages lui ont montré que,
sous une forme plus nuancée et sans mettre en cause la légitimité

1 A Gibieuf, 18 juillet 1629, t. I, p. 17. Sur les rapports de Descartes avec
le P. Gibieuf, cf. Gilson : La liberté chez Descartes..., p. 203 sq.

2 A Mersenne, 30 septembre 1640, t. III, p. 184 ; A Gibieuf, 11 novembre
1640, t. III, p. 237-238 ; A Mersenne, 11 novembre 1640, t. III, p. 239-240 ;

31 décembre 1640, p. 276-277; 23 juin 1641, p. 388; A l'abbé de Launay, 22 juillet
1641, p. 419-420 ; A Gibieuf, 19 janvier 1642, p. 472-480.

3 A Mersenne, 31 mars 1638, t. II, p. 97 ; 27 mai 1638, t. II, p. 147.
4 A Mersenne, 27 mai 1630 [?], t. I, p. 153 ; 4 novembre 1630, t. I, p. 174 ;

octobre 1631 [?], t. I, p. 220 ; 21 avril 1641, t. III, p. 360 ; peut-être 21 mai 1641,
p. 378 ; 23 juin 1641, p. 385-386. Baillet, t. I, p. 222 sq. ; t. II, p. 516. Et.
Gilson : La liberté chez Descartes..., p. 198 sq., 371 sq., 414, n. 2.

5 La liberté chez Descartes..., p. 376 ; le seul témoignage de Descartes est
dans : A Mersenne, 23 juin 1641, t. III, p. 386-387.

6 Au P. Mesland, 2 mai 1644, t. IV, p. 115 ; Et. Gilson : La liberté chez
Descartes..., p. 398, n. 1 ; p. 419, n. 2 ; p. 431, n. 1.



LA THÉOLOGIE AU TEMPS DE DESCARTES 49

d'une théologie spéculative, le P. Petau était, comme Jansénius,
exaspéré par ce que les théologiens avaient fait de la théologie.

Dans ce contexte, certains propos de Descartes perdent leur
audace avec leur originalité. Par exemple, ce qu'il dit à Burman en
1648.

« Et certes, nous ne devons pas soumettre la théologie à des
raisonnements [nostris ratiociniis subjicienda non est], tels que nous
les employons en mathématiques et pour d'autres vérités, puisqu'elle
échappe à nos prises [cum nos earn capere non possimus] ; elle est
d'autant meilleure qu'elle garde sa simplicité [et quanto earn servamus
simpliciorem, eo meliorem habemus]... C'est ainsi que les moines
[monachi] ont donné occasion à toutes les sectes et hérésies avec
leur théologie, je veux dire avec leur Théologie scolastique [per
suam Theologiam, Scholasticam scilicet], qu'il faudrait avant tout
bannir [quae ante omnia exterminanda]. Et quel besoin de se donner
tant de mal, puisque nous voyons que les simples d'esprit et les

paysans [idiotas ac rusticos] peuvent gagner le ciel aussi bien que
nous Ceci certainement devrait nous avertir qu'il vaut bien mieux
avoir une Théologie aussi simple qu'eux [tam simplicem habere

Theologiam ac Uli] que de la tourmenter dans maintes controverses
[earn multis controversiis vexaré] et ainsi de la corrompre et de
donner occasion à des querelles, des rixes, des guerres, etc. » »

Il n'y a là rien d'autre que le thème banal de la théologie simple
et efficace : l'efficacité de la théologie est définie par référence au
salut ; ce caractère essentiellement sotériologique exige sa simplicité

; la philosophie menace cette simplicité ; en fait, la scolastique
a dénaturé la théologie ; en fait, la théologie scolastique n'a été
qu'une source d'hérésies et de vaines disputes.

Les propos de Descartes sur l'angelologie, dans le même entretien,

ne sont pas plus révolutionnaires que son attaque de la théologie
scolastique.

« il peut y avoir chez les anges des espèces différentes, comme
le voulait saint Thomas, qui les a décrites une à une comme s'il
avait été au milieu d'eux [quasi in illorum medio fuisset] ; c'est
même par là qu'il s'est acquis la gloire d'être appelé le Docteur
Angélique ; mais, bien que presque nulle part il ne se soit donné
autant de peine, nulle part aussi il ne s'est montré ineptior... » Ce

dernier mot est difficile à traduire : « plus absurde » serait le mieux,
en subordonnant l'ironie à la philosophie qui juge de telles spéculations

à la fois irrationnelles et déraisonnables ; dans la philosophie

1 Entretien avec Burman, t. V, p. 176, et Entretien avec Burman, texte
présenté, traduit et annoté par Ch. Adam, Paris, Boivin, 1937, P- 119-121 ;

je retouche la traduction et tiens compte des observations de J. Laporte :

Le Rationalisme de Descartes, Paris, P.U.F., 1945, p. 337, n. 8.



50 HENRI GOUHIER

cartésienne, en effet, l'idée d'ange n'est ni innée à l'esprit ni donnée

par l'expérience ; elle est fabriquée par notre entendement à partir
de deux autres idées, celle de Dieu et celle de moi-même, mêlant
l'idée d'un pur esprit à celle d'un être fini ». C'est donc la philosophie

cartésienne, et non une boutade de bel esprit, qui condamne
l'angelologie thomiste. « Car, ajoute Descartes, la connaissance des

anges nous est presque entièrement cachée [nos fere tatet], puisque,
comme je l'ai dit, nous ne la tirons pas de notre esprit où elle serait
innée [earn ex mente non hauriamus] ; et ainsi nous ignorons même
tout des questions que l'on se pose d'ordinaire sur eux : peuvent-ils,
par exemple, s'unir à un corps, comme ils en revêtaient souvent
dans l'Ancien Testament, et choses semblables. Il est préférable de
croire là-dessus ce qui se trouve dans l'Ecriture : c'étaient comme
de jeunes hommes, ils apparaissaient sous cette forme, et images
semblables... » 2

Il y a dans ces paroles une thèse originale sur la genèse de l'idée
d'ange, que Descartes a pris la peine d'élaborer et qui s'articule au
système. Mais que le philosophe ait pris au sérieux le problème de

l'ange, cela n'exclut pas l'ironie du ton devant les précisions d'une
angelologie abusive. Le ton est alors ce qui n'est plus proprement
cartésien ; il reflète un sentiment qui s'est déjà exprimé à travers
le thème de la théologie simple et efficace : depuis longtemps le
traité des anges fournit les exemples de théologie compliquée et
mutile.

Jean Laporte rapprochait avec raison du texte transmis par
Burman quelques lignes de Jansénius 3. Mais c'est tout le passage
qu'il faudrait citer : il se trouve dans le Liber proaemialis du tome II,
au chapitre VI, « dans lequel on recherche avec soin les limites de
la raison humaine dans les questions théologiques ». Le petit discours
de Descartes paraît bien innocent quand on a entendu l'évêque
d'Ypres vitupérer : Qu'est-ce que Dieu a voulu nous cacher plus
que la nature des Anges Et en effet, aucune voie n'est ouverte
par nos sens pour pénétrer jusqu'à l'intelligence de leurs essences
Peu nombreuses et bien menues sont les choses que la Sainte Ecriture

a publiées à leur sujet. Et pourtant, Dieu bon quel amas des

questions les plus indiscrètes [curiosissimarum quaestionum] la
nouvelle Théologie ne nous a-t-elle pas suscitées Pour trancher
dans le vif et le vrai de ces questions, les génies du monde entier
rassemblés n'y suffiraient pas Jansénius se complaît alors en une

1 Méditations, III, t. VII, p. 43 (le texte de la traduction omet des mots
importants, t. IX, p. 34) ; Réponses aux IIe' Objections, t. VII, p. 138 ; t. IX,
p. 109.

2 Entretien avec Burman, t. V, p. 157 et ouvr. cit., p. 43-45.
3 Le Rationalisme de Descartes, p. 335, n. 1.



LA THÉOLOGIE AU TEMPS DE DESCARTES 5I

enumeration qui ridiculise les scolastiques en les montrant « peints
par eux-mêmes » : de ipsorum principiis specificantibus, individuan-
tibus ; de intelligendi speciebus, modo, duratione, de loco eorum, motu,
operationibus, instantibus, locutionibus ; de gratiae inaequalitate,
magnitudine, de meriti statu, continuatione, intensione, tempore et

similibus infinitis... Dans les disputes animées et violentes que ces

questions provoquent, conclut-il, le plus souvent il n'y a rien de
certain, sinon que tout cela est incertain in quibus nihil plerumque
nisi omnia incerta esse, cerium est — et il est évident que ces
raisonnements philosophico-scolastiques, ratiocinationes Philosopho-
Scholasticae, sont bien peu utiles dans la recherche des divines vérités ».

Cette critique de l'angelologie des écoles n'a rien à voir avec le
« jansénisme ». Elle traduit une méfiance que des esprits moins
irritables ont exprimée sans colère. Quand le Dr Asseline, le futur dom
Eustache de Saint-Paul, consulte François de Sales au sujet de la
Somme théologique qu'il prépare, l'évêque de Genève lui conseille
d'expédier promptement les « questions mutiles en tout » et, comme
exemple, il ajoute : « Certes, il n'est pas grand besoin de savoir si
les Anges sont dans le lieu par leur essence ou par leurs opérations,
s'ils se meuvent d'un endroit à un autre sans passer par un milieu. » 2

Que dit Jean de Saint-Samson quand il veut opposer une connaissance

qui n'est pas nécessaire à celle dont l'âme ne peut se passer
« Il vaut mieux avoir la science de la beauté de son âme propre
que de l'excellente nature des anges... » 3

Rappelons, d'ailleurs, la précaution prise dans le Ratio et insti-
tutio studiorum Societatis Jesu, publié pour la première fois en 1586
et définitivement mis au point dans l'édition de 1603 : il prescrit
de suivre, « en théologie scolastique », la doctrine de saint Thomas ;

toutefois, il énumère les thèses dont l'enseignement n'est pas obligatoire

: huit concernent le traité des anges 4.

Dans le contexte que leur impose la crise contemporaine de la
théologie spéculative, certains propos de Descartes deviennent plus
clairs : en effet, une apparente contradiction oppose deux groupes
de textes sur la théologie et les théologiens. « La Théologie enseigne
à gagner le ciel », écrit-il dans le Discours de la Méthode ; aussi, un
peu plus loin, conclut-il très logiquement : « Je révérais notre Théo-

1 Augustinus, t. II, Liber proaemialis, eh. VI, col. 14 et 15.
1 Au docteur Assetine, 15 novembre 1611, t. XV, p. 118-119.
3 Les Contemplations sur les mystérieux effets de l'amour divin dans : Directions

pour la vie intérieure, par Jean de Saint-Samson, choix établi par
S.-M. Bouchereaux, Paris, Editions du Seuil, 1948, p. 48.

4 Textes cités dans H. Gouhier : La pensée religieuse de Descartes, p. 219,
n. 1.



52 HENRI GOUHIER

logie, et prétendais, autant qu'aucun autre, à gagner le ciel » ; de
là, son attitude : « mais ayant appris comme chose très assurée, que
le chemin n'en est pas moins ouvert aux plus ignorants qu'aux
plus doctes, et que les vérités révélées, qui y conduisent, sont
au-dessus de notre intelligence, je n'eusse osé les soumettre à la
faiblesse de mes raisonnements » » ; de là, l'idée qu'il se fait du
théologien : « Je pensais que, pour entreprendre de les examiner et y
réussir, il était besoin d'avoir quelque extraordinaire assistance du
ciel, et d'être plus qu'homme. » 2

Mais, d'autre part, Descartes n'a pas traité le P. Burdin comme
s'il était favorisé de « quelque extraordinaire assistance du ciel » : il
n'a pas d'ironies assez insolentes pour l'auteur des Septièmes Objections.

Ils ne sont évidemment pas « plus qu'hommes » ces théologiens
dont il dit à Burman « qu'ils ont pris l'habitude de faire toute sorte
de contes sur ceux du parti adverse, et de calomnier au point que
l'art de la calomnie leur est devenu si familier qu'à peine peuvent-ils,
même sans qu'ils s'en aperçoivent, faire autrement que de calomnier

3 ». Quant à la théologie de ces théologiens, elle n'ouvre
certainement pas le chemin du paradis... D'autre part, il y a des théologiens

que Descartes ne confond pas avec ces professionnels de la
mauvaise foi ; il estime leur savoir autant que leur caractère puisqu'il
leur soumet le manuscrit des Méditations et sollicite leurs observations

: rien ne permet de penser qu'il les tienne comme « plus
qu'hommes » et qu'il espère, par leur intermédiaire, recevoir l'approbation

de l'Esprit saint. La théologie dont il reconnaît alors les
titres semble relever d'une compétence plus que d'une inspiration.

Il n'est pas sûr que le premier groupe de textes représente une
manière prudente de tirer sa révérence à la théologie 4, voire une
manière irrévérencieuse 5. Ces textes reprennent le thème banal de
la théologie simple et efficace : s'il y a dans les formules une discrète
recherche du pittoresque, c'est pour accuser le caractère sotériologique

de la révélation et, du même coup, ridiculiser, par prétérition,
les théologiens qui oublient simplement l'essentiel. La théologie que
Descartes « révère » dans le Discours est donc celle qui « examine »

1 Discours, iTe partie, t. VI, p. 6, 1. 7-8 et p. 8, 1. 8-14 ; cf. A Comenius,
août 1638, t. II, p. 347 (cf. Supplément, p. 99-100) ; Entretien avec Burman,
t. V, p. 176; cf. plus haut, p. 31. Nombreux textes sur sa volonté de ne
pas se mêler de théologie cités dans H. Gouhier, La Pensée religieuse de
Descartes, p. 217 sq.

2 Ibidem, p. 8, 1. 15-17; cf. Réponses aux VIe* Objections, t. VII, p. 429;
t. IX, p. 230.

3 Entretien avec Burman, t. V, p. 176 ; trad. Adam, ouvr. cit., p. 121.
4 Cf. L. Laberthonnière : Etudes sur Descartes, Paris, Vrin, 1935, t. II,

p. 221, 236.
5 J. Maritain : Le Songe de Descartes, Paris, Correa, 1932, p. 96.



LA THÉOLOGIE AU TEMPS DE DESCARTES 53

les vérités ouvrant le chemin du ciel : or, un tel « examen » de la
Parole de Dieu ne peut être l'œuvre de la seule raison ; il faut une
lumière spéciale, celle qu'ont reçue les Pères, les Papes, les Conciles
surtout : quand il apprend la condamnation de Galilée et quand
Arnauld soulève la question de la transsubstantiation, c'est aux
Conciles que Descartes pense immédiatement.

En parlant de « l'assistance du ciel » en théologie, il paraît sûr
que Descartes ne songe nullement à introduire le libre examen dans
l'interprétation de l'Ecriture. Peut-être songe-t-il à ces âmes
privilégiées comme celle de Bérulle dont ses amis oratoriens disaient
que Dieu l'inspirait : mais quand Condren et Gibieuf avaient le
sentiment bouleversant d'écouter des paroles surnaturellement
éclairées, n'oublions pas qu'ils avaient un double critère de l'authenticité

de la source surnaturelle : l'effet de ces paroles dans leur cœur
et leur fidélité à l'enseignement des Pères et de l'Eglise. Ce que
Descartes met sous le mot « théologie » dans le premier groupe de

textes, c'est donc un ensemble doctrinal fondé sur l'Ecriture, élaboré

par les Pères, transmis par l'Eglise.
Le second groupe de textes s'explique à partir de la crise de la

théologie spéculative : Descartes reprend les critiques habituellement
formulées contre celle des scolastiques. Les théologiens qu'il estime
et consulte ne sont pas ceux qui mêlent l'aristotélisme à la révélation,

mais ceux qui connaissent l'Ecriture, les Pères, la tradition,
ceux qui font profession de théologie positive. Quand l'auteur des
Méditations attend l'avis du P. Gibieuf, ce qui l'intéresse ce n'est
pas de savoir s'il est d'accord avec les professeurs de la Sorbonne
ou du Collège de Clermont, mais si la théologie positive et
historique, gardienne de la perpétuité de la foi, ne trouve rien à opposer
à sa métaphysique ».

La pensée de Descartes reflète les opinions courantes dans
certains milieux catholiques : ces opinions ne sont signes ni de
libertinage ni d'hérésie ; elles sont, bien au contraire, l'expression d'une
piété soucieuse et de pureté spirituelle et de fidélité dogmatique.
Mais, dans la mesure où les critiques de la théologie scolastique
sont reprises par des historiens de profession ou des maîtres de la
vie intérieure, elles aboutissent, en droit ou en fait, à l'idée que la
théologie historique ou la théologie mystique dispense de toute
théologie philosophique. A travers la théologie scolastique, c'est donc

1 Cf. La Pensée religieuse de Descartes, 1924, p. 241-246. M. Jean Laporte
arrive à la même conclusion sur ce point dans Le Rationalisme de Descartes,
P- 332"33^, mais en insistant sur le rapprochement avec les théologiens de
Port-Royal



54 HENRI GOUHIER

la formule même de la théologie spéculative selon saint Thomas qui
est visée.

Descartes n'est ni historien de profession ni maître de spiritualité.
C'est un philosophe et même un philosophe qui croit à la mission
pédagogique de la philosophie. Si l'aristotélisme est faux et si le cartésianisme
est vrai, le cartésianisme occupera toutes les positions qui l'étaient
par l'aristotélisme : la nouvelle philosophie doit opérer la relève de
l'ancienne. Dans les collèges, par exemple, où les traités en usage
seront remplacés par les Principia philosophiae. Dans la théologie
philosophique, si le P. Mersenne » ou le P. Mesland ou tel autre
veut bien écrire un cours cartésien de théologie, Descartes lui-même
ayant donné l'exemple et rédigé lui-même le chapitre sur la
transsubstantiation 2.

La théologie positive et la théologie mystique ont permis de

congédier la vieille servante sans la remplacer : Descartes propose
les services d'une plus jeune.

L'histoire de la crise de la théologie spéculative au XVIIe siècle

comprend donc un troisième chapitre : à Théologie spéculative et

théologie positive, à Théologie spéculative et théologie mystique, il
convient d'ajouter un titre tel que Théologie spéculative et théologie
moderne. La théologie scolastique est compliquée et vaine parce
qu'elle a pour servante une philosophie faite d'idées confuses. Pour
avoir une théologie simple et efficace, il n'est pas nécessaire de

renoncer à la formule thomiste qui définit la « doctrine sacrée » : il
suffit de lui donner pour servante une philosophie faite d'idées claires
et distinctes. Le P. Maignan, minime de Toulouse, Cally, professeur
à l'Université de Caen, Dom Robert Desgabets, bénédictin, seraient
ainsi, à la suite de Descartes, les artisans d'une espèce de « modernisme

» catholique dont l'esprit serait bien différent du « primitivisme

» dictant les critiques qui lui ont ouvert la voie.

Henri Gouhier.

1 A Mersenne, 28 janvier 1641, t. III, p. 295-296 ; Au P. Mesland, 9 février
1645, t. IV, p. 165 (n'y a-t-il pas là une discrète invitation

2 Réponses aux IVe* Objections, t. VII, p 247 sq. ; Au P. Mesland, 2 mai
1644 ; 9 février 1645 ; mai 1645 ; 1645 ou 1646 ; A Arnauld, 4 juin 1648 [?], t. V,
p. 194. Cf. La pensée religieuse de Descartes, p. 246 sq. M. Laporte refuse de voir
dans les textes de Descartes sur l'Eucharistie un essai de théologie spéculative,
mais un essai d'apologétique ; Le Rationalisme de Descartes, p. 339-342 et
418-419.


	La crise de la théologie au temps de Descartes

