
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 3 (1953)

Heft: 3

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

COMPTES RENDUS

A.-G. Barrois : Manuel d'archéologie biblique. Tome IL Paris,
Picard, 1953, 1000 p.

Le premier volume de cette archéologie biblique avait paru en 1939 et
sa qualité faisait souhaiter la publication du second. Les circonstances n'ont
permis à l'auteur de le terminer que maintenant. Un court avant-propos fait
le pont entre les deux volumes dont la conception reste identique.

Dans le premier volume il étudiait, pour garder sa terminologie, les faits
d'habitation : vie nomade, urbaine et rurale et les faits sociaux comprenant
les arts dans la vie de tous les jours : métallurgie, céramique, textiles et art
décoratif. Il avait avec compétence fixé ce que l'on pourrait appeler le cadre
matériel de la vie en Palestine pour les Cananéens comme pour les Israélites.

Le second volume étudie la vie spirituelle en examinant les faits sociaux
et les faits religieux. Il étudie successivement la famille, les institutions
politiques, le droit et la justice, la guerre, la vie économique et enfin les arts
libéraux. C'est dire la richesse de la matière traitée avec toute la compétence
désirable. Pour les faits religieux il groupe ce qu'il a à dire sur la sépulture
des morts et sur les sanctuaires cananéens et israélites, le temple de Jérusalem
aux différentes époques, et il parle même un peu sommairement des synagogues.
Tous les aspects de la vie religieuse sont ainsi passés en revue, car il étudie
non seulement les lieux de culte, mais aussi le culte qui y était rendu.

Il eût été intéressant et instructif de comparer la manière d'étudier certains
sujets chez notre auteur et dans deux autres archéologies récentes: Benzinger,
Hebräische Archäologie, qui, dans la troisième édition parue en 1927, faisait
déjà une large place aux documents provenant des fouilles, mais étudiait très
à fond les textes bibliques ; W. F. Albright, The Archaeology of Palestine,
de 1949, qui, lui, donne un volume beaucoup plus petit mais d'une densité
remarquable. Le titre seul indique la prédominance de l'élément archéologique
sur l'élément proprement biblique. Pour faire une comparaison instructive, il
faudrait prendre quelques sujets en détail et cela nous entraînerait assez loin.
Signalons cependant que chez Barrois, l'étude des textes bibliques joue un grand
rôle, mais ils sont toujours confrontés avec les résultats de l'archéologie et sur
bien des points ses remarques éclairent le texte biblique. Mais il importe de

souligner la réserve qu'il garde vis-à-vis de bien des résultats de la critique
littéraire. Quand il étudie le droit, par exemple, tout en reconnaissant que l'âge
des documents n'est pas nécessairement celui des institutions, il aurait dû, me
semble-t-il, donner une importance plus grande à ces critères.

Citons parmi les parties qui nous semblent le mieux venues l'exposé de
l'auteur sur l'écriture et l'origine de l'alphabet. Il expose clairement les diverses
théories émises, sait à l'occasion faire preuve de réserves, mais il illustre le
tout de suffisamment d'exemples pour que le lecteur puisse se faire son opinion
personnelle.



BIBLIOGRAPHIE 205

On peut aussi donner comme bon exemple de sa méthode ce qu'il dit du temple

de Jérusalem qui trop souvent a déchaîné la fantaisie des archéologues même
sérieux. Il indique tous les renseignements de nos textes sur ces bâtiments,
donne les reconstructions modernes les plus prudentes et sait montrer toutes
les incertitudes qui subsistent. Signalons, en passant, qu'il est malheureux
que la figure 352, qui donne le plan du temple d'Hérode par de Vogué, ait été

imprimée tète en bas. Le temple ainsi orienté prend un aspect très bizarre,
et comme sur la page en face, il donne la vue perspective, le parallélisme entre
les deux images est rompu. A propos du temple aussi, il localise, comme on
le fait souvent, sur le rocher sacré recouvert par une splendide coupole
islamique, l'autel des holocaustes, ce qui l'oblige à postuler que le temple lui-même
était bâti en partie sur des remblais. N'est-il pas plus normal de penser avec
certains que ce rocher marquait la place du lieu très saint, vrai centre du
sanctuaire israélite qui aurait ainsi occupé l'emplacement du haut lieu archaïque
Toutes les installations du temple et du palais de Salomon peuvent alors,
ce qui semble normal, se situer sur l'esplanade elle-même, sans qu'il ait été
nécessaire de l'agrandir artificiellement.

L'illustration, indispensable dans un tel ouvrage, est très bonne ; elle est
en majeure partie au trait, mais on peut regretter que la collection ne
comporte pas de planches hors texte, ce qui aurait permis une reproduction aussi
bonne des documents photographiques.

Ceux qui cherchent à comprendre le cadre dans lequel s'est déroulée l'histoire

biblique, ont maintenant à leur disposition un manuel assez ample pour
leur donner toutes les indications nécessaires et leur permettre même, si un
point de détail les intéresse, de pousser plus loin les recherches que ne le permet
le cadre que l'auteur s'est imposé.

Georges Nagel.

Vêtus Latina. Die Reste der altlateinischen Bibel, nach Petrus
Sabatier neu gesammelt und herausgegeben von der Erzabtei
Beuron. I. Verzeichnis der Sigel. II. Genesis. Erste Lieferung :

Gen. 1 : 1-9, 14. Freiburg i. B., Herder, 1949, 1951.

Lorsque le pape Damase chargea saint Jérôme de purger le texte latin
de la Bible — à savoir l'Itala, celle des versions en usage dans l'Eglise d'Occident
qui était la plus répandue et, selon saint Augustin, la plus exacte et la plus
claire — de toutes les altérations qui, peu à peu, l'avaient défigurée, le reviseur
désigné se trouva placé devant une tâche difficile et délicate. Difficile, car,
après avoir collationné un certain nombre de manuscrits, il fit la constatation
décourageante qu'il existait « presque autant de textes que de manuscrits ».

Délicate aussi, vu que prêtres et fidèles accueillaient avec une défiance
compréhensible tout changement dans les habitudes liturgiques. Si le désordre
de la tradition appelait une solution radicale, sous la forme d'une traduction
nouvelle sur les textes originaux ou du moins, pour l'Ancien Testament, sur
la Septante, la situation psychologique engageait à la prudence. Saint Jérôme
se borna tout d'abord à une revision timide des Livres saints les plus employés



206 BIBLIOGRAPHIE

dans la liturgie, Nouveau Testament et Psaumes (d'où sa première version
du psautier, dite Psalterium Romanum). Plus tard, étant à Bethléem et après
s'être fait la main sur certains livres, en particulier les Psaumes (version dite
Psalterium Gallicanum), qu'il traduisait d'après la Septante, en signalant
les divergences du texte hébreu, il entreprit, sur l'hébreu, la traduction de
la plus grande partie de l'Ancien Testament, y compris les Psaumes
(Psalterium Hebraicum). De cette patiente activité sortit finalement un corpus
composite, comprenant, pour l'Ancien Testament, des traductions nouvelles
et des versions préhiéronymiennes reprises telles quelles, et, pour le Nouveau
Testament et le Psautier, des versions préhiéronymiennes revues (pour les
Psaumes, le Psalterium Romanum C'est cet ensemble qui, avec les siècles
et non sans de multiples résistances, finit par s'imposer à l'Eglise sous le nom
de Vulgata (versio). La conséquence en fut la disparition progressive des
anciennes versions non reprises dans la Vulgate. Elles sont connues aujourd'hui
sous les noms génériques de Itala, Vêtus Latina, ou encore de versions
préhiéronymiennes. Des fragments plus ou moins étendus en sont parvenus jusqu'à
nous dans de nombreux manuscrits (souvent palimpsestes) et par les citations
qu'en ont faites les Pères de l'Eglise.

Les versions préhiéronymiennes alors connues ont été recueillies au XVIIIe
siècle par le bénédictin Pierre Sabatier, de la Congrégation de Saint-Maur.
Celui-ci partait de l'idée qu'il existait une seule version préhiéronymienne
authentique, qu'il situait aux environs de l'âge apostolique et identifiait avec
cette Itala vantée par saint Augustin. Son but consistait donc à la reconstituer
dans toute la mesure du possible, en reléguant dans les notes toutes les rédactions

divergentes, attribuées à la négligence des copistes, à l'audace téméraire
des erudituli, ou encore à l'intervention de théologiens désireux de corriger
le texte défectueux des manuscrits. La science moderne ne peut se prononcer
sur l'unité originelle des anciennes versions latines de la Bible, aussi leur édition
pose-t-elle aujourd'hui des problèmes infiniment plus complexes.

Le projet d'un nouveau Sabatier, dû, à ce qu'il semble, à une suggestion
de notre compatriote Edouard Wölfflin (1831-1908) — alors professeur de philologie

latine à l'Université de Munich, fondateur du Thesaurus linguae Latinae
encore en cours de publication — a été partiellement réalisé par un simple
curé de l'archevêché de Freising, Josef Denk (1849-1927). Mais la première
guerre mondiale, entre autres, en a empêché la publication. L'œuvre a été
reprise, sous les auspices de l'abbaye de Beuron, par Dom Bonifatius
Fischer, qui s'est entouré de toutes les ressources que la technique moderne
met au service de la philologie et a étendu son enquête bien au-delà de ce

qu'avaient pu faire ses studieux prédécesseurs.
La distance est grande entre l'œuvre de Sabatier et la publication dont

nous avons les prémices. La documentation, en particulier, s'est considérablement

enrichie. Sabatier connaissait 75 manuscrits renfermant des parties
plus ou moins étendues des versions préhiéronymiennes ; Dom Fischer en
mentionne 457 (index provisoire et premier supplément). La liste qu'il publie
nous apprend, par exemple, en ce qui concerne la Suisse, que 1 manuscrit
provient de la Bibliothèque universitaire de Bâle, 2 de celle de Berne, 1 du
Musée rhétique de Coire, 1 du couvent d'Einsiedeln, 18 du couvent et 1 de
la Vadiana de Saint-Gall, 8 de la Bibliothèque centrale de Zurich. Parmi les
autres précieux instruments de travail que renferme le premier fascicule, il
faut citer la liste des abréviations des noms des écrivains ecclésiastiques et
de leurs œuvres, avec mention de l'édition utilisée.



BIBLIOGRAPHIE 207

Le deuxième fascicule donne une idée très précise de ce que sera l'ensemble
de la publication, qui exigera beaucoup de temps et des moyens considérables.
Le désir de commencer sans plus tarder l'impression du texte même de la
Vêtus Latina a engagé Dom Fischer à renoncer à une introduction générale
approfondie sur l'histoire du texte, le problème de l'Itala proprement dite,
la latinité des anciennes versions, etc. On regrettera certes l'absence d'une
bibliographie étendue, mais, pour le reste, n'était-il pas en effet préférable
de publier premièrement les matériaux, en remettant à plus tard, en laissant
peut-être même à d'autres, le soin de les exploiter

L'édition de la Vêtus Latina, qui, pour l'instant, ne va pas au-delà de
Ge. 9 : 14, a les caractéristiques suivantes : le texte se présente sous la forme
d'un « schéma » comparable à une portée musicale, selon la disposition
inaugurée avec bonheur par Jülicher et Matzkow dans les deux fascicules parus
de leur Itala (évangiles de saint Matthieu et de saint Marc, 1938 et 1940).
La superposition des versions principales et des variantes présumées, avec,
sur la première ligne, le texte de la Septante d'après Rohlfs et, sur la dernière,
celui de la Vulgate d'après Dom Quentin, permet de saisir d'un regard les

particularités des diverses traductions. Les références exactes (tradition directe
et indirecte) sont réunies et classées provisoirement dans l'apparat critique,
tandis que l'apparat des testimonia reproduit le texte des versets bibliques
donné par les manuscrits selon l'ordre numérique de l'index, et par les citations
des Pères classés alphabétiquement. Ce classement purement mécanique
des testimonia permet de faire en tout temps, et sans préjudice d'aucune sorte,
la critique des solutions proposées dans le premier apparat. Le seul inconvénient
inhérent à cet indispensable souci d'objectivité est la complexité de la présentation,

rendue plus sensible par l'emploi d'abréviations et de signes en grand
nombre, ce dont on ne saurait pourtant faire grief à l'éditeur.

Ainsi conçu, le nouveau Sabatier sera utile à tous ceux qui, à un titre
quelconque, s'intéressent à la tradition latine de la Bible. Les exégètes, en
particulier, et les historiens de l'Eglise et de la littérature trouveront dans le second

apparat un matériel incomparable et, autant que faire se peut, exhaustif pour
discerner l'écho de chaque passage biblique chez les auteurs latins chrétiens
et établir comment il a été compris durant les premiers siècles. Mais la
publication de la Vêtus Latina n'en est qu'à ses débuts. Souhaitons-lui de progresser
régulièrement et que soient ainsi justement récompensés la science, la
conscience et le courage des moines bénédictins de Beuron.

André Labhardt.

Gustav Pfannmüller : Tod, Jenseits und Unsterblichkeit in der
Religion, Literatur und Philosophie der Griechen und Römer.
Munich-Bâle, Ernst Reinhardt Verlag, 1953, 288 p. 22
photographies hors texte.

Un bel ouvrage, élégant et clairement conçu, qui présente en traduction
allemande les principaux textes grecs et latins relatifs à l'au-delà. De brèves
notices situent les extraits. Les photographies sont commentées en appendice.

Cette monographie intelligente, destinée à un vaste public, ne sera pas
sans profit pour le spécialiste.

René Schaerer.



208 BIBLIOGRAPHIE

Miracles. An exercise in logical mapwork. An inaugural lecture deli¬
vered before the University of Oxford on 7 December 1951 by
Ian T. Ramsey, Nolloth Professor of the philosophy of the Christian

religion. Oxford, Clarendon Press, 1952, 24 p.

Nous ne saurions donner en quelques lignes une idée du contenu de cette
leçon inaugurale, dont la densité égale la clarté. Le titre s'explique par le
fait que I. T. Ramsey se sert du rapport qui existe entre une carte géographique

et la réalité du pays représenté pour illustrer le rapport du langage
à la réalité qu'il veut décrire. L'auteur s'efforce de montrer à la fois le caractère
abstractif du langage et la limitation inévitable de chaque langage particulier,
qui ne parvient à abstraire une image de la réalité qu'à un point de vue déterminé.

Puis Ramsey étudie la forme du langage de ce qu'il nomme l'histoire pure,
qui serait un récit existentiel. En analysant ce style particulier, on découvre
qu'il a, lui aussi, ses catégories propres, à l'aide desquelles le miracle peut
être exprimé.

Cette étude est, à notre sens, un rappel à l'ordre et un appel adressé aux
théologiens. Rappel de la trahison que constitue la fausse traduction, l'essai
toujours renouvelé d'exprimer une réalité dans une langue qui ne lui est pas
adaptée. Appel à un effort d'imagination et d'attention, fait pour découvrir
toujours mieux quel est le langage le plus propre à exprimer la révélation
et à la présenter dans une forme qui ne fasse pas violence à la réalité.

Pierre Gander.

Eduard Schweizer : Geist und Gemeinde im Neuen Testament
und heute. München, Chr. Kaiser Verlag, 1952, 50 p. Theologische

Existenz heute, neue Folge, 32.

Chargé de l'article « Pneuma » dans le « Theologisches Wörterbuch » de

Kittel-Friedrich, M. Ed. Schweizer présente ici quelques résultats de ses
recherches.

Dans une première partie, il montre comment, chez saint Paul et saint
Jean, l'Esprit sert à exprimer la nouveauté de l'Eglise, le caractère sui generis
de son essence et de son organisation. S'il y a eu emprunt de certains termes —•

l'Eglise corps de Christ, l'Esprit réalité, substance céleste — à la pensée
gnostique à ses débuts, la pensée chrétienne s'en dégage promptement, en
faisant dépendre l'Esprit de l'événement historique de Jésus-Christ venu en
chair, mort et ressuscité. Or le gnosticisme n'a que faire de l'histoire, et demeure
individualiste dans son essence.

Dans la seconde partie de sa brochure, M. Schweizer examine la relation
entre l'Eglise du Nouveau Testament et celle d'aujourd'hui, ce problème que
tant d'études récentes n'ont pas encore résolu ; il ne fait, dit-il, que poser à

son tour quelques questions. Peut-on bâtir l'Eglise sur la vie réelle, la piété,
sans aboutir à la gnose sur la saine doctrine, sans tomber dans l'orthodoxie
morte U faut plutôt partir du culte, à condition que celui-ci soit vraiment
celui de la communauté, et offre une place à la liberté de l'Esprit. Quelques
indications pratiques dans ce sens terminent cette dense et suggestive étude.

Francis Baudraz.



BIBLIOGRAPHIE 209

Philippe-H. Menoud : La vie de l'Eglise naissante. Neuchâtel-Paris,
Delachaux et Niestlé, 1952, 53 p. Cahiers théologiques, 31.

Sous ce titre, et selon le plan suggéré par Actes 2 : 42, le professeur Menoud

expose les quatre persévérances de l'Eglise : l'enseignement apostolique, la
communion fraternelle, la fraction du pain, la prière. Il y montre non seulement
les traits du christianisme primitif, mais les marques distinctives, normatives,
de l'Eglise de tous les temps.

Ce travail est la substance de quatre conférences faites à la Communauté
de Grandchamp, en juillet 1951. Il contient de fort belles pages, et maintes
formules bien frappées, notamment sur la foi, qui est attachement personnel
au Christ et adhésion doctrinale dans une même démarche ; sur le caractère
et la valeur de témoignage du « communisme » de l'Eglise primitive ; sur la
signification de « l'écharde dans la chair » dont souffrait l'apôtre Paul.

L'auteur renvoie, pour la justification exégétique de son exposé, au
commentaire sur les Actes qu'il va publier. On aimerait cependant, sans modifier
le caractère positif et pratique d'une telle étude, rencontrer quelques nuances
et quelques points d'interrogation. Est-il suffisant d'exécuter en quelques
lignes hérésies et schismes Peut-on souligner le réalisme eucharistique de
saint Jean sans le situer par rapport au catholicisme romain et au spiritualisme

protestant Autrement dit : peut-on rejoindre le Nouveau Testament
en faisant abstraction de l'histoire de l'Eglise, des solutions diverses et
contradictoires qu'elle a données aux grandes questions On s'étonne d'autre part
de ne voir mentionnée que l'objectivité de la prière chrétienne ; la prière
subjective, pour le pardon des péchés et pour les besoins personnels a pourtant
sa place, et d'abord dans l'oraison dominicale

Ces quelques réserves montreront à l'auteur l'intérêt que nous avons pris
à son travail, qui mérite une attention soutenue.

Francis Baudraz.

Saint Augustin : L'esprit et la lettre. De spiritu et littera. Texte,
introduction, traduction et notes par Jean-Daniel Burger.
Neuchâtel, H. Messeiller, 1951, 214 p.

Auteur d'un Saint Augustin (1948), M. J.-D. Burger a eu l'heureuse idée
de publier, avec une traduction nouvelle, le De spiritu et littera, dont la parution,

dans la Bibliothèque augustinienne, chez Desclée De Brouwer, n'est
vraisemblablement pas prochaine.

Le texte de M. Burger est, à peu de chose près, celui de F. Urba et de J. Zycha
dans le Corpus de Vienne (1913). La division du texte introduite par l'éditeur
dégage bien les articulations de la pensée augustinienne.

On sait l'importance de ce traité antipélagien sur les rapports de la Loi
et de la Grâce, de la Grâce et du Libre-Arbitre, qui nous introduit au centre
de la pensée de saint Augustin. De plus, le De spiritu et littera s'enrichit à
nos yeux de l'influence qu'il a exercée, notamment sur Luther, déjà avant 1515.

Marcel Reymond.

14



210 BIBLIOGRAPHIE

Métropolite Seraphim : L'Eglise orthodoxe. Les dogmes, la liturgie,
la vie spirituelle. Traduit de l'allemand. Paris, Payot, 1952, 233 p.
Bibliothèque historique.

Il existe sur l'orthodoxie orientale des ouvrages plus brillants que celui-ci.
Mais nous n'en connaissons guère de plus pénétrant que cette présentation,
faite du dedans, par un haut prélat de l'Eglise orthodoxe, qui vit personnellement

ce qu'il nous dépeint. La spiritualité propre de l'orthodoxie se dégage
clairement, par comparaison avec celle de l'Occident, que celle-ci soit romaine
ou protestante. C'est dire que nous n'entrons pas toujours et de plain-pied,
sans réserves et sans critique, dans le monde très particulier où nous introduit
l'auteur. Mais nous y trouvons à chaque page matière à réflexion, et l'occasion
de rectifier ou compléter nos intuitions et nos conceptions forcément unilatérales

de chrétiens occidentaux.
Ce livre met continuellement en relief le caractère eschatologique, et par

conséquent contemplatif, de l'orthodoxie, son otherworldliness, comme disent
les Anglais. La résurrection et la transfiguration sont les dominantes de cette
religion, et la theosis ou union divine en est l'objectif. L'Eglise céleste et l'Eglise
terrestre y sont inséparablement associées, et le culte réalise par anticipation
la nouvelle création eschatologique. Les icônes, unissant étroitement le type
et l'antitype, sont pour les croyants comme une porte ouverte sur le monde
spirituel : elles effacent par leur présence la frontière entre le ciel et la terre.
C'est évidemment sur ce dernier point qu'un Occidental a le plus de peine
à entrer dans la mentalité orthodoxe.

Particulièrement intéressantes sont les pages sur le dogme. L'orthodoxie
comprend les dogmes comme un énoncé d'une expérience de la foi, mais d'une
expérience communautaire, c'est-à-dire dans la communion totale de l'Eglise.
L'orthodoxie est moins une doctrine qu'une vie divine communiquée par
l'Incarnation du Logos, et devenue immanente à l'Eglise.

Une cinquantaine de pages sont consacrées à la spiritualité monastique
russe si attachante, et que l'auteur analyse avec finesse et profondeur. Il nous en
livre un exemple concret dans une biographie abrégée du célèbre saint Séraphin
de Sarow, que complètent les biographies de quelques staretz connus. Le livre
se termine abruptement sur ces quelques « vies de saints », qui tiennent lieu
de conclusion. Ajoutons que le côté historique n'est pas négligé, notamment
au sujet du conflit qui aboutit à ia rupture entre Rome et Constantinople.
Les Eglises orientales séparées de Byzance et de Moscou font aussi l'objet
d'exposés succincts. Richard Paquier.

André Hayen, S. J. : Saint Thomas d'Aquin et la vie de l'Eglise.
Publications universitaires de Louvain, 1952, 105 p.

Riche petit livre tout tendu vers le dépassement d'un thomisme scolaire
et dogmatique. Le XIIIe siècle marque le moment de rencontre « d'une vie
religieuse qui commence de se penser elle-même » et d'Aristote qui vient moins
bousculer l'augustinisme que lui apporter précisément ce à quoi il aspire : en
effet, il lui fallait, pour s'achever, « la médiation de la science ». Aristotéliciens
radicaux (averroïstes comme Siger) ou néo-augustiniens étaient également
impuissants à cet égard et se résignaient soit « à une science sans vie » soit
« à une vie coupée de la science ».



BIBLIOGRAPHIE 211

Saint Thomas passe des « confessions » à la « science de Dieu » et réussit
grâce à l'instrument de l'aristotélisme à réfléchir la vie de l'Eglise tout en la
vivant intensément. Il n'avait pas à choisir entre Platon et Aristote, mais
entre deux conceptions de la théologie, l'une quête personnelle de Dieu, l'autre
visant à comprendre «scientifiquement» la vérité de l'Ecriture. Il s'agissait
d'éviter l'écueil double d'une théologie dissipée en connaissance abstraite et
d'une vie chrétienne sans savoir objectif.

Avec une netteté et une force convaincantes, le P. Hayen montre que
_ce « réalisme théologal » exige précisément lui-même l'autonomie de la
philosophie, « car la grâce ne peut assumer la nature, même déchue, qu'en l'achevant,
en la rendant parfaite comme nature ». Le thomisme, par son mouvement
propre, assure l'intégration de la théologie dans une philosophie scientifique,
et aussi dans la vie de l'Eglise, puisqu'il achève la connaissance abstraite de
la vérité dans l'exercice concret de la vie religieuse en contact avec la Personne
historique du Christ. La théologie ne consiste plus dans le « retour à Dieu »

du platonisme et de l'augustinisme, mais dans « le passage de l'abstrait an
concret ». Pierre Thévenaz.

Gottfried W. Locher : Die Theologie Huldrych Zwingli im Lichte
seiner Christologie. I. Teil : Die Gotteslehre. Zürich, Zwingli-
Verlag, 1952, 178 p.
M. Gottfried W. Locher nous présente la première partie d'une défense et

illustration de la théologie de Zwingli. Illustration remarquable, d'ailleurs.
A une connaissance exhaustive de son auteur, M. Locher ajoute une sympathie
assez vive pour nous faire sentir, sinon penser, avec Zwingli, et discerner dans
ses paroles plus que les mots : le « Klang » le ton qui fait la musique.
Illustration encore en ceci, que le réformateur nous est offert dans son œuvre,
ordonnée et systématisée sans doute, mais non voilée derrière les commentaires.
Le livre est presque tout entier judicieuse citation, pour la plus grande joie
de ceux qui aiment le vieux zurichois

Mais M. Locher se fait encore le défenseur de ce Zwingli qu'il s'entend
à nous faire aimer, et dont il pense qu'il a trop bonne presse dans un certain
libéralisme, et qu'il est oublié ou suspecté bien à tort par une certaine orthodoxie.

L'argument est le suivant : Zwingli est d'abord préoccupé par la nécessité
du témoignage chrétien. Mais ce témoignage doit être rendu dans les cadres
d'un langage et d'une doctrine. Or, si Zwingli reste fidèle à la doctrine la plus
orthodoxe, il l'exprime librement dans le langage qui lui semble le plus actuel,
celui de l'humanisme. Il se sert hardiment de tout ce qui, chrétien ou païen
d'invention, lui semble exprimer un aspect de la vérité, lisez : de la doctrine
orthodoxe, et il fonde sa liberté sur la certitude où il est, que tout ce qui est
vrai vient nécessairement de Dieu.

M. Locher, qui a brillamment montré comment tout cet effort gravite
autour du témoignage rendu au seul Jésus-Christ, et dans l'orthodoxie trinitaire,
estime « harmlos », inoffensives, les audaces formelles du réformateur de Zurich.

Si nous acceptons sa thèse, que le témoignage présuppose nécessairement
une christologie dogmatique, impliquant elle-même l'existence préalable d'une
théologie complète et systématisée (dans ce cas : la théologie trinitaire), la thèse
de M. Locher se soutient. En effet, si nous possédons en un point (ici : la christologie

trinitaire) la vérité objectivée, fixée en dogme, nous avons un critère
qui nous permet de séparer ia vérité de l'erreur, et d'accepter ce qui est vrai,



212 BIBLIOGRAPHIE

quelle qu'en soit la provenance. Et c'est ce que fait Zwingli. On ne saurait le
blâmer d'accepter tons les éléments de vérité qu'il découvre, au lieu de s'en
tenir à un strict biblicisme verbal. Mais le problème est ailleurs, et c'est cette
liberté de Zwingli qui nous y rend attentifs, afors qu'il risquait de nous échapper
dans l'œuvre d'un Luther ou d'un Calvin.

Le témoignage est-il dogmatique par essence Existe-t-il un dogme,
extrait du kerygma, qui pourrait prétendre à exprimer la vérité en soi, et se

poser en critère de vérité Ce problème est posé par toute théologie
systématique et dogmatique. Sa solution n'est pas forcément « inoffensive », et de
bonnes intentions ne rachètent pas tout.

Nous devons être reconnaissants à Zwingli et à M. Locher de nous rappeler
le problème, l'un par son audace, l'autre par la candeur de son exposé. Et
nous accorderons volontiers à M. Locher que, pour Zwingli comme pour tous,
ce qui compte, c'est le témoignage rendu à Dieu et accepté par lui. « Hominum
confusione et Dei Providentia ecclesia regitur ». Pierre Gander

Fritz Tanner : Die Ehe im Pietismus. Zürich, Zwingli-Verlag, 1952,
242 p.

M. Tanner nous présente une fresque de la pensée pietiste sur le mariage,
illustrée dans la pratique d'individus et de communautés exemplaires. Son
enquête s'étend de prophètes et de conventicules séparatistes comme Böhme,
Gichtel et ses disciples, Labadie et sa communauté, aux représentants du
piétisme classique, restés avec Spener dans l'Eglise traditionnelle. Le centre
de l'ouvrage est constitué par une étude fouillée de la pensée et de la morale
conjugale de Zinzendorf et des premières communautés moraves.

Nous ne saurions entrer ici dans le détail de ces études. Qu'il nous suffise
de dire qu'elles sont présentées de façon très vivante, et que l'auteur s'entend
à nous intéresser, comme il semble avoir le don de se mettre tout entier à
la place de ceux dont il nous parle.

A première vue, les cogitations des piétistes et des séparatistes d'antan
peuvent sembler lointaines et singulièrement dépassées par la pensée moderne,
surtout s'il s'agit du mariage et des problèmes sexuels. Nous avons eu Freud
depuis Cependant, en un temps où l'Eglise s'essaie à répondre, dans ce
domaine, avec plus de netteté et de franchise, avec moins de fausse pudeur aussi
qu'en un passé récent, aux questions des fidèles sur ces problèmes délicats,
en un temps où les découvertes de la psychologie et un certain renouvellement
théologique permettent l'espoir de solutions nouvelles, ce livre n'est pas superflu.

Il montre combien les vieux mythes et les vieux rites : I'androgyne
paradisiaque, la chasteté angélique, le mariage divin, Erôs et Psyché, pour
n'en citer que quelques-uns, ont la vie dure et combien ils sont habiles à se

cacher, pour mieux agir, dans les vêtements d'une pensée qui se veut tout
entière au service de Dieu. Les formes bizarres de l'expression ne doivent
pas nous faire illusion. Si la forme change, les tendances demeurent et l'Eglise
d'aujourd'hui n'est pas composée d'hommes très différents de ceux des siècles
passés.

Si le livre de M. Tanner nous montre avant tout le danger qu'il y a à refuser
la condition humaine, il nous rappelle aussi qu'il ne suffit pas d'un mythe
nouveau ou d'un moralisme, étroit ou relâché, pour restaurer la communauté
humaine dans sa forme la plus simple et la plus difficile à la fois, le mariage
chrétien. Pierre Gander.



BIBLIOGRAPHIE 213

Humbert Bouëssé, O. P. : Le Sauveur du monde. I. La place du
Christ dans le plan de Dieu. Chambéry-Leysse, Collège théologique
dominicain, 1951, 317 p. Collection « Doctrina sacra », IV.

L'auteur cherche à montrer dans ce volume, le premier paru d'une vaste
dogmatique de langue française, que saint Thomas en plein accord avec la
tradition patristique et biblique a mis en vive lumière le caractère essentiellement

rédempteur de l'Incarnation. Pour ce faire, il commente en se référant
à la littérature patristique et biblique, la première question de la troisième
partie de la Somme théologique de saint Thomas.

Cette question traite de la convenance de l'Incarnation dans son essence
absolue, dans son rapport avec le péché et comme couronnement de l'univers.
Thomistes et scotistes se séparent sur le problème des motifs de l'Incarnation :

les premiers avec la tradition et l'Ecriture établissent une relation étroite
entre le péché et la chute de l'homme d'une part, la volonté rédemptrice et
l'Incarnation d'autre part. Une note sur la position de Duns Scot éclaire ce

problème particulièrement délicat : on ne peut déduire l'Incarnation de la
nature de Dieu comme si elle en était l'effet nécessaire (comme le pense Duns
Scot), puisqu'elle est un acte libre et imprévisible de l'amour, de la sagesse
et de la puissance divines, comme le montre saint Thomas. Les Pères ont
mis l'accent eux aussi sur la signification rédemptrice de l'Incarnation ; le
R. P. Lemoine le prouve dans un appendice riche de substance contre le R. P.
Chrysostome, capucin.

L'intérêt de cet ouvrage consiste dans la méthode, qui éclaire la pensée
de saint Thomas à l'aide des textes des Pères (saint Athanase et saint Irénée
surtout) très largement cités. Il y a dans ces pages une mine abondante de

renseignements patristiques directement utilisables. Ensuite, l'auteur en
s'inspirant de saint Irénée montre comment l'Incarnation « récapitule » l'ordre
naturel et l'ordre surnaturel avec leurs incidences sur la destinée de l'homme,
ce qui donne à la dogmatique son caractère christocentrique. Cette intention
et les principes théologiques qu'elle implique nous semblent très féconds en
ce qu'ils ne séparent pas l'anthropologie (ici, la divinisation de l'homme et
son désir de voir Dieu) et la théologie (ici, la Providence et la destinée naturelle
et surnaturelle de l'homme). Enfin, le fait d'insérer les problèmes étudiés dans
la trame du retour de l'âme à Dieu et par conséquent dans l'histoire du salut
réjouit le théologien réformé ; ne lit-on pas sous la plume du R. P. Bouëssé :

« Nous avons multiplié les citations de l'étude de O. Cullmann (Christ et le

temps). Elles montrent à quel point saint Thomas situe sa théologie des

convenances de l'Incarnation dans l'histoire du salut ; fidélité à la Bible, à la
prédication primitive et aux Pères de l'Eglise » (p. 99).

Les historiens de saint Thomas critiqueront peut-être un tel rapprochement

; les théologiens réformés rappelleront que la conception du temps qu'implique

l'histoire du salut selon les vues de Cullmann, ne peut se retrouver
sans contradiction dans la pensée aristotélicienne de saint Thomas. Malgré
ses lacunes d'information — à part Cullmann, aucun auteur protestant n'est
cité —cet ouvrage peut être un utile instrument de travail même pour le sys-
tématicien réformé à cause de la richesse de sa documentation patristique
et de ses aperçus dogmatiques.

Gabriel Widmer.



214 BIBLIOGRAPHIE

Le Seigneur passe dans son peuple. Initiation au Mystère de Pâques,
par R. Poelman, T. Maertens, R. Waelkens, P. Ranwez.
Bruxelles-Bruges, Editions Lumen Vitae et Abbaye de Saint-
André, 1952, 139 p. Cahiers de la Roseraie, 1.

C'est un petit livre, mais d'une grande valeur. Les auteurs, prêtres et
religieux belges, sont des témoins du renouveau biblique, patristique et
liturgique qui se manifeste dans une notable fraction de l'Eglise romaine. Leur
ambition est de ramener la piété populaire aux sources vives de la Révélation
biblique, et plus particulièrement, dans le présent opuscule, de trouver un
point d'accrochage entre la psychologie des garçons adolescents et le sens
profond des événements de la Semaine sainte. Mais l'intérêt de ces pages déborde
sensiblement cet objectif particulier. Leur substance doctrinale a de quoi
satisfaire le théologien le plus exigeant. Un premier chapitre, « le dessein pascal
de Dieu », expose la relation entre l'événement de la Pâque juive et celui de
la Pâque chrétienne, deux « passages » de la mort à la vie. Suit une évocation
des trois thèmes essentiels de l'ancienne liturgie pascale, reliée elle-même
aux cérémonies baptismales : la nouvelle création, le Paradis retrouvé, et
les épousailles mystiques du Christ et de son Eglise. Il y a là des aperçus très
vieux, mais très neufs aussi, parce qu'oubiiés depuis longtemps, et dont notre
catéchèse et notre prédication pourraient s'enrichir avec profit.

Richard Paquier.

André Marc, S. J. : Dialectique de l'affirmation. Essai de
métaphysique reflexive. Bruxelles, L'Edition universelle ; Paris,
Desclée De Brouwer, 1952, 736 p.

Après avoir exposé son anthropologie dans sa Psychologie reflexive (cf. le
compte rendu dans cette revue, 1951, III, p. 218), le R. P. Marc ne nous
donne pas seulement dans son nouveau volume un traité d'ontologie, mais
une somme de métaphysique, qui n'est pas un décalque du thomisme enseigné
dans les écoles, mais une interprétation de la pensée de saint Thomas qui
tient compte des courants idéalistes (Kant, Lachelier, Hamelin) et du
spiritualisme contemporain (Lavelle, Le Senne, Marcel).

Au lieu de prendre son point de départ dans la notion d'être, prise dans
un sens abstrait, pour construire ensuite une philosophie des essences, des

concepts ou des éléments principaux de la représentation selon une méthode
synthétique, notre auteur part de l'Etre tel qu'il se révèle à nous dans sa plénitude

concrète, pour en dégager par voie d'analyse une philosophie de l'acte,
de l'existence et du jugement.

Nous retrouvons dans l'effort du R. P. Marc cette tentative du thomisme
contemporain de se situer par rapport à l'idéalisme constructiviste et aux
philosophies de l'existence, pour défendre une philosophie de la présence et
de l'affirmation, qui s'achève dans une éthique de la personne et une
spiritualité fondée sur l'amour.

L'Etre se pose lui-même comme nécessaire, absolu et vrai ; il est acte
intentionnel et intelligible, se diversifiant dans son pouvoir de s'affirmer.
Dès qu'il s'affirme, l'Etre pose en lui une opposition : il est un et pourtant
plusieurs. Cette opposition qui en entraîne d'autres ne peut être résolue que
par une théorie de la participation et de la limitation, c'est-à-dire de la relation.



BIBLIOGRAPHIE 215

Déjà l'étude des transcendantaux (le vrai, le bien, le beau) nous prouve
l'importance de la relation. La vérité est, par exemple, le rapport entre l'esprit
connaissant et l'être, la bonté le rapport entre l'esprit qui se donne et l'être.
Notre auteur se résume ainsi : « Le vrai est la connaissance de l'être ; le bien
en est l'attrait ; le beau en est la joie » (p. 238).

La dialectique se poursuit par l'étude des divisions de l'être, qui le
particularisent. Ces divisions ne se comprennent qu'à l'intérieur d'une conception
analogique de l'être : « Ni équivoque, ni univoque, l'être est un analogue,
c'est-à-dire une idée une, mais qui doit son originalité à la synthèse qu'elle
réussit du multiple et de l'un, de l'identique et du divers» (p. 306). L'idée
de l'être est la proportion entre l'essence et l'existence sur le plan réel comme
sur le plan idéel : elle est la norme suprême de la pensée.

Pour répondre à la question de savoir ce qui existe et comment cela existe,
l'analogie entre en jeu et permet de concilier l'un et le multiple, l'être et
les êtres composés d'acte et de puissance, d'essence et d'existence. Cette
composition des êtres n'est explicable que par la causalité et la finalité, qui rendent
compte des rapports de l'acte et de la puissance. Que doivent être les êtres

pour être voulus L'analyse des catégories de substance, d'individu, de
personne répond à cette question.

La dialectique philosophique étudie donc les rapports généraux qui unissent
l'Être aux êtres composés ; les dialectiques particulières ou scientifiques étudient
les rapports constitutifs des êtres composés. Pareille dialectique est-elle justifiée,

parce qu'elle réussit à former un système sans se référer aux dialectiques
particulières historiquement constituées En fait, le R. P. Marc fonde sa
dialectique sur les problématiques et les solutions que lui offre l'histoire de
la philosophie. Délaissant l'observation et l'expérimentation, qui sont les
méthodes propres des dialectiques scientifiques, l'auteur ne recourt soi-disant
qu'à l'analyse ; mais lorsqu'il étudie la notion de mouvement, par exemple,
ne recourt-il pas aux données du sens commun que nous exprimons à l'aide
d'un langage verbal — et non mathématique — donc à l'expérience immédiate

Ainsi la question de la possibilité et de la légitimité d'une telle dialectique
se pose après la lecture du savant ouvrage du R. P. Marc comme après la
lecture du célèbre Essai d'Hamelin sur Les éléments principaux de la
représentation. Nul doute cependant que l'expérience religieuse et spirituelle de
la générosité de l'être vivifie cette dialectique, inspirée d'un thomisme rajeuni
et contribue à promouvoir à la suite de l'œuvre d'un Blondel, d'un Maréchal,
une métaphysique dégagée de ses cadres scolaires et intellectualistes.

Gabriel Widmer.

Pierre Fontan : Adhésion et dépassement. Louvain, E. Nauwelaerts,

1952, 122 p. Préface d'Aimé Forest.

L'idéalisme phénoméniste explique la connaissance à l'aide de la notion
de relation, le positivisme la réduit à l'énoncé d'un fait, certains penseurs
contemporains y voient un moyen de sortir de i'inquiétude que nous éprouvons

au moment où nous souffrons de la distance qui nous sépare de l'être.
L'abbé Fontan montre les insuffisances de ces solutions : on ne peut rendre



2l6 BIBLIOGRAPHIE

compte de la connaissance qu'en y découvrant un mouvement par lequel
nous adhérons à l'être. Dans une philosophie de l'acte et à la lumière d'une
méthode d'intériorité, la connaissance et l'amour sont inséparables.

L'être, que nous accueillons en nous-mêmes, donne un sens à notre
connaissance, une valeur à notre activité. Il limite le sujet dans sa phénoménalité,
mais il le rend capable d'infini en l'ouvrant sur autrui et sur Dieu. Mon acte
d'adhésion en tant qu'acte de dépassement de ma finitude me fait entrer dans
la communion de Dieu, sans lequel je ne pourrais ni adhérer à l'être, ni me
dépasser moi-même. Les preuves de Dieu ne s'appuient pas sur l'analyse d'une
essence abstraitement considérée, mais sur l'éclaircissement de mon adhésion
intellectuelle et de mon engagement spirituel.

L'auteur applique ces principes à ce qu'il appelle « le paradoxe du mal »,

qui est à la fois privation et corruption de l'être et qui peut être dépassé par
l'acte spirituel qui le reconnaît à la clarté d'un bien entrevu. Dans l'expérience
religieuse, qui se situe au delà de tout pessimisme et de tout optimisme, le
mal témoigne de Dieu, au moment où il est assumé.

Ce petit ouvrage très dense apporte sa contribution originale au renouveau
de la pensée catholique, où métaphysique et spiritualité s'articulent étroitement

comme dans l'augustinisme.
Gabriel Widmer.

Jacques Maritain : Neuf leçons sur les notions premières de la phi¬
losophie morale. Paris, Téqui, 1951, 194 p.

C'est la présentation française de la première partie du cours professé

par M. Maritain à l'Université de Princeton, New Jersey, U. S. A., depuis
quatre ans. Dans la première leçon, outre l'admirable mise en pages des
principales doctrines contemporaines sur l'éthique, où sont opposées la philosophie
traditionnelle et celle de Kant et des postkantiens, il faut noter la part très
importante que l'auteur accorde à la sociologie tout en démasquant le vice
du sociologisme. Aux leçons 2, 3 et 4 est abordé le problème capital des
jugements de valeur, de leur importance et de leur certitude. Il y a là des vues
originales concernant le rapport de l'ordre esthétique et moral avec l'ordre
universel, ainsi que la notion d'acte gratuit. La cinquième leçon expose
l'originalité irréductible du fait moral à propos du sentiment de l'obligation morale,
le rapport de l'obligation et du bonheur, et esquisse une sociologie de la fin
dernière. Aux leçons 6, 7 et 8 sont étudiés la notion de norme, les différents
sens du mot norme (norme-pilote, norme-précepte, norme-contrainte), les
notions de droit et de devoir, avec une remarquable digression sur la prohibition

de l'inceste ; enfin les notions de droit et de faute, avec une vue sur la
faute tragique où est opposé au monde tragique des Grecs celui qui connaît
la Rédemption, et une vue sur la conscience invinciblement erronée. La
neuvième leçon analyse la notion de sanction, écartant deux notions partiellement
vraies, mais qui négligent l'essentiel, la sanction châtiment exemple pour les
autres et la sanction moyen d'éducation, pour arriver à une notion plénière
où est reprise mais dépassée la théorie indienne du karma.

Emilie Zum Brunn.



BIBLIOGRAPHIE 217

Roger Aubert : Problèmes de l'unité chrétienne. Editions de Cheve-
togne, 1953, 123 p. Collection Irenikon.

Cet opuscule, destiné à orienter le public catholique romain sur les Eglises
non romaines et sur leurs tentatives d'union, est rédigé dans un esprit objectif
et irénique. On y respire la nostalgie de l'unité chrétienne. On peut contester
telle donnée ou telle appréciation de détail, et le caractère forcément un peu
sommaire du tableau d'ensemble du protestantisme. On peut aussi regretter
le refus, officieilement commandé, de reconnaître qu'il puisse manquer à l'Eglise
romaine quelque chose d'essentiel, ou que les autres confessions puissent lui
apporter d'importants éléments qui lui manquent. Cependant, dans l'ensemble,
ce livre est un signe de l'esprit nouveau qui souffle actuellement sur la
chrétienté. Il est complété, en appendice, d'un compte-rendu détaillé, et commenté
avec bienveillance et sagacité, de la récente conférence de Lund.

Richard Paquier.

Tolérance et communauté humaine (Chrétiens dans un monde divisé),
par R. Aubert, L. Bouyer, L. Cerfaux, Yves Congar, A. Don-
deyne, A. Léonard, J. Masson, A. Molitor, B. Olivier,
H.-D. Robert. Paris-Tournai, Casterman, 1952, 245 p. Cahiers
de l'Actualité religieuse.

Ce volume réunit divers rapports présentés à une Rencontre doctrinale
de théologiens catholiques français. Le thème en est singulièrement actuel
face aux totalitarismes de droite et de gauche de notre époque, qui mettent
en cause les droits de la personne humaine. De par ses revendications à l'exclusive

vérité dans le domaine de la foi, l'Eglise romaine se trouve dans une position

délicate sur ce point, et il y a une apparente antinomie entre les prétentions
qu'elle émet et la tolérance dont elle réclame elle-même le bénéfice. C'est à
résoudre cette contradiction que s'attachent les collaborateurs de l'ouvrage.
Ils y réussissent en principe, semble-t-il. Plusieurs énoncent des vues larges
et neuves. Le problème du « pluralisme », c'est-à-dire la cohabitation et l'éventuelle

collaboration d'idéologies différentes à l'intérieur du même cadre social,
est clairement posé. Un aperçu intéressant, et assez neuf, croyons-nous, est
donné de l'attitude des Pères de l'Eglise au sujet des relations des chrétiens
avec les juifs et les païens. Mais le livre ne s'attarde pas à des témoignages
qui sont en fonction d'une situation historique périmée. Un important chapitre
est consacré aux documents pontificaux du 19e siècle qui condamnent une
certaine tolérance et un certain libéralisme, notamment au célèbre Syllabus.
Ils sont replacés dans leur contexte historique, où ils retrouvent leur
véritable portée, qui est relative et limitée. Mais l'exposé le plus original et le
plus éclairant me paraît être celui du P. Léonard sur la liberté de la foi et
la tolérance civile. La nature de la foi y est élucidée d'une manière qui ne laisse
rien à désirer du point de vue biblique : don et grâce de Dieu, librement donnée,
elle est reçue dans la liberté de l'homme. « Or l'intolérance comporte une volonté



2l8 BIBLIOGRAPHIE

de substituer notre influence à la liberté de Dieu, notre initiative à la sienne »

(p.134). La liberté religieuse, sur le plan civil, découle donc nécessairement
du principe de la liberté de la foi. Notre époque se caractérise par la
personnalisation progressive de toutes les consciences humaines. La coercition
spirituelle est donc moins possible que jamais, et l'Etat ne saurait imposer une
foi, fût-ce la foi chrétienne, à qui s'y refuse. Le Corpus christianum est un
rêve périmé, et la laïcité de l'Etat est requise par la situation de fait. Mais
laïcité ne signifie pas laïcisme, c'est-à-dire intolérance antireligieuse. Disons
en conclusion que ce livre devrait être médité attentivement par quiconque
se préoccupe du problème des minorités religieuses opprimées : il nous fournit
les principes d'un « libéralisme » chrétien qui ne sacrifie rien, pour autant,
des droits de la Vérité de Dieu, laquelle ne saurait être mise sur pied d'égalité
avec l'erreur.

Richard Paquier.

Magie des extrêmes. Albert Béguin, Georges Buraud, Père Bruno
de Jésus-Marie, Salvador Dali, François Daumas, Etienne
de Greeff, André Dérumaux, Jean Mouton, Père Philippe
de la Trinité ont collaboré à cet ouvrage de la trente et unième
année des Etudes carmélitaines, achevé d'imprimer le 10 juin
1952, à Bruges, par Desclée De Brouwer, 225 p.

On cherche une intention commune à cet amalgame de monographies
dont quelques-unes sont très remarquables. Je n'en vois pas d'autre que le
souci de rendre assimilable pour des intellectuels catholiques le dogme de

l'Assomption récemment défini par Pie XII. Cela me semble indiqué dans ce

propos liminaire : « Sans révolution théologique, le pape, ultime scrutateur
de la Révélation, est à même de certifier un fait que l'histoire ne livre pas et
de l'amener à incandescence dans les cieux dogmatiques. Catholiques, nous
ne sommes pas contraints d'admettre des dogmes impensables, ou mal
fondés, sous peine de péché mortel et d'enfer éternel. Nous sommes amenés
à progresser dans l'orbite de Dieu pour la plus grande satisfaction de notre
psychologie et de notre foi. La nature s'élève, se déplace en se transfigurant
vers le Christ-Soleil, grâce à la chiquenaude de la promulgation dogmatique. »

C'est ainsi que Salvador Dali, parvenu au plan d'une mystique nucléaire,
pourra désormais dessiner électrons, protons, mesons, pi-mesons et même la
novissime « glu cosmique » et sera outillé pour représenter l'Assomption de
la Vierge en style mystico-corpusculaire.

Il faudrait pouvoir s'arrêter longuement à la seule dissertation proprement
théologique de ce très riche recueil, à l'article Certitude de VAssomption par
lequel le Père Philippe de la Trinité s'efforce de réfuter la forte étude de Max
Thurian publiée dans la revue Verbum caro (premier trimestre 1951) sur le
nouveau dogme. L'auteur catholique convient que le fait de l'Assomption
n'est pas donné explicitement par l'Ecriture ni par l'histoire, mais il affirme
que ce dogme est dans la logique même de l'Ecriture. Cette affirmation nous
paraît contestable, mais nous admettons volontiers que toutes les prérogatives

du Christ peuvent être transmises à Marie « par logique affective », si
l'on adopte la formule du concile d'Ephèse : «Marie, mère de Dieu (theotokos) ».

Quoi qu'il en soit, pour un catholique, il appartient au pape d'en décider.



BIBLIOGRAPHIE 219

Un miracle attribué par de vieilles chroniques à une statue de la « Vierge
accouchée », de Bourbourg en Flandre, fournit au Père Bruno l'occasion de
faire l'éloge des mythes contre lesquels il est vain de s'insurger parce qu'ils
sont, selon Jung, des archétypes issus des profondeurs de l'inconscient.

Ces deux derniers articles sont l'aboutissement de l'ouvrage, mais
plusieurs autres essais sont en eux-mêmes des contributions précieuses à l'histoire
de la pensée ou de la religion, à la psychologie du mysticisme ou de l'art.
Sous le titre L'enfer dans la condition humaine, le Dr Etienne de Greeff évoque
en termes saisissants l'angoisse de Lucrèce, la nausée de Sartre, l'étranger de
Camus, la moira de Julien Green, et les pauvres remèdes proposés par la
« psychanalyse pour tous ». Jean Mouton signale le besoin de paroxysme dans
la peinture moderne et Salvador Dali apporte son témoignage. George Buraud
signale les Magies de l'ésotérisme nouveau dans l'art surréaliste, l'existentialisme,

l'erotique du cinéma et de la littérature, le roman policier, la psychanalyse,

la radiesthésie et toutes les formes de l'occultisme. André Dérumaux
analyse le Goût de l'excessif dans ses déviations religieuses chez quelques
adolescents. L'amour de la vie et le sens du divin dans l'Egypte ancienne par François

Daumas est une belle contribution de spécialiste, où sont présentés des
textes émouvants qui suggèrent de nombreux rapprochements avec les textes
bibliques. Après un bref témoignage d'Albert Béguin sur l'Inde, captive du
sacré, le Père Bruno traite de Mystique hindoue et mystique chrétienne. Ascension

vertigineuse Pour le théologien catholique, l'hindouisme ne peut offrir
qu'une mystique « naturelle », mais cette mystique n'est pas moins ouverte à

la grâce surnaturelle et à une « source christique masquée », si bien qu'elle
rejoint sainte Thérèse et, plus haut encore, saint Jean de la Croix au sommet
du Carmel.

Quelques photographies hors texte ajoutent à la valeur documentaire de
ce beau livre.

Victor Baroni.

Ernest d'Aster : Histoire de la philosophie. Traduit par Marcel
Belvianes. Paris, Payot, 1952, 399 p.

Bonne histoire de la philosophie scandaleusement massacrée par la
traduction et rendue proprement inintelligible, donc inutilisable. Exemples :

« Pour Aristote, il y a une image — l'image — le phénomène qui est au principe
de tout, et c'est par analogie avec cette image qu'il conçoit tous les événements

et tous les actes, c'est elle qu'il aperçoit, comme la forme première...»
(p. 88). Les trois fameuses questions de Kant dans les Prolégomènes (wie
ist... möglich deviennent sous la plume du traducteur : « Comme les
mathématiques, comme les sciences physiques, la métaphysique est-elle possible »

(p. 258). Les «intendierte Objekte» de Husserl sont traduits par «les objets
qui tendent à, qui dirigent », et la « Wesensschau » par « considération intuitive »

(p. 353-354). Cela passe décidément toute mesure
Pierre Thévenaz.



220 BIBLIOGRAPHIE

André Rivier : Un emploi archaïque de l'analogie chez Heraclite
et Thucydide. Lausanne, F. Rouge, 1952, 68 p. Collection des
Etudes de Lettres.

Ce petit volume réunit deux études destinées primitivement à paraître
en revue et séparément. Elles ne sont pas sans lien cependant puisqu'elles
traitent toutes deux d'un certain mode de connaissance par analogie chez
les Grecs.

Le premier article, consacré au fragment 12 d'Heraclite, intéresse tout
spécialement le philosophe, car il apporte une contribution importante au
débat engagé autour du problème fameux de la « Flusslehre ». (M. Rivier
préfère cette formule allemande à l'expression française : flux universel, qui
préjuge du sens donné à la doctrine). Le fragment rroTauoîm Toîaiv aùroiaiv
eußafvoumv CTepa Kal crepa lioara èrnppeî (22 B 12 Diels) est aujourd'hui
le seul vestige de cette doctrine qui remonte peut-être à Heraclite lui-même.
M. Rivier s'efforce de démontrer que le participe eußafvouaiv est une
interpolation et doit être retranché, ce qui modifie sensiblement le sens et la portée
philosophique du texte. Les arguments de l'auteur peuvent se résumer ainsi :

1° La construction grecque est équivoque, TOÎOiv aùroirriv pouvant se

rapporter aussi bien à eußatvouoTv qu'à TtOTauoîoi. De plus la juxtaposition
de quatre datifs qui ne forment pas une unité syntaxique est peu naturelle
et contraste avec le langage extrêmement élaboré des autres fragments.

20 Le début du fragment 12 est construit sur l'opposition ó aùroç - êr€pa
et s'ajoute aux exemples donnés par Heraclite pour illustrer la loi de l'union
des contraires. Mais le participe eußai'voumv introduit un élément de déséquilibre

: « L'opposition n'est pas envisagée en elle-même, à l'œuvre dans le monde
des phénomènes, mais en tant que ressentie par un sujet dans la perception
de qui elle a pris corps» (p. 14). Cette distinction du sujet et de l'objet est
inattendue dans un fragment d'Heraclite.

30 La deuxième partie du fragment : Kaì ijjuxai ôè àrto tûjv u^pOùv
àvaOuunÎJVTai fait ressortir qu'il s'agit d'une comparaison entre les âmes et
les fleuves selon un rapport de proportion qui unit quatre termes, deux à deux.
Il n'y a pas place ici pour eußat'vouaiv qui se présente comme un corps étranger.

La corruption subie par le texte s'explique aisément. Heraclite voulait
mettre en lumière un caractère nouveau et essentiel à la nature de l'âme. Pour
cela, il use d'une analogie : le rapport qui associe l'eau aux fleuves qu'elle
alimente unit aussi les âmes au sang et aux humeurs dont elles sont une exhalaison.
Au Ve siècle, sous l'influence des controverses introduites par l'école éléate
sur l'être et le devenir, les descendants spirituels d'Heraclite cherchèrent
dans l'œuvre de leur maître des textes adaptés aux disputes du moment. Ainsi
naquit probablement la théorie de la « Flusslehre », attribuée à Heraclite
d'abord par Platon, puis par Aristote. En fait, cette doctrine suppose la
distinction du sujet et de l'objet qui n'a jamais été explicitée par la pensée archaïque.

M. Rivier conclut donc au rejet du participe eußai'vourjiv qu'il considère
comme une insertion délibérée et tardive destinée à harmoniser le texte avec
l'interprétation reçue de la pensée d'Heraclite.

Ce sec résumé donne une idée très imparfaite de l'intérêt et de la richesse
de cette étude de M. Rivier, qui fournit un bel exemple du considérable
renouvellement que la recherche philologique peut apporter à notre connaissance
des philosophes présocratiques. U faut dire cependant que sa démonstration



BIBLIOGRAPHIE 221

ne nous a pas paru absolument convaincante. On peut admettre sa thèse
générale qu'Heraclite n'est pas le philosophe du flux universel sans être obligé
pour cela de conclure à l'interpolation d'eußaivouffiv. Etant donné le peu
qui nous reste d'Heraclite, les arguments tirés du style ne sauraient être
décisifs, d'autant plus que les Anciens déjà l'avaient surnommé l'Obscur. Cet
eußaivouaiv, attesté par Platon et par Aristote, n'est-il pas permis de le
conserver à Heraclite, mais sans la résonance qu'on lui donnera plus tard, quand
il s'agira de chercher au texte du vieux maître un sens plus conforme aux
préoccupations philosophiques contemporaines

Le deuxième article est intitulé âpioroç eiKaoTrjc, d'après l'épithète
bien connue donnée par Thucydide à Thémistocle. A l'aide de nombreux textes
allant d'Homère à Thucydide, M. Rivier montre que eÌKaceiv désigne un
mode de connaissance fondamental de la pensée archaïque, qui consiste à
définir un objet inconnu (plus précisément : qui échappe au témoignage des
sens) en vertu de sa ressemblance avec un objet connu qui fait image. Seule
varie, d'Hérodote à Thucydide, l'étendue du champ d'application dévolu
à ce mode de connaissance. Il diminue au fur et à mesure que grandit le souci
d'un savoir fondé sur les faits. Mais Thucydide n'hésite pas à recourir à ce
procédé, quand il s'agit d'exposer des événements très reculés sur lesquels il
n'existe pas de documentation positive.

U faut savoir gré à M. Rivier de nous donner ce bref mais dense recueil,
où la recherche philologique ne constitue jamais une fin en soi, mais s'efforce
de nous amener à une connaissance plus précise de la pensée antique.

Jacques Sulliger.

Lettres de Leibniz à Arnauld d'après un manuscrit inédit, par Geneviève

Lewis. Paris, Presses Universitaires de France, 1952, ni p.

La correspondance entre Leibniz et Arnauld au sujet du Discours de

métaphysique est célèbre. Mais les lettres de Leibniz, telles qu'elles ont été publiées
par Grotefend et Gerhardt, représentent non pas le texte envoyé à Arnauld,
mais celui des minutes corrigées ultérieurement par Leibniz en vue de l'impression.

MUe Lewis, spécialiste du XVIIe siècle, vient de publier pour la première
fois le texte reçu par Arnauld d'après une copie conservée dans les papiers
du célèbre docteur, à La Haye. Les originaux de ces lettres ne sont pas connus.

Cette édition n'est pas une simple transcription de ce texte nouveau.
M110 Lewis le corrige là où il est fautif ; elle indique surtout les différences
entre son texte et celui de Hanovre. Nombre de ces différences sont des
corrections de style. D'autres concernent le sens même, soit qu'il s'agisse de
passages entiers jusqu'ici inconnus (p. 39, 46, 60-61, etc.), soit que les lettres
reçues par Arnauld relèvent des lacunes par rapport au texte déjà publié
(par exemple, p. 53, 59, 65, etc.). Cette comparaison des rédactions est
fructueuse : c'est ainsi qu'on observe, dans la lettre du 9 octobre 1687, le
remplacement systématique sur les minutes de Hanovre de « forme substantielle »

par « entelechie ». Comme dit Mlle Lewis, son travail permet d'étudier, dans
les nuances même de sa composition remaniée, une des plus riches expressions
de la pensée de Leibniz.



222 BIBLIOGRAPHIE

De plus, Mne Lewis améliore sur plusieurs points le texte de Grotefend
et de Gerhardt (v. p. 20, note 5). Si l'on ajoute qu'elle supplée à l'absence
des réponses d'Arnauld par une introduction étoffée et des notes, on sera
fondé à dire que son édition apporte un instrument de travail précieux à l'érudit
comme à l'étudiant.

Fernand Brunner.

Sôren Kierkegaard, Bidrag til en Bibliografi (Contributions towards
a bibliography), par E. Ortmann Nielsen et Niels Thulstrup.
Kobenhavn, Ejnar Munksgaard, 1951, 96 p.

Bibliographie kierkegaardienne imposante (pas moins de 674 titres allant
de 1841 à 1950). Mais les principes qui ont guidé la composition de ce recueil
en restreignent singulièrement l'utilité : il ne relève « que ce qui est accessible
dans les bibliothèques danoises » (et pourtant on n'y trouve pas la liste des

éditions originales) ; des traductions, ne sont signalés (pourquoi que les
recueils d'extraits. Quant aux travaux sur Kierkegaard, peut-être ceux en
langues Scandinaves sont-ils complets puisque sont cités même les articles
de journaux de 1940-1949. Mais parmi les travaux étrangers on est choqué
de relever tant de lacunes importantes dont voici quelques-unes notées au
hasard : ni Lowith, Von Hegel bis Nietzsche (1941), ni H. Barth, Kierkegaard
der Denker (1926), ni C. Fabro, Introduzione all'esistenzialismo (1943), ni
J. Wahl, Kierkegaard et Job (in «Etre et Penser» 1948). Même pour un
chercheur danois qui voudrait étudier son philosophe national, il sera impossible
de s'appuyer uniquement sur cette « contribution à une bibliographie ». Deux
conditions font une bonne bibliographie : qu'elle soit exacte et complète.
La première seule est remplie, la seconde nullement, et c'est dommage

Pierre Thévenaz.

Maria-Teresa Antonelli : La Metafisica di F. H. Bradley. Milano,
Brocca, 1952, 281 p.

On n'insistera jamais assez sur le rôle capital que joua à la fin du siècle
dernier le mouvement néo-hégélien dans la formation de la philosophie contemporaine

des pays anglo-saxons. Mouvement libérateur qui a tiré la pensée
britannique de l'ornière empiriste et qui a suscité la réaction féconde des

pragmatistes et des néo-réalistes, des personnalistes et des anti-intellectualistes.
On ne peut donc pas saisir toute la richesse de l'actuelle pensée anglo-saxonne
si l'on méconnaît l'apport de cet idéalisme dont le représentant le plus authentique

a été incontestablement Bradley, l'auteur de Appearance and Reality.
Chose étonnante, une pensée aussi profonde et aussi originale que celle

de Bradley reste encore mal connue, sinon inconnue sur le continent. Nous
accueillons donc favorablement la publication d'un ouvrage de M1Ie Maria-Teresa
Antonelli sur La métaphysique de F.-H. Bradley. Ce livre a le mérite d'exposer
avec clarté l'aspect constructif comme l'aspect négatif de la pensée brad-
leyienne : si Bradley, dans Appearance and Reality, a pour but d'affirmer
l'unité inclusive et harmonieuse de la totalité absolue, il n'échappe pas



BIBLIOGRAPHIE 223

cependant au dualisme qui existe entre la pensée discursive et la réalité du
sentir. L'auteur semble s'intéresser moins à l'histoire de la philosophie anglaise
qu'à la métaphysique bradieyienne conçue comme un stade de l'idéalisme.
Fidèle à la tradition philosophique italienne, il a étudié Bradley dans le
dessein de « repenser l'idéalisme immanentiste ». Aussi bien s'attache-t-il
davantage à comparer l'idéalisme tel que Bradley l'a exposé dans Appearance
and Reality et celui de Gentile qu'à analyser l'évolution de la pensée bradieyienne
dans son ensemble. Il nous semble donc que cet ouvrage nous aide moins à
connaître le rôle de l'idéalisme bradleyien dans la formation de la philosophie
anglaise contemporaine qu'à situer cet idéalisme par rapport à celui d'Italie.

Jean Pontmarin.

Léon Brunschvicg : Ecrits philosophiques. Tome Ier : L'humanisme
de l'Occident — Descartes — Spinoza — Kant. Paris, Presses
Universitaires de France, 1951, 321 p.

Léon Brunschvicg : De la vraie et de la fausse conversion, suivi de
La querelle de l'athéisme. Paris, Presses Universitaires de France,
1951, 265 p.

Voici réunis ou réimprimés une suite de textes de Brunschvicg dispersés
dans des revues pas toujours accessibles. Dans le premier ouvrage, le plus
précieux des livres posthumes publiés jusqu'ici, nous sommes heureux de
trouver groupées ces amples études sur Descartes, Spinoza et Kant qui valent
par leur pénétration et leur densité bien des livres plus volumineux. Des notices
bibliographiques ajoutées par l'éditeur permettent de retrouver les autres
passages de l'œuvre de Brunschvicg où il est question de ces auteurs, et de
reconstituer ainsi le livre sur Descartes ou sur Kant que Brunschvicg n'a jamais
écrit.

Autant la solidité de ces études d'histoire de la philosophie s'affirme et
résiste à l'épreuve du temps, autant les textes sur la philosophie de l'histoire
(les thèmes de l'humanisme de l'Occident, du progrès de la conscience ou des

âges de l'intelligence) ou sur la religion datent déjà et s'avèrent impuissants
à animer actuellement un dialogue fécond. <« Dieu est Dieu, pour celui-là seul
qui surmonte la tentation de le dégrader afin de l'employer à son service.
Voilà ce que j'ai voulu dire quand j'ai parlé d'un Dieu qui n'existe qu'en esprit
et qu'en vérité » (De la vraie..., p. 258,). Le problème est si mal posé qu'on
se meut en plein sophisme : si la « spiritualité véritable » est conçue dans l'alternative

brunschvicgienne de deux attitudes d'esprit, l'une rétrogradant vers
les imaginations mythologiques, l'autre marquant le progrès scientifique,
« l'ordre irréversible des âges intellectuels » et « la leçon de l'histoire », qui
nous garantit que ce Dieu ne soit pas lui-même dégradé à sa façon et « employé
au service » d'une philosophie de l'histoire très discutable parce que récrite
pour les besoins d'une certaine cause — « L'histoire est complaisante, et
celle de la pensée l'est plus qu'une autre », remarque G. Marcel après Gilson
dans l'intéressante discussion sur l'Athéisme reproduite en fin de volume.

Pierre Thévenaz.



224 BIBLIOGRAPHIE

Karl Jaspers : La situation spirituelle de notre époque. Traduit par
Jean Ladrière et Walter Biemel. Paris, Desclée De Brouwer ;

Louvain, Nauwelaerts, 1952, 248 p.

Karl Jaspers : La foi philosophique. Traduit par Jeanne Hersch
et Hélène Naef. Paris, Pion, 1953, 247 p.

Karl Jaspers : Le mal radical chez Kant. Traduit par Jeanne Hersch
(in Deucalion 4 : Le diurne et le nocturne). Neuchâtel, La Baconnière,

«Etre et Penser», n° 36, 1952, p. 227-252.

Karl Jaspers : Liberté et autorité. Diogene (Revue internationale des
sciences humaines), n° 1, novembre 1952, p. 9-29. Paris, Gallimard.

Karl Jaspers : Le sens de l'histoire. Traduit par H. Naef et W.
Achtenberg. La Table ronde, n°64, 65 (et à suivre), avril-mai 1953.

Offener Horizont (Festschrift für Karl Jaspers), München, Piper,
1953. 463 P-

Jean Wahl : La pensée de l'existence. Paris, Flammarion, 1951, 290 p.

Devant la quasi-impossibilité de traduire les œuvres majeures de Jaspers
(trop volumineuses), on se rabat sur les multiples opuscules mineurs qui
successivement paraissent en français sans pourtant permettre au lecteur français
d'accéder au cœur de la pensée du professeur de Bâle. Parmi ces œuvres (si l'on
met à part son grand Nietzsche), c'est bien Die geistige Situation der Zeit (1931,
5e éd. 1949) contemporaine de sa Philosophie (1932), qui compte ie plus.
Diagnostic pénétrant de notre temps, ii garde aujourd'hui toute sa valeur malgré
le cours rapide des événements. Il faut donc saluer l'excellente traduction
publiée dans la belle collection de Nauwelaerts.

Sur la dernière philosophie de Jaspers, en particulier sa « Logique
philosophique » intitulée Von der Wahrheit (München, Piper, 1947), on trouvera
d'intéressantes analyses dans l'ouvrage d'intelligente vulgarisation de Jean
Wahl : La pensée de Vexistence, qui, après une introduction sur Kierkegaard,
est exclusivement consacré à Jaspers (voir surtout la dernière partie sur « La
théorie de la vérité dans la philosophie de Jaspers»).

Henri Niel (« Jaspers et le problème de la vérité », Critique, 1948, p.
1080-1091) voit une «cassure» dans l'œuvre de Jaspers et discerne dans la
dernière phase de sa philosophie une façon moins « laïque » d'aborder le thème
de la transcendance et de la « foi » en Dieu.

Heinrich Barth (« Karl Jaspers über Glaube und Geschichte »,

Theologische Zeitschrift, Bàie, 1950, p. 434-460) montre que, dans sa conception
de la foi philosophique (Der philosophische Glaube, 1948) et de l'histoire (Vom
Ursprung und Ziel der Geschichte, 1949), Jaspers reprend — paradoxalement —
l'ambition foncière de l'idéalisme allemand.

Martin Werner (« Existenzphilosophie und Christentum bei Karl Jaspers

», Schweizerische Theologische Umschau, 1953, p. 21-40) voit (et applaudit)
en Jaspers l'expression la plus caractéristique d'un christianisme libéral.
Enfin une étude de Ernst Mayer (« Philosophie und philosophische Logik



BIBLIOGRAPHIE 225

bei Jaspers », p. 63-72 de la Festschrift citée ci-après) met en relief l'importance

de la notion de Umgreifende (« l'englobant » ou, comme dit Wahl, « l'infini
compréhensif ») en allant jusqu'à parler du caractère pêriéchontologique du
Philosophieren jaspersien.

Une imposante Festschrift est adressée à Jaspers qui fête ses 70 ans et
atteint au terme de son enseignement à l'Université de Bâle. Outre la
traditionnelle et précieuse bibliographie de son œuvre entière, on y trouve des

contributions étendues de philosophie (F. Hashimoto : Wesenszüge des östlichen
Denkens ; G. Krüger : Das Problem der Autorität, qui examine aussi le
problème chrétien de l'autorité ; Paul Ricœur : Geschichte der Philosophie als
kontinuierliche Schöpfung der Menschheit auf dem Wege der Kommunikation)
et de théologie (O. Hammelsbeck : Die theologische Bestreitung des

philosophischen Glaubens ; H. von Campenhausen : Der Kriegsdienst der Christen
in der Kirche des Altertums). D'autres articles se rapportent à la psychopathologie,

à la biologie, à la politique et à l'art. Citons enfin 25 pages d'un nouveau
livre d'ORTEGA y Gasset : Geburt der Philosophie et même, en tête du volume,
une traduction d'un chapitre de L'Homme révolté d'Albert Camus Est-ce
un hommage de l'auteur ou du traducteur Pierre Thévenaz

Francis Jeanson : La phénoménologie. Paris, Téqui, 1951, 127 p.
Collection « Notre monde ».

Ce petit livre semble promettre en raccourci une orientation sur un courant
philosophique contemporain. Il n'en est malheureusement rien. Il s'agit d'une
« description » de l'attitude personnelle de l'auteur, sous prétexte qu'une
définition objective de la phénoménologie est contradictoire — Puis quelques

pages meilleures sur la méthode. Enfin quelques formules discutables
lancées plutôt que fondées : la description phénoménologique est « une méthode
de subjectivation », « une véritable provocation à l'humain » ; elle se définit
par « l'intention éthique qui la sous-tend et l'anime ».

Pierre Thévenaz.

F. J. J. Buytendijk : Phénoménologie de la rencontre. Texte français
de Jean Knapp. Bruges-Paris, Desclée De Brouwer, 1952, 59 p.
Textes et études philosophiques.

Le grand psychologue hollandais inaugure la nouvelle collection « Textes
et études philosophiques » par une substantielle étude. Excellent exemple
de psychologie phénoménologique ou « anthropologique » fondée sur « la
conscience engagée (Merleau-Ponty) ou l'être en situation (G. Marcel) ». Très proche
des travaux de L. Binswanger sur les formes humaines de la communauté
(Grundformen und Erkenntnis menschliehen Daseins, 1942,), il voit comme
lui dans « la scission du monde en sujet et objet... le cancer de la psychologie ».

Il analyse la rencontre comme rapport dynamique avec l'objet « élastique »

chez l'animal, le nourrisson, dans l'imitation, puis dans la rencontre amoureuse
et « la rencontre solennelle ». Mais la rencontre est aussi relation de l'homme
à son corps ; à la suite de Heidegger (Holzwege, « De l'origine de l'œuvre d'art »),

il suggère que l'homme est présent dans son corps comme le dieu est présent
dans son temple. PlERRE Thévenaz.

15



226 BIBLIOGRAPHIE

Hans Urs von Balthazar : Phénoménologie de la vérité. La vérité
du monde. Traduit par R. Givord. Paris, Beauchesne, 1952, 262 p.
Bibliothèque des Archives de Philosophie.

«Donner aux thèses traditionnelles des développements nouveaux... pour
permettre d'aborder avec un regard plus neuf les trésors livrés par la tradition. »

Pour l'auteur, ancien jésuite, cette tradition est chrétienne et scolastique
(sinon thomiste) et « la vérité nous renvoie en définitive à Dieu le créateur »

(p. 14). Au long de ces pages où est successivement décrite la vérité comme
nature, comme liberté, comme mystère et comme participation, on retrouve
l'essence et l'existence, les quiddités, l'acte pur, la forme et la matière ; mais,
comme « le pays de la vérité n'a pas de frontières fixées », l'auteur nous invite
à « un nouveau voyage de découverte » en acclimatant un vocabulaire qui
porte une marque très moderne et phénoménologique (situation, existence,
histoire, être et temps, ouverture de l'être, mystère de l'être, a-letheia,
Erschlossenheit et Entschlossenheit, sans oublier l'être pour soi comme chez
Sartre, le maître et l'esclave comme dans la Phénoménologie de Hegel et « l'être
suspendu dans le néant » comme chez Heidegger).

A vrai dire le lecteur se sent plus écartelé qu'éclairé par ce style
philosophique hybride, car il n'est jamais certain d'en apprécier exactement la
résonance et la signification dernière. A-t-il affaire à un scolastique repenti
ou à un phénoménologue qui éprouve le besoin de conserver son port d'attache
scolastique ou plutôt tout simplement à un Augustinien En effet, l'intention
dernière est tout de même claire : la description phénoménologique de la
« vérité mondaine » ou immanente ne doit révéler la contingence, la finitude, la
« suprême absence de fondement » de la vérité humaine que pour mieux faire
sentir l'exigence et la présence transcendante de la vérité divine. Mais sur ce
fond d'augustinisme où la vérité est le mystère de l'amour, nous retenons la
conclusion profonde de ce livre : en face de la vérité, le sujet fini est dans une «

attitude de service », car la recherche du vrai ne repose pas sur une « simple aspiration

» à connaître. « La perversité du serpent consiste à représenter la vérité
divine comme devant être découverte à l'homme en raison de son désir naturel
de savoir, et aussi comme pouvant faire l'objet d'un simple savoir sans mélange
de foi... Il masque soigneusement que tout l'effort humain vers la vérité ne
peut jamais être un effort entièrement inconditionné, mais qu'il est toujours
soumis à la mesure concédée par Dieu » (p. 249).

Pierre Thévenaz.

Max Scheler : Mort et Survie, suivi de Le phénomène du Tragique,
traduit et préfacé par M. Dupuy. Paris, Aubier, 1952, 138 p.
Philosophie de l'Esprit.

Cette traduction, élégante et fidèle, met à disposition du lecteur français
un des textes les plus intéressants (après la Pudeur) des Ecrits posthumes de

Max Scheler. Mort et Survie remonte à la période phénoménologique «

chrétienne » de Max Scheler, mais annonce déjà la période marquée par la sociologie

de la pensée. C'est ce qui explique qu'il y ait travaillé d'une part vers
1911-1912, et de l'autre vers 1922-1923. De fait, la démarche que suit Scheler
dans cet essai tend à montrer : i° que 1'« orientation vers la mort est
essentiellement impliquée dans l'expérience de toute vie et de notre propre vie »



BIBLIOGRAPHIE 227

(p. 28), et par suite, qu'il y en a un savoir philosophique, à priori, qui ne
résulte pas de l'expérience de la mort des autres ; 2° que si l'homme moderne
ne présente pas cette conscience de la mort, c'est qu'il la refoule, et ce phénomène

de répression doit être lui-même expliqué : il renvoie, pour Scheler, à

une constellation de conditions socio-économico-techniques, qui prolongent et
multiplient la réaction naturelle du vivant à l'égard de la cessation de la vie.

Une évaluation adéquate de cette thèse dépasse les limites d'une notice
bibliographique. Elle conduirait, non pas, comme on le fait quelquefois, à

opposer un autre résultat, comme opinion plus vraisemblable, au résultat de

Scheler, mais à lui opposer une autre philosophie, c'est-à-dire une autre
démarche. C'est surtout ce qu'exigerait l'essai — separable — sur la « Survie »,

dont on trouverait, me semble-t-il, chez le dernier Scheler lui-même les
éléments d'une critique radicale.

Quant à l'essai sur le Tragique, quelques-unes des pages les plus
remarquables de Scheler, il ne forme qu'une société assez fâche avec les deux
précédents, et donne une illustration magistrale de la méthode phénoménologique
telle qu'il la maniait au temps de gestation de son Ethik (1913-1916). Il est
du reste solidaire de la doctrine des valeurs de Scheler, puisque pour lui,
l'essence du tragique est l'anéantissement nécessaire d'une valeur de rang
déterminé par une autre valeur, de même rang, mais incompatible avec la
première.

Félicitons-nous que ces traductions, qui s'ajoutent à celles du Sens de la
Souffrance, de la Situation de l'homme dans le monde, de la Pudeur, et
auxquelles s'adjoindra bientôt la grande Ethique, rendent accessible à la pensée
française un des esprits les plus riches, suggestifs et mobiles de notre temps.

Philippe Müller.

Georges Gusdorf : La parole. Paris, Presses universitaires de
France, 1953, 124 p. Collection « Initiation philosophique », 3.

Le langage est à l'ordre du jour. Faut-il citer les travaux de Brice Parain,
Lavelle, Sartre et de Merleau-Ponty tout particulièrement Depuis que la
phénoménologie a renouvelé bien des problèmes, il semble que l'étude du
langage soit considérée comme un des meilleurs points de départ de l'investigation

philosophique.
Et pourtant le petit ouvrage de M. Gusdorf qui fait le point sur cette

question n'est pas intitulé « Langage » mais « Parole ». Et c'est beaucoup
plus qu'une nuance. Le terme de langage, qui désigne la fonction d'expression
verbale, a souvent entraîné de fâcheuses équivoques. On confond signifiant
et signifié, le discours et la raison. On perpétue en français l'imprécision du
terme grec Xofoç. En revanche, la parole désigne l'acte individuel et libre d'un
homme qui, grâce au pouvoir des mots, s'exprime, communique avec autrui,
crée la valeur et la réalité du monde dans lequel il vit.

On pourrait dire que l'essentiel de l'ouvrage de M. Gusdorf est le
développement de cette distinction. Il rappelle les justifications théologiques et
métaphysiques du langage. Certes, elles sont dépassées de nos jours, mais elles
attestent néanmoins l'importance décisive attribuée de toujours au langage,
seuil de la réalité humaine. Puis il situe à nos yeux exactement le problème :

« la réflexion sur le langage ne doit pas s'instituer à partir de Dieu, de la



228 BIBLIOGRAPHIE

raison ou de la société —¦ mais à partir de la réalité humaine, qui trouve dans
la parole un mode d'affirmation de soi et d'établissement dans le monde. Le
problème n'est pas problème du langage en soi, mais problème de l'homme
parlant. »

Ensuite l'auteur expose l'authenticité de la communication que la parole
rend possible, sa valeur d'expression. En effet, la plupart des critiques que
l'on adresse au langage reposent sur une confusion entre l'être et le langage.
« Or, la valeur n'est pas dans le langage, mais dans l'homme qui s'efforce
selon tous les moyens de se réaliser selon le meilleur. »

Enfin, il y a une éthique du langage. Respect du sens des mots d'abord.
Pourtant, les mots n'ont pas un sens en eux-mêmes, isolés de tout contexte.
C'est nous qui leur en donnons un. Mais cette signification, nous avons à lui
être fidèle. Dans son sens le plus pur, le langage est une promesse qui doit
être tenue.

Le livre de M. Gusdorf est une excellente initiation. Espérons que nous
aurons le plaisir de le voir approfondir la morale ou la métaphysique de la
parole. Que son travail soit une « promesse », au sens qu'il donne à ce mot

A. Gavillet.

Henri Brocher : Les étapes de la pensée humaine. Genève, Labor
et Fides, 1952, 147 p.

Il s'agit non d'un historique de la pensée, mais d'une étude des mentalités,
depuis celle des « primitifs » jusqu'à la pensée évoluée, sous la double forme
de la pensée mécaniste, scientifique et de la pensée morale et religieuse.

Le trait fondamentaf de la pensée « primitive », « mystique », serait de
ne pas distinguer sujet et objet, ce que la pensée tire de son propre fond et
ce que le monde extérieur lui apporte.

M. Brocher relève que la microphysique s'est vue obligée de tenir expressément

compte du rôle de l'observateur, de ce que nous appellerions la
subjectivité supra-individuelle ; c'est dire l'insuffisance d'une pensée purement
objectivante et l'unité sous-jacente des diverses « étapes » de la pensée humaine.
Il appartient à la philosophie d'en prendre nette conscience.

Marcel Reymond.

Esther Harding : Réalité de l'Ame. L'Energie psychique, son origine
et son but. Traduit par Elisabeth Huguenin. Préface de C.-G. Jung.
Neuchâtel, La Baconnière, 1952, 406 p.

Convaincue de la valeur décisive des recherches de C.-G. Jung dans cette
« époque actuelle », qu'elle distingue nettement de « l'époque chrétienne » —
c'étaient « les siècles où le symbolisme et le rituel de l'Eglise étaient réellement
vivants » (p. 275) — Esther Harding a gardé l'appel de saint Jean (I Jean 4:1):
« d'éprouver les esprits pour savoir s'ils viennent de Dieu ou du diable » (p. 134).
Mais il faut le faire de « la manière moderne », comme elle s'offre dans l'œuvre
de Jung.

Pour les théologiens et d'autres chrétiens, qui existent malgré tout encore
aussi à « l'époque actuelle », il nous semble d'un intérêt particulier que l'auteur
essaie de faire au milieu d'un chapitre sur le « Mandala » de l'Orient une



BIBLIOGRAPHIE 22Ç

exégèse de l'Evangile sous l'angle des conceptions jungiennes de la « réconciliation

des contraires ». Cette exégèse se rapporte à Mat. 18 : 8-9 (et 5 : 29-30) :

Jésus y « commande la mutilation de soi-même, comme moyen de maîtriser
les aspects inacceptables ou pécheurs du caractère » (p. 322) : couper la main
ou le pied... « Si le but est, explique E. Harding, d'atteindre un certain
degré de perfection, on pourrait donner ce conseil ; mais si le but est la totalité
de la psyché, tous les membres doivent conserver leur place dans la vie de

l'individu ; leurs différences et leurs incompatibilités doivent être dépassées

par la transformation et non par la suppression ». (C'est nous qui soulignons.)
Alors E. Harding veut montrer que « Jésus lui-même ne semble pas avoir été
absolument satisfait de la doctrine de la mutilation ». Elle souligne que dans le
contexte le passage de Mat. 18 est suivi de la parabole de la « brebis perdue », et
elle fait cette application psychologique : « De même, dans la recherche de

l'intégralité de la psyché, l'élément refoulé et méprisé — la brebis, qui manque —
est porteur d'une valeur incomparable, car sa présence est nécessaire pour
que la psyché retrouve sa plénitude. »

Puis vient « l'histoire des deux frères qui est une variante de la parabole de
la brebis perdue» (Mat. 18: 15), où l'auteur applique encore «une version
non canonique du même récit» (dont Jung s'est servi déjà dans son livre
Psychologie und Religion, p. 140, en citant Irénée) : « Le frère est représenté
comme « l'autre moi » de l'homme, et il est dit : « Va, et réconcilie-toi d'abord
avec toi-même et ensuite, va, et offre ton offrande. »

En dépassant le commandement de l'auto-mutilation, l'Evangile même
fournirait donc « la solution » du « problème des dualités qui sont en nous-mêmes » :

« Si une seule des parties de la psyché est perdue, elle doit être cherchée
dans la douleur et dans la peine, peut-être même par une descente en enfer
(comparer l'expression «jeté dans le feu éternel»), c'est-à-dire dans l'inconscient,

sans égard pour les dangers et les souffrances qu'une telle aventure
comporte »...

Parmi les chapitres où la tâche de la « transformation des instincts » est
envisagée (paresse, avidité, agressivité, concupiscence sexuelle, colère et volonté
de puissance) nous relevons spécialement celui consacré à la « Maternité » :

« Dans notre culture nous négligeons, dit E. Harding, l'aspect sombre, l'autre
côté de l'instinct maternel ». « Dans les cultes (antiques) de la Grande Mère
ce double aspect de la Mère Nature est invariablement reconnu : elle était
aussi bien noire que blanche, destructrice que créatrice... » «La Déesse Mère
dispensatrice de la vie et de la fécondité, protectrice de la naissance, est aussi
la Terrible, la Dévoreuse. Elle représente le besoin contraignant de continuer
la vie, qui fonctionne aveuglément dans toutes les femelles.. » « Dans les
symboles les plus anciens, la Déesse Mère exigeait le sacrifice d'enfants, car elle ne
pouvait maintenir sa vie qu'en les dévorant » (cf. dans la Bible II Rois 16 : 3

et 21 : 6). L'auteur décrit à cette occasion les mythes de Cybèle et de son fils
Attis, d'Aphrodite et d'Adonis, où les fils Attis et Adonis succombent sous
l'influence destructrice de leur mère. Dans la « relation plus tardive » de Marie
et Jésus E. Harding reconnaît : « Marie, elle aussi, est connue comme la Grande
Mère, mais elle se distingue de celles qui la précédèrent par le fait que sa relation

avec son fils divin est celle d'une ardente tendresse et d'une coopération
volontaire à sa mission» (p. 161).

Ainsi l'auteur, qui se sent séparé de « l'époque chrétienne », apporte pourtant

des vues qui affirment la grandeur et la profondeur de la réalité chrétienne.

Dr Edgar Michaelis.



230 BIBLIOGRAPHIE

Helmut Schoeck : Soziologie. Geschichte ihrer Probleme. Freiburg-
München, Verlag K. Alber, 1952, 430 p.

Que la sociologie ait fait des pas de géant depuis le début de ce siècle,

personne ne le met en doute. Comme en psychologie, des institutions se sont
dessinées qui désormais assurent la prolifération de la documentation
scientifique, mieux : des faits scientifiques eux-mêmes (qui, comme on le sait,
n'existent jamais sans le savant pour les enregistrer, n'existent que par le
savant qui les enregistre). Cependant, derrière cette expansion rapide, et
depuis 1930 environ, comme en psychologie une fois encore, la « crise des
fondements » s'est ouverte. Le livre de H. Schoeck contribue à la discussion
actuelle de ce problème.

Tout d'abord, il est écrit par un Européen philosophiquement averti,
mais un Européen qui a pris aux Etats-Unis une mesure adéquate de la sociologie

expérimentale contemporaine, et qui par suite, ne sacrifie pas au niais
mépris dont certains témoignent à l'égard de ses méthodes statistiques ou
de ses enquêtes de détail. En second lieu, il a dû, pour trancher le problème
du choix des auteurs qui allaient figurer dans son florilège, repenser tous les

problèmes de principe. La sociologie a-t-elle une histoire Qui considérera-t-on
comme précurseur dans ce domaine Quels problèmes, dans le passé, a-t-on
le droit de qualifier de « sociologiques », à l'exclusion d'autres immédiatement
connexes Toutes ces questions impliquent que la sociologie se définisse
elle-même avec rigueur, ce que la crise des fondements précisément nous
interdit.

Ainsi, et c'est le troisième point, H. Schoeck en est réduit à constituer
historiquement la sociologie : cela signifie que l'objet même de la recherche
sociologique lui apparaît comme historique de part en part, et qu'objet de
la science et science elle-même agissent et réagissent l'un sur l'autre en se

délimitant et en se déterminant réciproquement. Le monde actuel suscite la
sociologie parce qu'il a fait éclater les formes traditionnelles de vie en commun

; la sociologie marque le monde contemporain parce qu'elle l'informe en
le formulant.

C'est cette aventure intellectuelle que le livre nous retrace, commençant
par des extraits de Platon pour s'achever par un texte de T. Parsons. Une
bibliographie de cinquante pages en fait un abrégé d'encyclopédie sociologique
dont aucune bibliothèque de sciences sociales ne peut faire l'économie.

Philippe Müller.

E. Guyénot, R. Ruyer, A. Portmann et J. Baruzi : Le problème
de la vie. Neuchâtel, La Baconnière, 1951, ni p. Collection
« Etre et Penser », n° 32.

Cet ouvrage groupe quatre conférences données à l'Université de Genève

en octobre 1950, sous les auspices de la fondation Marie Gretler, et consacrées
à quelques aspects du problème de la vie.

Le professeur E. Guyénot, titulaire de la chaire de zoologie à l'Université
de Genève et auteur de plusieurs ouvrages sur l'hérédité, la variation et
l'évolution, montre les raisons qui ont orienté la pensée scientifique du
XIXe siècle et du début du XXe vers une vision purement matérialiste du monde.



BIBLIOGRAPHIE 23I

Partant de l'exemple d'un outil, il distingue, à propos des structures et
des organes des êtres vivants, entre les causes finales et les causes efficientes :

pour avoir concentré leur effort sur l'étude de ces dernières, les biologistes
ont souvent trop hâtivement conclu à l'absence de causes finales dans les phénomènes

de la vie, admettant que celle-ci, issue du monde inorganique par pur
hasard, avait évolué sans plan ni but, selon le jeu désordonné de forces

aveugles et incohérentes. Le professeur Guyénot s'attache ensuite à démontrer,
par une série d'exemples remarquables, choisis dans divers domaines de la
biologie, que la vie est inexplicable sans la notion de finalité. Rejetant le
finalisme anthropocentrique d'un Bernardin de Saint-Pierre, comme aussi
celui qui se baserait sur un principe infaillible ou l'idée d'une force vitale, il conclut
à une finalité restreinte et relative ayant son siège dans l'être vivant lui-même.

Le professeur Ruyer, de la Faculté de lettres de Nancy traite des rapports
entre la conscience et la vie. A la conception organique de la conscience, il
oppose une hypothèse selon laquelle la base de la conscience, ce qu'il nomme
la conscience primaire, serait une propriété fondamentale des êtres vivants,
de leurs cellules, et de la matière même, vivante ou inorganique, dont ils sont
formés. La conscience primaire fait donc corps avec la vie, dont elle assure
la structure organique ; elle est la forme même de la vie. La conscience secondaire,
c'est-à-dire la « conscience percevante et agissante, selon ses perceptions, sur
le monde extérieur », n'en est qu'un étage, celui qui amène à la surface de
notre être les données de la conscience primaire.

Le professeur Portmann, titulaire de la chaire de zoologie à l'Université
de Bâle, expose le point de vue d'un anthropologiste et d'un zoologiste à
l'égard du problème de la vie et de ses origines. Mettant en relief la confusion
et le manque de sérénité qui caractérisent notre époque, il se livre à une
critique sévère des interprétations souvent trop hâtives ou tendancieuses des
documents préhistoriques relatifs à l'origine de l'homme. Malgré l'aide de la
génétique, ce problème est loin d'être résolu de façon satisfaisante, et l'auteur
pense qu'il est plus fructueux de laisser de côté la question de l'origine pour
s'attacher à dégager ce qui fait l'originalité de l'homme. Pour le biologiste,
cette originalité réside dans l'organisation de la vie sociale, dont les bases
naturelles sont identiques à celles des animaux supérieurs. Mais tandis que
chez ces derniers, les rites qui régularisent la fonction sociale des individus
sont déterminés et héréditaires, le comportement social de l'homme résulte
partiellement d'un libre choix. Insistant sur l'importance primordiale du
milieu social dans le développement psychique de l'enfant, l'auteur montre
combien cette sorte d'hérédité extra-somatique, partiellement soustraite au
déterminisme qui caractérise l'hérédité chromosomique, donne de responsabilité
à l'homme quant à l'évolution de son espèce.

Le professeur Baruzi, qui occupe au Collège de France la chaire d'histoire
des religions, termine cette série remarquable par une vision plus vaste en
étudiant « le problème de la vie et les formes les plus hautes de l'expérience
religieuse ». Citant d'abord quelques textes du taoïsme chinois et du védisme
hindou, l'auteur caractérise la notion bouddhique de la vie, empreinte d'immobilité

et de recueillement. Mais c'est surtout aux textes des Evangiles et des

épîtres de Paul qu'il s'arrête, dégageant la doctrine chrétienne de la Vie,
pour terminer par une analyse de quelques pages de Bergson.

Ces quatre études ne manqueront pas d'intéresser tous ceux à qui le
problème de la vie pose une question à la fois angoissante et passionnante.

René Bovey.



232 BIBLIOGRAPHIE

M. Griaule, H. Baruk, M. Merleau-Ponty, J. Romains,
R. P. Daniélou, Ch. Westphal, J. Ortega y Gasset : La
connaissance de l'homme au XXe siècle (Rencontres internationales

de Genève, 1951). Neuchâtel, La Baconnière, 1952, 367 p.

G. Bachelard, E. Schrödinger, P. Auger, E. Guyénot, G. de
Santillana, R. P. Dubarle : L'homme devant la science
(Rencontres internationales de Genève, 1952.) Neuchâtel, La Baconnière,

1953, 444 p.

Il est à peine besoin de souligner l'importance du premier volume pour
le théologien, le pasteur ou le philosophe : Griaule nous ouvre la Connaissance
de l'homme noir; Baruk le psychiatre pose Le problème de la personnalité humaine ;

le R. P. Daniélou fait un briilant exposé sur Humanisme et christianisme et
Ch. Westphal éclaire en protestant La connaissance chrétienne de l'homme.

M. Merleau-Ponty précise sa philosophie de l'ambiguïté dans sa conférence
sur L'homme et l'adversité (Cf. R. Th. Ph., 1952, p. 309-310).

Le second volume, d'une actualité aiguë, retient l'attention par ses
conférences remarquables, en particulier celles de Guyénot sur Hérédité et Liberté,
de Schrödinger sur L'image actuelle de la matière et du R. P. Dubarle sur La
science, miroir du destin de l'homme ; mais aussi par ses entretiens sur « la vocation
scientifique et l'âme humaine », « expérience et théorie dans les sciences »,

ou « la médecine scientifique et le respect de la personne ». (Cf. A. Reymond,
Les VIIes Rencontres internationales de Genève, R. Th. Ph., 1952, p. 323-331.)

Pierre Thévenaz.

Cent cinquante ans d'histoire vaudoise, i8o3-igS3, publié par la
Société vaudoise d'histoire et d'archéologie. Lausanne, Payot,
1953, 442 p., pi. h. t. Bibliothèque historique vaudoise, Tome XIV.

Ce riche panorama de la vie vaudoise depuis 1803, dû à une vingtaine
de collaborateurs, renferme bien des pages relatives à la théologie et à la
philosophie. Ecrivant pour un large public, M. Henri Miéville a tenu à rattacher
la pensée vaudoise à son milieu, à son cadre, au caractère vaudois. Une large
place a été faite à la pensée « appliquée », politique notamment, alors que
la part des « sciences morales » et de l'histoire de la philosophie est plus
restreinte.

M. Henri Meylan trace à grands traits l'histoire de l'Eglise réformée, nationale

et libre, si étroitement associée à celle du pays. Avec la même compétence,

l'auteur de La Haute Ecole de Lausanne traite de l'Académie, devenue
l'Université de Lausanne. M. le chanoine E.-S. Dupraz parle de l'Eglise catholique

et rappelle l'abstention des soldats catholiques du district d'Echallens
lors de la guerre du Sonderbund.

N'oublions pas le chapitre consacré aux historiens vaudois, où M. Charles
Roth apprécie avec pertinence l'œuvre d'Herminjard, de Bernus et d'Henri
Vuilleumier. Marcel Reymond.

Lausanne — Imp. La Concorde. 1166/10.53


	Comptes rendus

