Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 3 (1953)

Heft: 3

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

COMPTES RENDUS

A.-G. BARRo1s: Manuel aarchéologie bibligue. Tome II. Paris,
Picard, 1953, 1000 p.

Le premier volume de cette archéologie biblique avait paru en 1939 et
sa qualité faisait souhaiter la publication du second. Les circonstances n’ont
permis a l'auteur de le terminer que maintenant. Un court avant-propos fait
le pont entre les deux volumes dont la conception reste identique.

Dans le premier volume il étudiait, pour garder sa terminologie, les faits
d’habitation : vie nomade, urbaine et rurale et les faits sociaux comprenant
les arts dans la vie de tous les jours : métallurgie, céramique, textiles et art
décoratif. Il avait avec compétence fixé ce que I'on pourrait appeler le cadre
matériel de la vie en Palestine pour les Cananéens comme pour les Israélites.

Le second volume étudie la vie spirituelle en examinant les faits sociaux
et les faits religieux. Il étudie successivement la famille, les institutions poli-
tiques, le droit et la justice, la guerre, la vie économique et enfin les arts libé-
raux. C'est dire la richesse de la matiére traitée avec toute la compétence
désirable. Pour les faits religieux il groupe ce qu’il a & dire sur la sépulture
des morts et sur les sanctuaires cananéens et israélites, le temple de Jérusalem
aux différentes époques, et il parle méme un peu sommairement des synagogues.
Tous les aspects de la vie religieuse sont ainsi passés en revue, car il étudie
non seulement les lieux de culte, mais aussi le culte qui y était rendu.

11 efit été intéressant et instructif de comparer la maniére d’étudier certains
sujets chez notre auteur et dans deux autres archéologies récentes: Benzinger,
Hebrdische Avchdologie, qui, dans la troisieme édition parue en 1927, faisait
déja une large place aux documents provenant des fouilles, mais étudiait tres
a fond les textes bibliques; W. F. Albright, The Awchaeology of Palestine,
de 1949, qui, lui, donne un volume beaucoup plus petit mais d’une densité
remarquable. Le titre seul indique la prédominance de I’élément archéologique
sur 'élément proprement biblique. Pour faire une comparaison instructive, il
faudrait prendre quelques sujets en détail et cela nous entrainerait assez loin.
Signalons cependant que chez Barrois, 1'étude des textes bibliques joue un grand
role, mais ils sont toujours confrontés avec les résultats de I'archéologie et sur
bien des points ses remarques éclairent le texte biblique. Mais il importe de
souligner la réserve qu’il garde vis-a-vis de bien des résultats de la critique
littéraire. Quand il étudie le droit, par exemple, tout en reconnaissant que I'dge
des documents n’est pas nécessairement celui des institutions, il aurait dd, me
semble-t-il, donner une importance plus grande & ces critéres.

Citons parmi les parties qui nous semblent le mieux venues I'exposé de
P'auteur sur I'écriture et 'origine de ’alphabet. Il expose clairement les diverses
théories émises, sait a4 l'occasion faire preuve de réserves, mais il illustre le
tout de suffisamment d’exemples pour que le lecteur puisse se faire son opinion
personnelle.



BIBLIOGRAPHIE 205

On peut aussi donner comme bon exemple de sa méthode ce qu’il dit du tem-
ple de Jérusalem qui trop souvent a déchainé la fantaisie des archéologues méme
sérieux. Il indique tous les renseignements de nos textes sur ces batiments,
donne les reconstructions modernes les plus prudentes et sait montrer toutes
les incertitudes qui subsistent. Signalons, en passant, qu’il est malheureux
que la figure 352, qui donne le plan du temple d’Hérode par de Vogiié, ait été
imprimée téte en bas. Le temple ainsi orienté prend un aspect trés bizarre,
et comme sur la page en face, il donne la vue perspective, le parallélisme entre
les denx images est rompu. A propos du temple aussi, il localise, comme on
le fait souvent, sur le rocher sacré recouvert par une splendide coupole isla-
mique, I'autel des holocaustes, ce quil’oblige & postuler que le temple lui-méme
était bati en partie sur des remblais. N’est-il pas plus normal de penser avec
certains que ce rocher marquait la place du lieu trés saint, vrai centre du sanc-
tuaire israélite qui aurait ainsi occupé 1'emplacement du haut lieu archaique ?
Toutes les installations du temple et du palais de Salomon peuvent alors,
ce qui semble normal, se situer sur 'esplanade elle-méme, sans qu’il ait été
nécessaire de l'agrandir artificiellement.

L’illustration, indispensable dans un tel ouvrage, est trés bonne ; elle est
en majeure partie au trait, mais on peut regretter que la collection ne com-
porte pas de planches hors texte, ce qui aurait permis une reproduction aussi
bonne des documents photographiques.

Ceux qui cherchent 4 comprendre le cadre dans lequel s’est déroulée I'his-
toire biblique, ont maintenant a leur disposition un manuel assez ample pour
leur donner toutes les indications nécessaires et leur permettre méme, si un
point de détail les intéresse, de pousser plus loin les recherches que ne le permet
le cadre que l'auteur s’est imposé.

GEORGES NAGEL.

Vetus Latina. Die Reste der altlateinischen Bibel, nach Petrus
Sabatier neu gesammelt und herausgegeben von der Erzabtei
Beuron. 1. Verzeichnis der Sigel. II. Genesis. Erste Lieferung :
Gen. 1: 1-9, 14. Freiburg 1. B., Herder, 1949, 195I.

Lorsque le pape Damase chargea saint Jérome de purger le texte latin
de la Bible — a savoir I'T{ala, celle des versions en usage dans I’Eglise d’Occident
qui était la plus répandue et, selon saint Augustin, la plus exacte et la plus
claire — de toutes les altérations qui, peu a peu, 'avaient défigurée, le reviseur
désigné se trouva placé devant une tdche difficile et délicate. Difficile, car,
aprés avoir collationné un certain nombre de manuscrits, il fit la constatation
décourageante qu’il existait « presque autant de textes que de manuscrits ».
Délicate aussi, vu que prétres et fidéles accueillaient avec une défiance com-
préhensible tout changement dans les habitudes liturgiques. Si le désordre
de la tradition appelait une solution radicale, sous la forme d’une traduction
nouvelle sur les textes originaux ou du moins, pour I’Ancien Testament, sur
la Septante, la situation psychologique engageait & la prudence. Saint Jéréme
se borna tout d’abord & une revision timide des Livres saints les plus employés




200 BIBLIOGRAPHIE

dans la liturgie, Nouveau Testament et Psaumes (d’oll sa premiére version
du psautier, dite Psaltevium Romanum). Plus tard, étant & Bethléem et aprés
s’étre fait la main sur certains livres, en particulier les Psaumes (version dite
Psaltevium Gallicanum), qu’il traduisait d’aprés la Septante, em signalant
les divergences du texte hébreu, il entreprit, sur 1'hébreu, la traduction de
la plus grande partie de I’Ancien Testament, y compris les Psaumes (Psal-
ferium Hebvaicum). De cette patiente activité sortit finalement un corpus
composite, comprenant, pour I’Ancien Testament, des traductions nouvelles
et des versions préhiéronymiennes reprises telles quelles, et, pour le Nouveau
Testament et le Psautier, des versions préhiéronymiennes revues (pour les
Psaumes, le Psalterium Romanum !). Cest cet ensemble qui, avec les siécles
et non sans de multiples résistances, finit par s’imposer a 1’Eglise sous le nom
de Vulgata (wversio). La conséquence en fut la disparition progressive des
anciennes versions non reprises dans la Vulgate. Elles sont connues aujourd’hui
sous les noms génériques de Iiala, Vefus Latina, ou encore de versions pré-
hiéronymiennes. Des fragments plus ou moins étendus en sont parvenus jusqu’a
nous dans de nombreux manuscrits (souvent palimpsestes) et par les citations
qu’en ont faites les Péres de I’Eglise.

Les versions préhiéronymiennes alors connues ont été recueillies au XVIIIe
siecle par le bénédictin Pierre Sabatier, de la Congrégation de Saint-Maur.
Celui-ci partait de l'idée qu’il existait une seule version préhiéronymienne
authentique, qu’il situait aux environs de I’dge apostolique et identifiait avec
cette Itala vantée par saint Augustin. Son but consistait donc a la reconstitner
dans toute la mesure du possible, en reléguant dans les notes toutes les rédac-
tions divergentes, attribuées a la négligence des copistes, a 'audace téméraire
des erudituli, ou encore a l'intervention de théologiens désireux de corriger
le texte défectueux des manuscrits. La science moderne ne peut se prononcer
sur 'unité originelle des anciennes versions latines de la Bible, aussi leur édition
pose-t-elle aujourd’hui des problémes infiniment plus complexes.

Le projet d’un nouveau Sabatier, dfi, & ce qu’il semble, & une suggestion
de notre compatriote Edouard Wélflin (1831-1908) — alors professeur de philo-
logie latine a 1I'Université de Munich, fondateur du Thesaurus linguae Latinae
encore en cours de publication — a été partiellement réalisé par un simple
curé de l'archevéché de Freising, Josef Denk (1849-1927). Mais la premiére
guerre mondiale, entre autres, en a empéché la publication. L'ceuvre a été
reprise, sous les auspices de l'abbaye de Beuron, par Dom Bonifatius
Fischer, qui s’est entouré de toutes les ressources que la technique moderne
met au service de la philologie et .a étendu son enquéte bien au-dela de ce
qu’avaient pu faire ses studieux prédécesseurs.

La distance est grande entre 'ceuvre de Sabatier et la publication dont
nous avons les prémices. La documentation, en particulier, s’est considérable-
ment enrichie. Sabatier connaissait 75 manuscrits renfermant des parties
plus ou moins étendues des versions préhiéronymiennes; Dom Fischer en
mentionne 457 (index provisoire et premier supplément). La liste qu’il publie
nous apprend, par exemple, en ce qui concerne la Suisse, que 1 manuscrit
provient de la Bibliothéque universitaire de Béale, 2 de celle de Berne, 1 du
Musée rhétique de Coire, ¥ du couvent d’Einsiedeln, 18 du couvent et 1 de
la Vadiana de Saint-Gall, 8 de la Bibliotheque centrale de Zurich. Parmi les
autres précieux instruments de travail que renferme le premier fascicule, il
faut citer la liste des abréviations des noms des écrivains ecclésiastiques et
de leurs ceuvres, avec mention de 1’édition utilisée.



BIBLIOGRAPHIE 207

Le deuxiéme fascicule donne une idée trés précise de ce que sera I'ensemble
de la publication, qui exigera beaucoup de temps et des moyens considérables.
Le désir de commencer sans plus tarder I'impression du texte méme de la
Vetus Latina a engagé Dom TFischer & renoncer a une introduction générale
approfondie sur 'histoire du texte, le probléme de I'Tiala proprement dite,
la latinité des anciennes versions, etc. On regrettera certes I'absence d’une
bibliographie étendue, mais, pour le reste, n’était-il pas en effet préférable
de publier premiérement les matériaux, en remettant & plus tard, en laissant
peut-étre méme A d’autres, le soin de les exploiter ?

L’édition de la Vetus Latina, qui, pour l'instant, ne va ‘pas au-dela de
Ge. 9 : 14, a les caractéristiques suivantes : le texte se présente sous la forme
d’'un « schéma » comparable & une portée musicale, selon la disposition inau-
gurée avec bonheur par Jilicher et Matzkow dans les deux fascicules parus
de leur [ltala (évangiles de saint Matthien et de saint Marc, 1938 et 1940).
La superposition des versions principales et des variantes présumées, avec,
sur la premiére ligne, le texte de la Septante d’aprés Rohlfs et, sur la derniére,
celui de la Vulgate d’aprés Dom Quentin, permet de saisir d’un regard les
particularités des diverses traductions. Les références exactes (tradition directe
et indirecte) sont réunies et classées provisoirement dans 'apparat critique,
tandis que l'apparat des festimonia reproduit le texte des versets bibliques
donné par les manuscrits selon 'ordre numérique de l'index, et par les citations
des Péres classés alphabétiquement. Ce classement purement mécanique
des testimonia permet de faire en tout temps, et sans préjudice d’aucune sorte,
la critique des solutions proposées dans le premier apparat. Le seul inconvénient
inhérent & cet indispensable souci d’objectivité est la complexité de la présen-
tation, rendue plus sensible par 'emploi d’abréviations et de signes en grand
nombre, ce dont on ne saurait pourtant faire grief & 1'éditeur.

Ainsi congu, le nouveau Sabatier sera utile & tous ceux qui, & un titre quel-
conque, s’intéressent 4 la tradition latine de la Bible. Les exégétes, en parti-
culier, et les historiens de I'Eglise et de la littérature trouveront dans le second
apparat un matériel incomparable et, autant que faire se peut, exhaustif pour
discerner 1’écho de chaque passage biblique chez les auteurs latins chrétiens
et établir comment il a été compris durant les premiers siécles. Mais la publi-
cation de la Vetus Latina n’en est qu’'a ses débuts. Souhaitons-lui de progresser
réguliérement et que soient ainsi justement récompensés la science, la con-
science et le courage des moines bénédictins de Beuron.

ANDRE LABHARDT.

GUsTAV PFANNMULLER : Tod, [enseits und Unsterblichkeit in der
Religion, Literatur und Philosophie der Griechen und Romer.
Munich-Bile, Ernst Reinhardt Verlag, 1953, 288 p. 22 photo-
graphies hors texte.

Un bel ouvrage, élégant et clairement congu, qui présente en traduction
allemande les principaux textes grecs et latins relatifs a 'au-dela. De bréves
notices situent les extraits. Les photographies sont commentées en appen-

dice. Cette monographie intelligente, destinée &4 un vaste public, ne sera pas

sans profit pour le spécialiste.
RENE SCHAERER.



208 BIBLIOGRAPHIE

Miracles. An exercise in logical mapwork. An inaugural lecture deli-
vered before the University of Oxford on 7 December 1951 by
Ian T. Ramsey, Nolloth Professor of the philosophy of the Christ-
ian religion. Oxford, Clarendon Press, 1952, 24 p.

Nous ne saurions donner en quelques lignes une idée du contenu de cette
lecon inaugurale, dont la densité égale la clarté. Le titre s’explique par le
fait que I. T. Ramsey se sert du rapport qui existe entre une carte géogra-
phique et la réalité du pays représenté pour illustrer le rapport-du langage
a la réalité qu'il veut décrire. L’auteur s’efforce de montrer a la fois le caractére
abstractif du langage et la limitation inévitable de chaque langage particulier,
qui ne parvient 4 abstraire une image de la réalité qu’a un point de vue déter-
miné.

Puis Ramsey étudie la forme du langage de ce qu’il nomme ['histoire pure,
qui serait un récit existentiel. En analysant ce style particulier, on découvre
qu’il a, lui aussi, ses catégories propres, & V'aide desquelles le miracle peut
étre exprimé.

Cette étude est, & notre sens, un rappel & 'ordre et un appel adressé aux
théologiens. Rappel de la trahison que constitue la fausse traduction, 1'essai
toujours renouvelé d’exprimer une réalité dans une langue qui ne lui est pas
adaptée. Appel & un effort d’imagination et d’attention, fait pour découvrir
toujours mieux quel est le langage le plus propre a exprimer la révélation
et 4 la présenter dans une forme qui ne fasse pas violence a la réalité.

PIERRE GANDER.

EDUARD SCHWEIZER : Geist und Gemeinde 1m Neuen Testament
und heute. Miinchen, Chr. Kaiser Verlag, 1952, 50 p. Theolo-
gische Existenz heute, neue Folge, 3z.

Chargé de l’article « Pneuma» dans le « Theologisches Worterbuch » de
Kittel-Friedrich, M. Ed. Schweizer présente ici quelques résultats de ses
recherches.

Dans une premiére partie, il montre comment, chez saint Paul et saint
Jean, I’Esprit sert & exprimer la nouveauté de I’Eglise, le caractére sui generis
de son essence et de son organisation. S’il y a en emprunt de certains termes —
I'Eglise = corps de Christ, I'Esprit = réalité, substance céleste — a4 la pensée
gnostique a ses débuts, la pensée chrétienne s’en dégage promptement, en
faisant dépendre I'Esprit de 1'événement historique de Jésus-Christ venu en
chair, mort et ressuscité. Or le gnosticisme n’a que faire de ’histoire, et demeure
individualiste dans son essence. '

Dans la seconde partie de sa brochure, M. Schweizer examine la relation
entre I'Eglise du Nouveau Testament et celle d’aujourd’hui, ce probléme que
tant d’études récentes n’ont pas encore résolu ; il ne fait, dit-il, que poser a
son tour quelques questions. Peut-on batir I'Eglise sur la vie réelle, la piété,
sans aboutir 4 la gnose ? sur la saine doctrine, sans tomber dans I'orthodoxie
morte ? Il faut plutét partir du culte, a condition que celui-ci soit vraiment
celui de la communauté, et offre une place a la liberté de I'Esprit. Quelques
indications pratiques dans ce sens terminent cette dense et suggestive étude,

Francis BAuDRAZ.



BIBLIOGRAPHIE 209

PuiLipPE-H. MENOUD : La vie de I’Eglise naissante. Neuchatel-Paris,
Delachaux et Niestlé, 1952, 53 p. Cahiers théologiques, 3I.

Sous ce titre, et selon le plan suggéré par Actes 2 : 42, le professeur Menoud
expose les quatre persévérances de I'Eglise: 'enseignement apostolique, la
communion fraternelle, la fraction du pain, la priére. I1 y montre non seulement
les traits du christianisme primitif, mais les marques distinctives, normatives,
de I'Eglise de tous les temps.

Ce travail est la substance de quatre conférences faites a la Communauté
de Grandchamp, en juillet 1951. Il contient de fort belles pages, et maintes
formules bien frappées, notamment sur la foi, qui est attachement personnel
au Christ et adhésion doctrinale dans une méme démarche ; sur le caracteére
et la valeur de témoignage du « communisme » de I’Eglise primitive ; sur la
signification de «1’écharde dans la chair » dont souffrait I'apétre Paul.

L’auteur renvoie, pour la justification exégétique de son exposé, au com-
mentaire sur les Actes qu’il va publier. On aimerait cependant, sans modifier
le caractere positif et pratique d’une telle étude, rencontrer quelques nuances
et quelques points d’interrogation. Est-il suffisant d’exécuter en quelques
lignes hérésies et schismes ? Peut-on souligner le réalisme eucharistique de
saint Jean sans le situer par rapport au catholicisme romain et au spiritua-
lisme protestant ? Autrement dit: peut-on rejoindre le Nouveau Testament
en faisant abstraction de I'histoire de 1’Eglise, des solutions diverses et contra-
dictoires qu’elle a données aux grandes questions ? On s’étonne d’autre part
de ne voir mentionnée que 1'objectivité de la priere chrétienne ; la priere sub-
jective, pour le pardon des péchés et pour les besoins personnels a pourtant
sa place, et d’abord dans 'oraison dominicale !

Ces quelques réserves montreront a l'auteur l'intérét que nous avons pris
a son travail, qui mérite une attention soutenue.

FraNcis BAUDRAZ.

Saint AUGUSTIN : L’esprit et la lettre. De spiritu et lttera. Texte,
introduction, traduction et notes par Jean-Daniel Burger. Neu-
chatel, H. Messeiller, 1951, 214 p.

Auteur d’un Saint Augustin (1948), M. J.-D. Burger a eu ’heureuse idée
de publier, avec une traduction nouvelle, le De spivitu et littera, dont la paru-
tion, dans la Bibliothéque augustinienne, chez Desclée De Brouwer, n'est vrai-
semblablement pas prochaine.

Le texte de M. Burger est, a peu de chose prés, celui de F. Urba et de J. Zycha
dans le Corpus de Vienne (1913). La division du texte introduite par 1’éditeur
dégage bien les articulations de la pensée augustinienne.

On sait I'importance de ce traité antipélagien sur les rapports de la Loi
et de la Grace, de la Grace et du Libre-Arbitre, qui nous introduit au centre
de la pensée de saint Augustin. De plus, le De spiritu et littera s’enrichit a
nos yeux de l'influence qu’il a exercée, notamment sur Luther, déja avant r515.

MARCEL REYMOND.

14



210 BIBLIOGRAPHIE

METROPOLITE SERAPHIM : L’Eglise orthodoxe. Les dogmes, la liturgie,
la vie spirituelle. Traduit de I'allemand. Paris, Payot, 1952, 233 p.
Bibliothéque historique.

11 existe sur "orthodoxie orientale des ouvrages plus brillants que celui-ci.
Mais nous n’en connaissons guére de plus pénétrant que cette présentation,
faite du dedans, par un haut prélat de I’Eglise orthodoxe, qui vit personnelle-
ment ce qu’il nous dépeint. La spiritualité propre de l'orthodoxie se dégage
clairement, par comparaison avec celle de 1'Occident, que celle-ci soit romaine
ou protestante. C'est dire que nous n’entrons pas toujours et de plain-pied,
sans réserves et sans critique, dans le monde trés particulier oit nous introduit
Yauteur. Mais nous y trouvons a chaque page matiére a réflexion, et 'occasion
‘de rectifier ou compléter nos intuitions et nos conceptions forcément unilaté-
rales de chrétiens occidentaux.

Ce livre met continuellement en relief le caractére eschatologique, et par
consequent contempla.tlf de lorthodox1e son othevworldliness, comme disent
les Anglais. La résurrection et la tra.nsﬁcrurahon sont les dominantes de cette
rehg1on et la theosis ou union divine en est 1'objectif. L' Eglise céleste et I'Eglise |
terrestre y sont inséparablement associées, et le culte réalise par anticipation
la nouvelle création eschatologique. Les icones, unissant étroitement le type
et I'antitype, sont pour les croyants comme une porte ouverte sur le monde
spirituel : elles effacent par leur présence la frontitre entre le ciel et la terre.
‘C’est évidemment sur ce dernier point qu'un Occidental a le plus de peine
a entrer dans la mentalité orthodoxe.

Particuliérement intéressantes sont les pages sur le dogme. L’orthodoxie
comprend les dogmes comme un énoncé d'une expérience de la foi, mais d’une
expérience communautaire, c’est-a-dire dans la communion totale de 1'Eglise.
L’orthodoxie est moins une doctrine qu’'une vie divine communiquée par
I'Incarnation du Logos, et devenue immanente a I'Eglise.

Une cinquantaine de pages sont consacrées a la spiritualité monastique
russe si attachante, et que 'auteur analyse avec finesse et profondeur. 11 nous en
livre un exemple concret dans une biographie abrégée du célébre saint Séraphin
de Sarow, que complétent les biographies de quelques sfarefz connus. Le livre
se termine abruptement sur ces quelques « vies de saints», qui tiennent lieu
de conclusion. Ajoutons que le c6té historique n’est pas négligé, notamment
au sujet du conflit qui aboutit 4 la rupture entre Rome et Constantinople.
Les Eglises orientales séparées de Byzance et de Moscou font aussi 1'objet

\ .
d’exposés succincts. RICHARD PAQUIER.

ANDRE HAVYEN, S. J.: Saint Thomas d’Aquin et la vie de U'Eglise.
Publications universitaires de Louvain, 1952, 105 p.

Riche petit livre tout tendu vers le dépassement d’'un thomisme scolaire
et dogmatique. Le XIIIe sidcle marque le moment de rencontre « d'une vie
religieuse qui commence de se penser elle-méme » et d’Aristote qui vient moins
bousculer l'augustinisme que lui apporter précisément ce a quoi il aspire : en
effet, il lui fallait, pour s’achever, « la médiation de la science ». Aristotéliciens
radicaux (averroistes comme Siger) ou néo-augustiniens étaient également
impuissants a cet égard et se résignaient soit ¢ & une science sans vie» soit
«a une vie coupée de la science ».



BIBLIOGRAPHIE 211

Sa.mt Thomas passe des « confessions» & la «science de Dieu» et réussit
grace A linstrument de aristotélisme A réfléchir la vie de 'Eglise tout en la
vivant intensément. Il n’avait pas 4 choisir entre Platon et Aristote, mais
entre deux conceptions de la théologie, I'une quéte personnelle de Dieu, l'antre
“visant A4 comprendre «scientifiquement» la vérité de I’Ecriture. Il s’agissait
d’éviter I’écueil double d’une théologie dissipée en connaissance abstraite et
d’une vie chrétienne sans savoir objectif.

Avec une netteté et une force convaincantes, le P. Hayen montre que
_ce «réalisme théologal » exige précisément lui-méme ’autonomie de la philo-
sophie, « car la grice ne peut assumer la nature, méme déchue, qu’en 'achevant,
“en la rendant parfaite comme nature». Le thomisme, par son mouvement
propre, assure l'intégration de la the01001e dans une philosophie scientifique,
et aussi dans la vie de I'Eglise, puisqu’il achéve la connaissance abstraite de
la vérité dans l'exercice concret de la vie religieuse en contact avec la Personne
historigue du Christ. La théologie ne consiste plus dans le « retour & Dieun »
du platonisme et de laugustinisme, mais dans «le passage de l'abstrait au

concret ». PierrRE THEVENAZ.

GOTTFRIED W. LOCHER : Die Theologie Huldrych Zwingli im Lichte
seiner Christologie. 1. Teil: Die Gotteslehre. Ziirich, Zwingli-
Verlag, 1952, 178 p.

M. Gottfried W. Locher nous présente la premiére partie d’'une défense et
illustration de la théologie de Zwingli. Illustration remarquable, d’ailleurs.
A une connaissance exhaustive de son auteur, M. Locher ajoute une sympathie
assez vive pour nous faire sentir, sinon penser, avec Zwingli, et discerner dans
ses paroles plus que les mots: le « Klang » le ton qui fait la musique. Ilus-
tration encore en ceci, que le réformateur nous est offert dans son ceuvre,
ordonnée et systématisée sans doute, mais non voilée derriére les commentaires.
Le livre est presque tout entier judicieuse citation, pour la plus grande joie
de ceux qui aiment le vieux zurichois !

Mais M. Locher se fait encore le défenseur de ce Zwingli qu’il s’entend
a nous faire aimer, et dont il pense qu’il a trop bonne presse dans un certain
libéralisme, et qu’il est oublié¢ ou suspecté bien a tort par une certaine ortho-
doxie. L’argument est le suivant : Zwingli est d’abord préoccupé par la nécessité
du témoignage chrétien. Mais ce témoignage doit étre rendu dans les cadres
d’un langage et d’une doctrine. Or, si Zwingli reste fidéle & la doctrine la plus
orthodoxe, il I'exprime librement dans le langage qui lui semble le plus actuel,
celui de 'humanisme. Il se sert hardiment de tout ce qui, chrétien ou paien
d’invention, lui semble exprimer un aspect de la vérité, lisez : de la doctrine
orthodoxe, et il fonde sa liberté sur la certitude on il est, que tout ce qui est
vrai vient nécessairement de Dieu.

M. Locher, qui a brillamment montré comment tout cet effort gravite
autour du témoignage rendu au seul Jésus-Christ, et dans I'orthodoxie trinitaire,
estime « harmlos », inoffensives, les audaces formelles du réformateur de Zurich.

Si nous acceptons sa thése, que le témoignage présuppose nécessairement
une christologie dogmatique, impliquant elle-méme 1’existence préalable d’une
théologie compléte et systématisée (dans ce cas : la théologie trinitaire), la these
de M. Locher se soutient. En effet, si nous possédons en un point (ici: la christo-
logie trinitaire) la vérité objectivée, fixée en dogme, nous avons un critére
qui nous permet de séparer la vérité de l'erreur, et d’accepter ce qui est vrai,



212 BIBLIOGRAPHIE

quelle qu’en soit la provenance. Et c’est ce que fait Zwingli. On ne saurait le
bldmer d’accepter tous les éléments de vérité qu’il découvre, au lieu de s’en
tenir & un strict biblicisme verbal. Mais le probléme est ailleurs, et c’est cette
liberté de Zwingli qui nous y rend attentifs, alors qu’il risquait de nous échapper
dans I'ccuvre d’un Luther ou d’un Calvin.

Le témoignage est-il dogmatique par essence ? Existe-t-il un dogme,
extrait du kérygma, qui pourrait prétendre & exprimer la vérité en soi, et se
poser en critére de vérité ? Ce probléme est posé par toute théologie systé-
matique et dogmatique. Sa solution n’est pas forcément «inoffensive », et de
bonnes intentions ne rachétent pas tout.

Nous devons étre reconnaissants a Zwingli et a M. Locher de nous rappeler
le probléme, l'un par son audace, l'autre par la candeur de son exposé. Et
nous accorderons volontiers & M. Locher que, pour Zwingli comme pour tous,
ce qui compte, c’est le témoignage rendu a Dieu et accepté par lui. « Hominum

confusione et Dei providentia ecclesia regitur ». Drenum CRRnE

Fritz TANNER : Die Ehe vm Pietismus. Ziirich, Zwingli-Verlag, 1952,
242 Da

M. Tanner nous présente une fresque de la pensée piétiste sur le mariage,
illustrée dans la pratique d’individus et de communautés exemplaires. Son
enquéte s’étend de prophétes et de conventicules séparatistes comme Bohme,
Gichtel et ses disciples, Labadie et sa communauté, aux représentants du
piétisme classique, restés avec Spener dans 1'Eglise traditionnelle. Le centre
de l'ouvrage est constitué par une étude fouillée de la pensée et de la morale
conjugale de Zinzendorf et des premitres communautés moraves.

Nous ne saurions entrer ici dans le détail de ces études. Qu’il nous suffise
de dire qu’elles sont présentées de fagon trés vivante, et que l'auteur s’entend
a4 nous intéresser, comme il semble avoir le don de se mettre tout entier a
la place de ceux dont il nous parle.

A premiére vue, les cogitations des piétistes et des séparatistes d’antan
peuvent sembler lointaines et singuliérement dépassées par la pensée moderne,
surtout s’il s’agit du mariage et des problémes sexuels. Nous avons eu Freud
depuis | Cependant, en un temps ou I'Eglise s’essaie a répondre, dans ce do-
maine, avec plus de netteté et de franchise, avec moins de fausse pudeur aussi
qu’en un passé récent, aux questions des fidéles sur ces problemes délicats,
en un temps ot les découvertes de la psychologie et un certain renouvellement
théologique permettent 'espoir de solutions nouvelles, ce livre n’est pas superflu.

Il montre combien les vieux mythes et les vieux rites: 1androgyne
paradisiaque, la chasteté angélique, le mariage divin, Erds et Psyché, pour
n’en citer que quelques-uns, ont la vie dure et combien ils sont habiles a se
cacher, pour mieux agir, dans les vétements d’une pensée qui se veut tout
entiére au service de Dieu. Les formes bizarres de l'expression ne doivent
pas nous faire illusion. Si la forme change, les tendances demeurent et 1’Eglise
d’anjourd’hui n’est pas composée d’hommes tres différents de ceux des siécles
passés.

Sile livre de M. Tanner nous montre avant tout le danger qu’il v a a refuser
la condition humaine, il nous rappelle aussi qu’il ne suffit pas d'un mythe nou-
veau ou d’un moralisme, étroit ou relaché, pour restaurer la communauté
humaine dans sa forme la plus simple et la plus difficile & la fois, le mariage

chrétien. PierreE GANDER,



BIBLIOGRAPHIE 213

HuMBERT Bouksst, O. P.: Le Sauveur du monde. 1. La place du
Christ dans le plan de Dieu. Chambéry-Leysse, Collége théologique
domlmcam 1951, 317 p- Collection « Doctrina sacra», I'V.

L’auteur cherche & montrer dans ce volume, le premier paru d’une vaste
dogmatique de langue francaise, que saint Thomas en plein accord avec la
tradition patristique et biblique a mis en vive lumiére le caractére essentielle-
ment rédempteur de I'Incarnation. Pour ce faire, il commente en se référant
a la littérature patristique et biblique, la premiere question de la troisiéme
partie de la Somme théologique de saint Thomas.

Cette question traite de la convenance de I'Incarnation dans son essence
absolue, dans son rapport avec le péché et comme courcnnement de 'univers.
Thomistes et scotistes se séparent sur le probléme des motifs de I’Incarnation :
les premiers avec la tradition et I'Ecriture établissent une relation étroite
entre le péché et la chute de I'homme d’une part, la volonté rédemptrice et
PIncarnation d’autre part. Une note sur la position de Duns Scot éclaire ce
probleme partlcuherement délicat : on ne peut déduire I'Incarnation de la
nature de Dieu comme si elle en était I’effet nécessaire (comme le pense Duns
Scot), puisqu’elle est un acte libre et imprévisible de 'amour, de la sagesse
et de la puissance divines, comme le montre saint Thomas. Les Péres ont
mis l'accent eux aussi sur la signification rédemptrice de I'Incarnation ; le
R. P. Lemoine le prouve dans un appendice riche de substance contre le R. P.
Chrysostome, capucin.

L’intérét de cet ouvrage consiste dans la méthode, qui éclaire la pensée
de saint Thomas a l'aide des textes des Pé¢res (saint Athanase et saint Irénée
surtout) trés largement cités. I1 y a dans ces pages une mine abondante de
renseignements patristiques directement utilisables. Ensuite, l'auteur en
s’'inspirant de saint Irénée montre comment I'Incarnation « récapitule » I'ordre
naturel et Pordre surnaturel avec leurs incidences sur la destinée de 'homme,
ce qui donne a la dogmatique son caractére christocentrique. Cette intention
et les principes théologiques qu’elle implique nous semblent trés féconds en
ce qu’ils ne séparent pas l'anthropologie (ici, la divinisation de 'homme et
son désir de voir Dieu) et la théologie (ici, la Providence et la destinée naturelle
et surnaturelle de 'homme). Enfin, le fait d’insérer les problémes étudiés dans
la trame du retour de I’ame & Dieu et par conséquent dans I'histoire du salut
réjouit le théologien réformé ; ne lit-on pas sous la plume du R. P. Bouéssé :
« Nous avons multiplié les citations de I'étude de O. Cullmann (Chvist et le
temps). Elles montrent a quel point saint Thomas situe sa théologie des con-
venances de l'Incarnation dans I'histoire du salut; fidélité a la Bible, a la
prédication primitive et aux Péres de I'Eglise » (p. 99).

Les historiens de saint Thomas critiqueront peut-étre un tel rapproche-
ment ; les théologiens réformés rappelleront que la conception du temps qu’im-
plique I'histoire du salut selon les vues de Cullmann, ne peut se retrouver
sans contradiction dans la pensée aristotélicienne de saint Thomas. Malgré
ses lacunes d’information — 4 part Cullmann, aucun auteur protestant n’est
cité —cet ouvrage peut étre un utile instrument de travail méme pour le sys-
tématicien réformé a cause de la richesse de sa documentation patristique
et de ses apergus dogmatiques.

GABRIEL WIDMER.



214 BIBLIOGRAPHIE

Le Seigneur passe dans son peuple. Initiation au Mystére de Paques,
par R. PoermaN, T. MAERTENS, R. WAELKENS, P. RANWEZ.
Bruxelles-Bruges, Editions Lumen Vitae et Abbaye de Saint-
André, 1952, 139 p. Cahiers de la Roseraie, 1.

C’est un petit livre, mais d'une grande valeur. Les auteurs, prétres et
religieux belges, sont des témoins du renouveau biblique, patristique et litur-
gique qui se manifeste dans une notable fraction de I'Eglise romaine. Leur
ambition est de ramener la piété populaire aux sources vives de la Révélation
biblique, et plus particuliétrement, dans le présent opuscule, de trouver un
point d’accrochage entre la psychologie des gargons adolescents et le sens
profond des événements de la Semaine sainte. Mais I'intérét de ces pages déborde
sensiblement cet objectif particulier. Leur substance doctrinale a de quoi
satisfaire le théologien le plus exigeant. Un premier chapitre, « le dessein pascal
de Dieu », expose la relation entre I'événement de la Paque juive et celui de
la. Pique chrétienne, deux « passages » de la mort & la vie. Suit une évocation
des trois thémes essentiels de l'ancienne liturgie pascale, reliée elle-méme
aux cérémonies baptismales: la nouvelle création, le Paradis retrouvé, et
les épousailles mystiques du Christ et de son Eglise. Il v a 14 des apergus trés
vieux, mais trés neufs aussi, parce qu’oubliés depuis longtemps, et dont notre
catéchése et notre prédication pourraient s’enrichir avec profit.

RicHARD PAQUIER.

ANDRE Marc, S. J.: Dialectique de ['affirmation. Essai de méta-
physique réflexive. Bruxelles, L’Edition universelle; Paris,
Desclée De Brouwer, 1952, 736 p.

Aprés avoir exposé son anthropologie dans sa Psychologie réflexive (cf. le
compte rendu dans cette revue, 1951, III, p. 218), le R. P. Marc ne nous
donne pas seulement dans son nouveau volume un traité d’ontologie, mais
une somme de métaphysique, qui n'est pas un décalque du thomisme enseigné
dans les écoles, mais une interprétation de la pensée de saint Thomas qui
tient compte des courants idéalistes (Kant, Lachelier, Hamelin) et du spiri-
tualisme contemporain (Lavelle, Le Senne, Marcel).

Au lieu de prendre son point de départ dans la notion d’étre, prise dans
un sens abstrait, pour construire ensuite umne philosophie des essences, des
concepts ou des éléments principaux de la représentation selon une méthode
synthétique, notre auteur part de I'Etre tel qu’il se révéle a nous dans sa pléni-
tude concréte, pour en dégager par voie d’analyse une philosophie de 1'acte,
de l'existence et du jugement.

Nous retrouvons dans I'effort du R. P. Marc cette tentative du thomisme
contemporain de se situer par rapport & l'idéalisme constructiviste et aux
philosophies de l'existence, pour défendre une philosophie de la présence et
de laffirmation, qui s’achéve dans une éthique de la personne et une spiri-
tualité fondée sur l'amour.

L’Etre se pose lui-méme comme nécessaire, absolu et vrai; il est acte
intentionnel et intelligible, se diversifiant dans son pouvoir de s’affirmer.
Des qu’il s’affirme, I’Etre pose en lui une opposition : il est un et pourtant
plusieurs. Cette opposition qui en entraine d’autres ne peut étre résolue que
par une théorie de la participation et de la limitation, ¢’est-a-dire de la relation.



BIBLIOGRAPHIE 215

Déja 1'étude des transcendantaux (le vrai, le bien, le beau) nous prouve
Timportance de la relation. La vérité est, par exemple, le rapport entre I'esprit
connaissant et 1'étre, la bonté le rapport entre 'esprit qui se donne et 1’étre.
Notre auteur se résume ainsi: ¢« Le vrai est la connaissance de 1’&tre ; le bien
en est 'attrait ; le beau en est la joie» (p. 238).

La dialectique se poursuit par 1'étude des divisions de I'étre, qui le particu-
larisent. Ces divisions ne se comprennent qu’a l'intérieur d’une conception
analogique de l'étre: ¢« Ni équivoque, ni univoque, 1’étre est un analogue,
c’est-a-dire une idée une, mais qui doit son originalité & la synthése qu’elle
réussit du multiple et de I'un, de l'identique et du divers» (p. 306). L'idée
de I'étre est la proportion entre I’essence et l'existence sur le plan réel comme
sur le plan idéel : elle est la norme supréme de la pensée.

Pour répondre 4 la question de savoir ce qui existe et comment cela existe,
T'analogie entre en jeu et permet de concilier I'un et le multiple, 1'étre et
les étres composés d’acte et de puissance, d’essence et d’existence. Cette com-
position des étres n’est explicable que par la causalité et la finalité, qui rendent
compte des rapports de l'acte et de la puissance. Que doivent étre les étres
pour étre voulus ? L’analyse des catégories de substance, d’individu, de per-
sonne répond a cette question.

La dialectique philosophique étudie donc les rapports généraux qui unissent
I'Etre aux étres composés ; les dialectiques particuliéres ou scientifiques étudient
les rapports constitutifs des étres composés. Pareille dialectique est-elle justi-
fiée, parce qu’elle réussit & former un systéme sans se référer aux dialectiques
particuliéres historiquement constituées 7 En fait, le R. P. Marc fonde sa
dialectique sur les problématiques et les solutions que lui offre I'histoire de
la philosophie. Délaissant 1'observation et l'expérimentation, qui sont les
méthodes propres des dialectiques scientifiques, 'auteur ne recourt soi-disant
qu’a l'analyse ; mais lorsqu’il étudie la notion de mouvement, par exemple,
ne recourt-il pas aux données du sens commun que nous exprimons 3 l'aide
d’un langage verbal — et non mathématique — donc & l'expérience immé-
diate ?

Ainsi la question de la possibilité et de Ia 1égitimité d'une telle dialectique
se pose aprés la lecture du savant ouvrage du R. P. Marc comme apres la
lecture du célébre Essai d’Hamelin sur Les éléments principaunx de la vepré-
sentation. Nul doute cependant que I'expérience religieuse et spirituelle de
la générosité de I'étre vivifie cette dialectique, inspirée d’un thomisme rajeuni
et contribue a promouvoir a la suite de l'ccuvre d’un Blondel, d’un Maréchal,
une métaphysique dégagée de ses cadres scolaires et intellectualistes.

GABRIEL WIDMER.

PiErrRE FONTAN : Adhésion et dépassement. Louvain, E. Nauwe-
laerts, 1952, 122 p. Préface d’Aimé Forest.

L’idéalisme phénoméniste explique la connaissance a l'aide de la notion
de relation, le positivisme la réduit & 1'énoncé d’un fait, certains penseurs
contemporains y voient un moyen de sortir de l'inquiétude que nous éprou-
vons au moment olt nous souffrons de la distance qui nous sépare de 1'étre.
1’abbé Fontan montre les insuffisances de ces solutions: on ne peut rendre



216 BIBLIOGRAPHIE

compte de la connaissance qu'en y découvrant un mouvement par lequel
nous adhérons a I'étre. Dans une philosophie de 'acte et & la lumiére d’une
méthode d’intériorité, la connaissance et I'amour sont inséparables.

L’étre, que nous accueillons en nous-mémes, donne un sens a notre con-
naissance, une valeur a notre activité. Il limite le sujet dans sa phénoménalité,
mais il le rend capable d’infini en I'ouvrant sur autrui et sur Dieu. Mon acte
d’adhésion en tant qu’acte de dépassement de ma finitude me fait entrer dans
la communion de Dieu, sans lequel je ne pourrais ni adhérer a I'étre, ni me
dépasser moi-méme. Les preuves de Dieu ne s’appuient pas sur 1'analyse d'une
essence abstraitement considérée, mais sur l'éclaircissement de mon adhésion

intellectuelle et de mon engagement spirituel.

L’auteur applique ces principes a ce qu’il appelle «le paradoxe du mal»,
qui est a la fois privation et corruption de I'étre et qui peut étre dépassé par
I’acte spirituel qui le reconnait a la clarté d’un bien entrevu. Dans I'expérience
religieuse, qui se situe au dela de tout pessimisme et de tout optimisme, le
mal témoigne de Dieu, au moment ou il est assumé.

Ce petit ouvrage trés dense apporte sa contribution originale au renouveau
de la pensée catholique, ot métaphysique et spiritualité s’articulent étroite-
ment comme dans l'augustinisme.

GABRIEL WIDMER.

JAcQUEs MARITAIN : Neuf legons sur les notions premiéres de la phi-
losophie morale. Paris, Téqui, 1951, 194 p.

C’est la présentation francaise de la premiére partie du cours professé
par M. Maritain & 1I'Université de Princeton, New Jersey, U.S. A., depuis
quatre ans. Dans la premiére lecon, outre I'admirable mise en pages des prin-
cipales doctrines contemporaines sur 'éthique, o1 sont opposées la philosophie
traditionnelle et celle de Kant et des postkantiens, il faut noter la part treés
importante que l'auteur accorde A la sociologie tout en démasquant le vice
du sociologisme. Aux legons 2, 3 et 4 est abordé le probléme capital des juge-
ments de valeur, de leur importance et de leur certitude. Il y a l& des vues
originales concernant le rapport de l'ordre esthétique et moral avec I'ordre
universel, ainsi que la notion d’acte gratuit. La cinqui¢me lecon expose I'ori-
ginalité irréductible du fait moral & propos du sentiment de I’obligation morale,
le rapport de I'obligation et du bonheur, et esquisse une sociclogie de la fin
derniére. Aux legons 6, 7 et 8 sont étudiés la notion de norme, les différents
sens du mot norme (norme-pilote, norme-précepte, norme-contrainte), les
notions de droit et de devoir, avec une remarquable digression sur la prohi-
‘bition de l'inceste ; enfin les notions de droit et de faute, avec une vue sur la
faute tragique ot est opposé au monde tragique des Grecs celui qui connait
la Rédemption, et une vue sur la conscience invinciblement erronée. La neu-
vieéme legon analyse la notion de sanction, écartant deux notions partiellement
vraies, mais qui négligent 1'essentiel, la sanction chatiment exemple pour les
autres et la sanction moyen d’éducation, pour arriver & une notion pléniere
ou est reprise mais dépassée la théorie indienne du karma.

EMILIE ZuMm BrRUNN.



BIBLIOGRAPHIE 217

RoGER AUBERT : Problémes de U'unité chrétienne. Editions de Cheve-
togne, 1953, 123 p. Collection Irenikon.

Cet opuscule, destiné a orienter le public catholique romain sur les Eglises
non romaines et sur leurs tentatives d’union, est rédigé dans un esprit objectif
et irénique. On y respire la nostalgie de I'unité chrétienne. On peut contester
telle donnée ou telle appréciation de détail, et le caractére forcément un pen
sommaire du tableau d’ensemble du protestantisme. On peut aussi regretter
le refus, officiellement commandé, de reconnaitre qu’il puisse manquer a I'Eglise
romaine quelque chose d’essentiel, ou que les autres confessions puissent lui
apporter d’importants éléments qui lui manquent. Cependant, dans I'’ensemble,
ce livre est un signe de l'esprit nouveau qui souffle actuellement sur la chré-
tienté. 11 est complété, en appendice, d’un compte-rendu détaillé, et commenté
avec bienveillance et sagacité, de la récente conférence de Lund.

RicuarRD PAQUIER.

Tolérance et communauté humaine (Chrétiens dans un monde divisé),
par R. AuBEgRT, L. BoUuYER, L. CERFAUX, YVES CONGAR, A. DON-
DEYNE, A. LEonNArD, J. MassoN, A. Moritor, B. OLIVIER,
H.-D. RoBERT. Paris-Tournai, Casterman, 1952, 245 p. Cahiers
de I'Actualité religieuse.

Ce volume réunit divers rapports présentés a une Rencontre doctrinale
de théologiens catholiques francais. Le théme en est singuliérement actuel
face aux totalitarismes de droite et de gauche de notre époque, qui mettent
en cause les droits de la personne humaine. De par ses revendications a 'exclu-
sive vérité dans le domaine de la foi, I'Eglise romaine se trouve dans une posi-
tion délicate sur ce point, et il y a une apparente antinomie entre les prétentions
qu’elle émet et la tolérance dont elle réclame elle-méme le bénéfice. C'est &
résoudre cette contradiction que s’attachent les collaborateurs de 1'ouvrage.
Ils y réussissent en principe, semble-t-il. Plusieurs énoncent des vues larges
et neuves. Le probleme du « pluralisme », c’est-a-dire la cohabitation et I'éven-
tuelle collaboration d’idéologies différentes a l'intérieur du méme cadre social,
est clairement posé. Un apergu intéressant, et assez neuf, croyons-nous, est
donné de l'attitude des Péres de I'Eglise au sujet des relations des chrétiens
avec les juifs et les paiens. Mais le livre ne s’attarde pas i des témoignages
qui sont en fonction d’une situation histerique périmée. Un important chapitre
est consacré aux documents pontificaux du 19® siécle qui condamnent une
certaine tolérance et un certain libéralisme, notamment au célébre Syllabus.
Ils sont replacés dans leur contexte historique, ol ils retrouvent leur véri-
table portée, qui est relative et limitée. Mais 1'exposé le plus original et Ie
plus éclairant me parait étre celui du P. Léonard sur la liberté de la foi et
la tolérance civile. La nature de la foi y est élucidée d’'une maniére qui ne laisse
rien a désirer du point de vue biblique : don et griace de Dieu, librement donnée,
elle est recue dans la liberté de 'homme. « Or 'intolérance comporte une volonté



218 BIBLIOGRAPHIE

de substituer notre influence a la liberté de Dieu, notre initiative i la sienne »
(p.-134). La liberté religieuse, sur le plan civil, découle donc nécessairement
du principe de la liberté de la foi. Notre époque se caractérise par la person-
nalisation progressive de toutes les consciences humaines. La coercition spiri-
tuelle est donc moins possible que jamais, et I’Etat ne saurait imposer une
foi, fiit-ce la foi chrétienne, a qui s’y refuse. Le Corpus christianum est un
réve périmé, et la laicité de I'Etat est requise par la situation de fait. Mais
laicité ne signifie pas laicisme, c’est-a-dire intolérance antireligieuse. Disons
en conclusion que ce livre devrait étre médité attentivement par quiconque
se préoccupe du probléme des minorités religieuses opprimées : il nous fournit
les principes d’un «libéralisme » chrétien qui ne sacrifie rien, pour autant,
des droits de la Vérité de Dieu, laquelle ne saurait étre mise sur pied d’égalité

avec l'erreur.
RicHARD PAQUIER.

Magie des extrémes. ALBERT BEGUIN, GEORGES BURAUD, Pére BRUNO
de Jésus-Marie, SALVADOR Dari, Frangols Daumas, ETIENNE
DE GREEFF, ANDRE DERUMAUX, JEAN Mouton, Pere PHILIPPE
de la Trinité ont collaboré & cet ouvrage de la trente et uniéme
année des Efudes carmélitaines, achevé d’'imprimer le I0 juin
1952, a Bruges, par Desclée De Brouwer, 225 p.

On cherche une intention commune a cet amalgame de monographies
dont quelques-unes sont trés remarquables. Je n’en vois pas d’autre que le
souci de rendre assimilable pour des intellectuels catholiques le dogme de
I’Assomption récemment défini par Pie XII. Cela me semble indiqué dans ce
propos liminaire : « Sans révolution théologique, le pape, ultime scrutateur
de la Révélation, est & méme de certifier un fait que I'histoire ne livre pas et
de I'amener & incandescence dans les cieux dogmatiques. Catholiques, nous
ne sommes pas contraints d’admettre des dogmes impensables, ou mal
fondés, sous peine de péché mortel et d’enfer éternel. Nous sommes amenés
a progresser dans l'orbite de Dieu pour la plus grande satisfaction de notre
psychologie et de notre foi. La nature s’éléve, se déplace en se transfigurant
vers le Christ-Soleil, griace a la chiquenaude de la promulgation dogmatique. »

C’est ainsi que Salvador Dali, parvenu au plan d’une mystique nucléaire,
pourra désormais dessiner électromns, protons, mescons, pi-mesons et méme la
novissime « glu cosmique» et sera outillé pour représenter 1’Assomption de
la Vierge en style mystico-corpusculaire.

Il faudrait pouvoir s’arréter longuement a la seule dissertation proprement
théologique de ce trés riche recueil, & Varticle Certitude de I’ Assomption par
lequel le Pere Philippe de la Trinité s’efforce de réfuter la forte étude de Max
Thurian publiée dans la revue Verbum cavo (premier trimestre 1951) sur le
nouveau dogme. L’auteur catholique convient que le faif de 1'Assomption
n’est pas donné explicitement par I’Ecriture ni par l'histoire, mais il affirme
que ce dogme est dans la logique méme de l'Ecriture. Cette affirmation nous
parait contestable, mais nous admettons wvolontiers que toutes les préroga-
tives du Christ peuvent étre transmises 4 Marie « par logique affective», si
T'on adopte la formule du concile d’Ephese : ¢« Marie, mére de Dieu (theotokos)».
Quoi qu’il en soit, pour un catholique, il appartient au pape d’en décider.



BIBLIOGRAPHIE 219

IS

Un miracle attribué par de vieilles chroniques A une statue de la « Vierge
accouchée », de Bourbourg en Flandre, fournit au Pére Bruno l'occasion de
faire 1'éloge des mythes contre lesquels il est vain de s’insurger parce qu'’ils
sont, selon Jung, des archétypes issus des profondeurs de l’inconscient.

Ces deux derniers articles sont I'aboutissement de l'ouvrage, mais plu-
sieurs autres essais sont en eux-mémes des contributions précieuses a 1'histoire
de la pensée ou de la religion, a la psychologie du mysticisme ou de Vart.
Sous le titre L’enfer dans la condition humaine, le DT Etienne de Greeff évoque
en termes saisissants 1’'angoisse de Lucréce, la nausée de Sartre, l'étranger de
Camus, la moira de Julien Green, et les pauvres remeédes proposés par la
« psychanalyse pour tous». Jean Mouton signale le besoin de pavoxysme dans
la peinture moderne et Salvador Dali apporte son témoignage. George Buraud
signale les Magies de Uésotévisme mnouvear dans l'art surréaliste, 1'existentia-
lisme, I'érotique du cinéma et de la littérature, le roman policier, la psycha-
nalyse, la radiesthésie et toutes les formes de 1'occultisme. André Dérumaux
analyse le Godt de Pexcessif dans ses déviations religieuses chez quelques ado-
lescents. L'amour de la vie et le sens du divin dans I Egypte ancienne par Fran-
¢ois Daumas est une belle contribution de spécialiste, ol sont présentés des
textes émouvants qui suggérent de nombreux rapprochements avec les textes
bibliques. Aprés un bref témoignage d’Albert Béguin sur UInde, captive du
sacré, le Pére Bruno traite de Mystique hindoue et mystique chvétienne. Ascen-
sion vertigineuse ! Pour le théologien catholique, I'hindouisme ne peut offrir
qu’'une mystique « naturelle », mais cette mystique n’est pas moins ouverte a
la grice surnaturelle et & une «source christique masquée», si bien qu’elle
rejoint sainte Thérese et, plus haut encore, saint Jean de la Croix au sommet
du Carmel.

Quelques photographies hors texte ajoutent a la valeur documentaire de
ce beau livre.

VicTorR BARONI

ErNEST d’ASTER : Histotre de la philosophie. Traduit par Marcel
Belvianes. Paris, Payot, 1052, 399 p.

Bonne histoire de la philosophie scandaleusement massacrée par la tra-
duction et rendue proprement inintelligible, donc inutilisable. Exemples :
« Pour Aristote, il y a une image — l'image — le phénomeéne qui est au principe
de tout, et c’est par analogie avec cette image qu’il congoit tous les événe-
ments et tous les actes, c’est elle qu’il apergoit, comme la forme premiére...»
(p. 88). Les trois fameunses questions de Kant dans les Proldgomeénes (wie
ist... moglich ?) deviennent sous la plume du traducteur : « Comme les mathé-
matiques, comme les sciences physiques, la métaphysique est-elle possible ? »
{p. 258). Les ¢ intendierte Objekte » de Husserl sont traduits par ¢ les objets
qui tendent a, qui dirigent », et la « Wesensschau » par «considération intuitive»
{p. 353-354). Cela passe décidément toute mesure !

Pierre THEVENAZ.



220 BIBLIOGRAPHIE

ANDRE RiIVviER: Un emploi archaique de I'analogie chez Héraclite
et Thucydide. Lausanne, F. Rouge, 1952, 68 p. Collection des
Etudes de Lettres.

Ce petit volume réunit deux études destinées primitivement a paraitre
en revue et séparément. Elles ne sont pas sans lien cependant puisqu’elles
traitent toutes deux d’un certain mode de connaissance par analogie chez
les Grecs.

Le premier article, consacré au fragment 1z d’Héraclite, intéresse tout
spécialement le philosophe, car il apporte une contribution importante au
débat engagé autour du probléme fameux de la ¢« Flusslehre». (M. Rivier
préfére cette formule allemande a l'expression frangaise : flux universel, qui
préjuge du sens donné a la doctrine). Le fragment moTaopoiot Toi0v avToiov
¢uBafvouay étepa kal €tepa Udarta émppel (22 B 12 Diels) est aujourd’hui
le seul vestige de cette doctrine qui remonte peut-étre a Héraclite lui-méme.
M. Rivier s’efforce de démontrer que le participe éupaivouowv est une inter-
polation et doit étre retranché, ce qui modific sensiblement le sens et la portée
philosophique du texte. Les arguments de I'auteur peuvent se résumer ainsi :

1° La construction grecque est équivoque, Toioiv altoiciv pouvant se
rapporter aussi bien a ¢uBaivouow qu’a motopolci. De plus la juxtaposition
de quatre datifs qui ne forment pas une unité syntaxique est peu naturelle
et contraste avec le langage extrémement élaboré des autres fragments.

20 Le début du fragment 12 est construit sur Popposition 6 adtdg - étepa
et s’ajoute aux exemples donnés par Héraclite pour illustrer la loi de l'union
des contraires. Mais le participe éuBaivouotv introduit un élément de déséqui-
libre : « L’opposition n’est pas envisagée en elle-méme, & I'ceuvre dans le monde
des phénomenes, mais en tant que ressentie par un sujet dans la perception
de qui elle a pris corps» (p. 14). Cette distinction du sujet et de l'objet est
inattendue dans un fragment d’Héraclite.

3° La deuxiéme partie du fragment: xol wuxol & dmo Thv Gyphyv
gvoumvror fait ressortir qu’il s’agit d'une comparaison entre les Ames et
les fleuves selon un rapport de proportion qui unit quatre termes, deux a deux.
Il n’y a pas place ici pour éuBaivouciv qui se présente comme un corps étranger.

La corruption subie par le texte s’explique aisément. Héraclite voulait
mettre en lumiére un caractére nouveau et essentiel a la nature de I’ame. Pour
cela, il use d’une analogie : le rapport qui associe I'ean aux fleuves qu’elle ali-
mente unit aussi les dmes au sang et aux humeurs dont elles sont une exhalaison.
Au Ve siécle, sous l'influence des controverses introduites par l'école éléate
sur I'étre et le devenir, les descendants spirituels d'Héraclite cherchérent
dans l'ceuvre de leur maitre des textes adaptés aux disputes du moment. Ainsi
naquit probablement la théorie de la « Flusslehre», attribuée a Héraclite
d’abord par Platon, puis par Aristote. En fait, cette doctrine suppose la dis-
tinction du sujet et de 'objet qui n’a jamais été explicitée par la pensée archai-
que. M. Rivier conclut donc au rejet du participe éuaivouoiy qu’il considére
comme une insertion délibérée et tardive destinée & harmoniser le texte avec
I'interprétation recue de la pensée d’Héraclite.

Ce sec résumé donne une idée trés imparfaite de I'intérét et de la richesse
de cette étude de M. Rivier, qui fournit un bel exemple du considérable renou-
vellement que la recherche philologique peut apporter a notre connaissance
des philosophes présocratiques. Il faut dire cependant que sa démonstration



BIBLIOGRAPHIE 221

ne nous a pas paru absolument convaincante. On peut admettre sa thése
générale qu'Héraclite n'est pas le philosophe du flux universel sans étre obligé
pour cela de conclure & l'interpolation d’éupatvouciv. Etant donné le peu
qui nous reste d’Héraclite, les arguments tirés du style ne sauraient étre
décisifs, d’autant plus que les Anciens déja I’avaient surnommé I’Obscur. Cet
euBaivouoty, attesté par Platon et par Aristote, n’est-il pas permis de le con-
server a Héraclite, mais sans la résonance qu’on lui donnera plus tard, quand
il s’agira de chercher au texte du vieux maitre un sens plus conforme aux
préoccupations philosophiques contemporames ?

Le deuxiéme article est intitulé é&piotog emac'mg, d’aprés D'épithéte
bien connue donnée par Thucydide a Thémistocle. A 'aide de nombreux textes
allant d’'Homere & Thucydide, M. Rivier montre que e€ikdZerv désigne un
mode de connaissance fondamental de la pensée archaique, qui consiste a
définir un objet inconnu (plus précisément : qui échappe au témoignage des
sens) en vertu de sa ressemblance avec un objet connu qui fait image. Seule
varie, d'Hérodote a Thucydide, 1'étendue du champ d’application dévolu
4 ce mode de connaissance. Il diminue au fur et & mesure que grandit le souci
d’un savoir fondé sur les faits. Mais Thucydide n’'hésite pas a recourir a ce
procédé, quand il s’agit d’exposer des événements trés reculés sur lesquels il
n’existe pas de documentation positive.

I1 faut savoir gré a M. Rivier de nous donner ce bref mais dense recueil,
ou la recherche philologique ne constitue jamais une fin en soi, mais s'efforce
de nous amemner a une connaissance plus précise de la pensée antique.

JACQUES SULLIGER.

Lettres de Leibniz a Arnauld d’aprées un manuscrit inédit, par GENE-
VIEVE LEwis. Paris, Presses Universitaires de France, 1952, II1 p.

La correspondance entre Leibniz et Arnauld au sujet du Discours de méia-
physigue est célebre. Mais les lettres de Leibniz, telles qu’elles ont été publiées
par Grotefend et Gerhardt, représentent non pas le texte envoyé a Arnauld,
mais celui des minutes corrigées ultérieurement par Leibniz en vue de I'impres-
sion. MWe Léwis, spécialiste du XVIIe siécle, vient de publier pour la premiére
fois le texte regu par Arnauld d’aprés une copie conservée dans les papiers
du célébre docteur, & La Haye. Les originaux de ces lettres ne sont pas connus.
" Cette édition n’est pas une simple transcription de ce texte nouveau.
MUe Léwis le corrige 1a o il est fautif ; elle indique surtout les différences
entre son texte et celui de Hanovre. Nombre de cés différences sont des cor-
rections de style. D’autres concernent le sens méme, soit qu’il s’agisse de pas-
sages entiers jusqu’ici incomnus (p. 39, 46, 60-61, etc.), soit que les lettres
recues par Arnauld reléevent des lacunes par rapport au texte déja publié
(par exemple, p. 53, 59, 65, etc.). Cette comparaison des rédactions est fruc-
tueuse : c¢’est ainsi qu'on observe, dans la lettre du g octobre 1687, le rem-
placement systématique sur les minutes de Hanovre de « forme substantielle »
par ¢ entéléchie ». Comme dit M!e Léwis, son travail permet d’étudier, dans
les nuances méme de sa composition remaniée, une des plus riches expressions
de la pensée de Leibniz.



222 BIBLIOGRAPHIE

De plus, M!e Léwis améliore sur plusieurs points le texte de Grotefend
et de Gerhardt (v. p. 20, note 5). Si I'on ajoute qu’elle supplée a l'absence
des réponses d’Arnauld par une introduction étoffée et des notes, on sera
fondé 4 dire que son édition apporte un instrument de travail précieux a 'érudit

comme a I'étudiant.
FERNAND BRUNNER.

Siren Kierkegaard, Bidrag til en Bibliografi (Contributions towards
a bibliography), par E. ORTMANN NIELSEN et NiELS THULSTRUP.
Kebenhavn, Ejnar Munksgaard, 1951, 96 p.

Bibliographie kierkegaardienne imposante (pas moins de 674 titres allant
de 1841 & 1950). Mais les principes qui ont guidé la composition de ce recueil
en restreignent singuliérement l'utilité : il ne reléve « que ce qui est accessible
dans les bibliothéques danoises » (et pourtant on n’y trouve pas la liste des
éditions originales) ; des traductiomns, ne sont signalés (pourquoi ?) que les
recueils d’extraits. Quant aux travaux sur Kierkegaard, peut-étre ceux en
langues scandinaves sont-ils complets puisque sont cités méme les articles
de journaux de 1940-1949. Mais parmi les travaux étrangers on est choqué
de relever tant de lacunes importantes dont voici quelques-unes notées au
hasard : ni LowitH, Von Hegel bis Nietzsche (1041), ni H. BArRTH, Kierkegaard
der Denker (1926), ni C. FABRO, Introduzione all'esistenzialismo (1943), ni
J. WaHL, Kievkegaard et Job (in « Etre et Penser» 1948). Méme pour un cher-
cheur danois qui voudrait étudier son philosophe national, il sera impossible
de s’appuyer uniquement sur cette « contribution a une bibliographie ». Deux
conditions font une bonne bibliographie: qu’elle soit exacte et compléte.
La premiére seule est remplie, la seconde nullement, et c’est dommage !

PIERRE THEVENAZ.

MARIA-TERESA ANTONELLI : La Metafisica di F. H. Bradley. Milano,
Brocca, 1952, 281 p.

On n’insistera jamais assez sur le role capital que joua & la fin du siécle
dernier le mouvement néo-hégélien dans la formation de la philosophie contem-
poraine des pays anglo-saxons. Mouvement libérateur qui a tiré la pensée
britannique de l'orniere empiriste et qui a suscité la réaction féconde des
pragmatistes et des néo-réalistes, des personnalistes et des anti-intellectualistes.
On ne peut donc pas saisir toute la richesse de l'actuelle pensée anglo-saxonne
si I'on méconnait 'apport de cet idéalisme dont le représentant le plus authen-
tique a été incontestablement Bradley, 1'auteur de Appearance and Reality.

Chose étonnante, une pensée aussi profonde et aussi originale que celle
de Bradley reste encore mal connue, sinon inconnue sur le continent. Nous
accueillons donc favorablement la publication d’un ouvrage de M!!e Maria-Teresa
Antonelli sur La mélaphysique de F.-H. Bradley. Ce livre a le mérite d’exposer
avec clarté l'aspect constructif comme I'aspect négatif de la pensée brad-
leyienne : si Bradley, dans Adppearance and Reality, a pour but d’affirmer
I'unité inclusive et harmonieuse de la totalité absolue, il n’échappe pas



BIBLIOGRAPHIE 223

cependant au dualisme qui existe entre la pensée discursive et la réalité du
sentiv. L'auteur semble s’intéresser moins & l'histoire de la philosophie anglaise
qu'a la métaphysique bradleyienne congue comme un stade de l'idéalisme.
Fideéle a la tradition philosophique italienne, il a étudié Bradley dans le
dessein de « repenser l'idéalisme immanentiste ». Aussi bien s’attache-t-il
davantage A comparer l'idéalisme tel que Bradley 'a exposé dans Appearance
and Reality et celui de Gentile qu’a analyser I’évolution de la pensée bradleyienne
dans son ensemble. Il nous semble donc que cet ouvrage nous aide moins a
connaftre le réle de I'idéalisme bradleyien dans la formation de la philosophie
anglaise contemporaine qu’a situer cet idéalisme par rapport a celui d’Italie.

JEAN PONTMARIN.

LEtoN BRUNSCHVICG : Ecrits philosophiques. Tome 16T : L’ humanisme
de U'Occident — Descartes — Spinoza — Kant. Paris, Presses
Universitaires de France, 1951, 321 p.

Lton BrunscuvICG : De la vraie et de la fausse conversion, suivi de
La querelle de I’athéisme. Paris, Presses Universitaires de France,

1951, 265 P.

Voici réunis ou réimprimés une suite de textes de Brunschvicg dispersés
dans des revues pas toujours accessibles. Dans le premier ouvrage, le plus
précieux des livres posthumes publiés jusqu’ici, nous sommes heureux de
trouver groupées ces amples études sur Descartes, Spinoza et Kant qui valent
par leur pénétration et leur densité bien des livres plus volumineux. Des notices
bibliographiques ajoutées par l'éditeur permettent de retrouver les autres
passages de 'envre de Brunschvicg ot il est question de ces auteurs, et de
reconstituer ainsi le livre sur Descartes ou sur Kant que Brunschvicg n’a jamais
écrit. ‘ ‘

Autant la solidité de ces études d’histoire de la philosophie s’affirme et
résiste 4 I'épreuve du temps, autant les textes sur la philosophie de I'histoire
(les thémes de I'humanisme de 1'Occident, du progrés de la conscience ou des
adges de l'intelligence) ou sur la religion datent déja et s’avérent impuissants
4 animer actuellement un dialogue fécond. ¢« Dieu est Dieu, pour celui-la seul
qui surmonte la tentation de le dégrader afin de l'employer a son service.
Voila ce que j’ai voulu dire quand j’ai parlé d'un Dieu qui n’existe qu’en esprit
et qu’en vérité» (De la vraie..., p. 258). Le probléme est si mal posé qu’on
se meut en plein sophisme : si la « spiritualité véritable » est congue dans 'alter-
native brunschvicgienne de deux attitudes d’esprit, 'une rétrogradant vers
les imaginations mythologiques, l'autre marquant le progrés scientifique,
«Tordre irréversible des ages intellectuels» et «la legon de l'histoire», qui
nous garantit que ce Dieu ne soit pas lui-méme dégradé a sa fagon et « employé
au service » d'une philosophie de I'histoire trés discutable parce que récrite
pour les besoins d’'une certaine cause ? — « L’histoire est complaisante, et
celle de la pensée l'est plus qu'une autre », remarque G. Marcel aprés Gilson
dans l'intéressante discussion sur 1’Athéisme reproduite en fin de volume.

PiERRE THEVENAZ.



224 BIBLIOGRAPHIE

KarL JASPERS: La situation spirituelle de notre époque. Traduit par
Jean Ladriére et Walter Biemel. Paris, Desclée De Brouwer;
Louvain, Nauwelaerts, 1952, 248 p.

KARL JASPERS : La foi philosophique. Traduit par Jeanne Hersch
et Héléne Naef. Paris, Plon, 1953, 247 p.

KARL JAsPERS : Le mal radical chez Kant. Traduit par Jeanne Hersch
(in Deucalion 4 : Le diurne et le nocturne). Neuchatel, La Bacon-
niére, « Etre et Penser», n® 36, 1952, p. 227-252.

KARL JASPERS : Liberté et autorité. Diogéne (Revue internationale des
sciences humaines), n° 1, novembre 1952, p. 9-29. Paris, Gallimard.

KARL JASPERS: Le sens de I'histoire. Traduit par H. Naef et W.
Achtenberg. La Table ronde, n° 64, 65 (et & suivre), avril-mai 1953.

Offener Horizont (Festschrift fiir Karl Jaspers), Minchen, Piper,
1953, 463 P.

JEAN WAHL : La pensée de I existence. Paris, Flammarion, 1951, 290 p.

Devant la quasi-impossibilité de traduire les ceuvres majeures de jaspers
(trop volumineuses), on se rabat sur les multiples opuscules mineurs qui succes-
sivement paraissent en francais sans pourtant permettre au lecteur francais
d'accéder au cceur de la pensée du professeur de Bile. Parmi ces ceuvres (si 'on
met & part son grand Niefzsche), ¢’est bien Die geistige Situation dev Zeit (1931,
5¢ éd. 1949) contemporaine de sa Philosophie (1932), qui compte le plus. Dia-
gnostic pénétrant de notre temps, il garde aujourd’hui toute sa valeur malgré
le cours rapide des événements. Il faut donc saluer l'excellente traduction
publiée dans la belle collection de Nauwelaerts.

Sur la derniere philosophie de Jaspers, en particulier sa « Logique philo-
sophique » intitulée Von der Wahvheit (Miinchen, Piper, 1947), on trouvera
d’intéressantes analyses dans l'ouvrage d’intelligente vulgarisation de Jraw
WaHL : La pensée de Pexistence, qui, aprés une introduction sur Kierkegaard,
est exclusivement consacré & Jaspers (voir surtout la derniére partie sur « La
théorie de la vérité dans la philosophie de Jaspers»).

HeNRI NIEL (« Jaspers et le probleme de la vérité», Critique, 1948, p.
1080-1091) voit une «cassure » dans I'ceuvre de Jaspers et discerne dans la
derniére phase de sa philosophie une fagon moins « laique » d’aborder le théme
de la transcendance et de la « foi» en Dieu.

HeinricH BArTH (¢« Karl Jaspers iiber Glaube und Geschichte », Theo-
logische Zeitschrift, Bile, 1950, p. 434-460) montre que, dans sa conception
de la foi philosophique (Der philosophische Glaube, 1948) et de I'histoire (Vom
Ursprung und Ziel der Geschichie, 1949), Jaspers reprend — paradoxalement —
l'ambition fonciére de l'idéalisme allemand.

MARTIN WERNER (« Existenzphilosophie und Christentum bei Karl Jas-
pers », Schweizerische Theologische Umschau, 1953, p. 21-40) voit (et applaudit)
en Jaspers l'expression la plus caractéristique d'un christianisme libéral.
Enfin une étude de ErNsST MAvER (¢ Philosophie und philosophische Logik



BIBLIOGRAPHIE 225

bei Jaspers», p. 63-72 de la Festschrift citée ci-aprés) met en relief 'impor-
tance de la notion de Umgreifende (« I’englobant » ou, comme dit Wahl, « I'infini
compréhensif ») en allant jusqu’a parler du caractére péridchontologique du
Philosophieven jaspersien.

Une imposante Festschrift est adressée a Jaspers qui féte ses 70 ans et
atteint au terme de son enseignement 3 1'Université de Béle. Outre la tradi-
tionnelle et précieuse bibliographie de son ceuvre entiére, on y trouve des
contributions étendues de philosophie (F. HASHIMOTO : Wesensziige des dstlichen
Denkens ; G. KRUGER : Das Problem dev Auforitdt, qui examine aussi le pro-
bleme chrétien de l'autorité; Pavr Ric®UR: Geschichte der Philosophie als
kontinuierliche Schépfung der Menschheit auf dem Wege der Kommunikation)
et de théologie (O. HAMMELSBECK : Die theologische DBestreitung des philo-
sophischen Glaubens ; H. von CAMPENHAUSEN : Der Kviegsdienst dev Christen
in dev Kivche des Alferfums). D’autres articles se rapportent a la psychopatho-
logie, a la biologie, a la politique et a ’art. Citons enfin 25 pages d'un nouveau
livre A’ORTEGA Y GASSET : Geburt dev Philosophie et méme, en téte du volume,
une traduction d’un chapitre de L’ Homme révolté d’ALBERT Camus! Est-ce

L
? ,
un hommage de l'auteur ou du traducteur ? e T —

FrANCIS JEANSON : La phénoménologie. Paris, Téqui, 1951, 127 P.
Collection « Notre monde ».

Ce petit livre semble promettre en raccourci une orientation sur un courant
philosophique contemporain. Il n’en est malheureusement rien. Il s’agit d'une
«description » de l'attitude personnelle de l'auteur, sous prétexte qu'une
définition objective de la phénoménologie est contradictoire ! — Puis quel-
ques pages meilleures sur la méthode. Enfin quelques formules discutables
lancées plutdt que fondées : la description phénoménoclogique est « une méthode
de subjectivation », ¢ une véritable provocation a4 I'humain »; elle se définit
par « l'intention éthique qui la sous-tend et ’anime ».

PIERRE THEVENAZ.

F. J. J. BUYTENDIJK : Phénoménologie de la rencontre. Texte francais
de Jean Knapp. Bruges-Paris, Desclée De Brouwer, 1952, 59 p.
Textes et études philosophiques.

Le grand psychologue hollandais inaugure la nouvelle collection « Textes
et études philosophiques» par une substantielle étude. Excellent exemple
de psychologie phénoménologique ou « anthropologique » fondée sur «la cons-
cience engagée (Merleau-Ponty) ou I’étre en situation (G. Marcel) ». Trés proche
des travaux de L. Binswanger sur les formes humaines de la communauté
( Grundformen und Evkenntnis wmenschlichen Daseins, 1942), il voit comme
lui dans « la scission du monde en sujet et objet... le cancer de la psychologie ».
I1 analyse la rencontre comme rapport dynamique avec 1'objet « élastique »
chez I’animal, le nourrisson, dans l'imitation, puis dans la rencontre amoureuse
et «la rencontre solennelle ». Mais la rencontre est aussi relation de '’homme
a son corps ; a la suite de Heidegger (Holzwege, « De I'origine de ’ceuvre d’art »),
il suggére que I'’homme est présent dans son corps comme le dieu est présent

dans son temple: P1ERRE THEVENAZ.

I5



226 BIBLIOGRAPHIE

Hans Urs vON BALTHAZAR : Phénoménologie de la vérité. La vérité
du monde. Traduit par R. Givord. Paris, Beauchesne, 1952, 262 p.
Bibliothéque des Archives de Philosophie.

« Donner aux théses traditionnelles des développements nouveaux... pour
permettre d’aborder avec un regard plus neuf les trésors livrés par la tradition. »
Pour l'auteur, ancien jésuite, cette tradition est chrétienne et scolastique
(sinon thomiste) et «la vérité nous renvoie en définitive & Dieu le créateur »
(p- 14). Au long de ces pages oll est successivement décrite la vérité comme
nature, comme liberté, comme mystére et comme participation, on retrouve
I’essence et 'existence, les quiddités, 'acte pur, la forme et la matiére ; mais,
comme ¢ le pays de la vérité n’a pas de frontieéres fixées », I'auteur nous invite
a «un nouveau voyage de découverte» en acclimatant un vocabulaire qui
porte une marque trés moderne et phénoménologique (situation, existence,
histoire, étre et temps, ouverture de l'étre, mystére de l'étre, a-letheia,
Evschlossenheit et Emntschlossenheit, sans oublier l'étre pour soi comme chez
Sartre, le maitre et I’esclave comme dans la Phénoménologie de Hegel et « I'étre
suspendu dans le néant » comme chez Heidegger).

A vrai dire le lecteur se sent plus écartelé qu’éclairé par ce style philo-
sophique hybride, car il n’est jamais certain d’en apprécier exactement la
résonance et la signification dernieére. A-t-il affaire & un scolastique repenti ?
ou & un phénoménologue qui éprouve le besoin de conserver son port d’attache
scolastique ? ou plutét tout simplement & un Augustinien ? En effet, 'intention
derniére est tout de méme claire : la description phénoménologique (?) de la
« vérité mondaine » ou immanente ne doit révéler la contingence, la finitude, la
« supréme absence de fondement» de la vérité humaine que pour mieux faire
sentir 'exigence et la présence transcendante de la vérité divine. Mais sur ce
fond d’augustinisme ot la vérité est le mystére de I’amour, nous retenons la con-
clusion profonde de ce livre : en face de la vérité, le sujet fini est dans une ¢ atti-
tude de service », car la recherche du vrai ne repose pas sur une « simple aspira-
tion » & connaitre. « La perversité du serpent consiste i représenter la vérité
divine comme devant étre découverte & ’homme en raison de son désir naturel
de savoir, et aussi comme pouvant faire 'objet d'un simple savoir sans mélange
de foi... I1 masque soigneusement que tout l'effort humain vers la vérité ne
peut jamais étre un effort entiérement inconditionné, mais qu’il est toujours

soumis & la mesure concédée par Dieu» (p. 249).
P1ERRE THEVENAZ.

MAX SCHELER : Mort et Survie, suivi de Le phénoméne du Tragique,
traduit et préfacé par M. Dupuy. Paris, Aubier, 1952, 138 p.
Philosophie de 1’Esprit.

Cette traduction, élégante et fidéle, met & disposition du lecteur frangais
un des textes les plus intéressants (aprés la Pudeur) des Ecrits posthumes de
Max Scheler. Moyt et Survie remonte a la période phénoménologique « chré-
tienne » de Mé.x Scheler, mais annonce déja la période marquée par la socio-
logie de la pensée. C'est ce qui explique qu'il y ait travaillé d’une part vers
1911-1912, et de Vautre vers 1922-1923. De fait, la démarche que suit Scheler
dans cet essai tend 3 montrer: 1° que l'¢ orientation vers la mort est essen-
tiellement impliquée dans l'expérience de toute vie et de mnotre propre vie»



BIBLIOGRAPHIE ‘ 227

(p. 28), et par suite, qu'il y en a un savoir philosophique, & priori, qui ne
résulte pas de l'expérience de la mort des autres ; 2° que si ’homme moderne
ne présente pas cette conscience de la mort, c’est qu’il la refoule, et ce phéno-
méne de répression doit étre lui-méme expliqué : il renvoie, pour Scheler, a
une constellation de conditions socio-économico-techniques, qui prolongent et
multiplient la réaction naturelle du vivant a I’égard de la cessation de la vie.

Une évaluation adéquate de cette thése dépasse les limites d’une notice
bibliographique. Elle conduirait, non pas, comme on le fait quelquefois, a
opposer un autre résultat, comme opinion plus vraisemblable, au résultat de
Scheler, mais a4 lui opposer une autre philosophie, c’est-a-dire une autre
démarche. C’est surtout ce qu’exigerait I'essai — séparable — sur la ¢« Survie »,
dont on trouverait, me semble-t-il, chez le dernier Scheler lui-méme les
éléments d'une critique radicale.

Quant a lessai sur le Tragique, quelques-unes des pages les plus remar-
qua",ﬁes de Scheler, il ne forme qu’'une société assez liche avec les deux pré-
cédents, et donne une illustration magistrale de la méthode phénoménologique
telle qu’il la maniait au temps de gestation de son Ethik (1913-1916). Il est
du reste solidaire de la doctrine des valeurs de Scheler, puisque pour lui,
Pessence du tragique est l'anéantissement nécessaire d’une valeur de rang
déterminé par une autre valeur, de méme rang, mais incompatible avec la
premiére.

Félicitons-nous que ces traductions, qui s’ajoutent a celles du Sens de la
Souffrance, de la Sitwation de I'homme dans le monde, de la Pudewr, et aux-
quelles s’adjoindra bientot la grande Ethigue, rendent accessible a la pensée
francaise un des esprits les plus riches, suggestifs et mobiles de notre temps.

PurLiprE MULLER.

GEORGES GUSDORF : La parole. Paris, Presses universitaires de
France, 1953, 124 p. Collection « Initiation philosophique », 3.

Le langage est & l'ordre du jour. Faut-il citer les travaux de Brice Parain,
Lavelle, Sartre et de Merleau-Ponty tout particulitrement ? Depuis que la
phénoménologie a remouvelé bien des problémes, il semble que l'étude du
langage soit considérée comme un des meilleurs points de départ de I'investi-
gation philosophique.

Et pourtant le petit ouvrage de M. Gusdorf qui fait le point sur cette
question n’est pas intitulé « Langage» mais « Parole». Et c’est beaucoup
plus qu'une nuance. Le terme de langage, qui désigne la fonction d’expression
verbale, a souvent entrainé de ficheuses équivoques. On confond signifiant
et signifié, le discours et la raison. On perpétue en fran¢ais I'imprécision du
terme grec Adéyoc. En revanche, la parole désigne 'acte individuel et libre d’un
homme qui, grice au pouvoir des mots, s’exprime, communique avec autrui,
crée la valeur et la réalité du monde dans lequel il vit. _

‘On pourrait dire que Uessentiel de I'ouvrage de M. Gusdorf est le déve-
loppement de cette distinction. Il rappelle les justifications théologiques et
métaphysiques du langage. Certes, elles sont dépassées de nos jours, mais elles
attestent néanmoins I'importance décisive attribuée de toujours aun langage,
seuil de la réalité humaine. Puis il situe & nos yeux exactement le probléme :
4 ... la réflexion sur le langage ne doit pas s’'instituer & partir de Dieu, de la



228 BIBLIOGRAPHIE

raison ou de la société — mais & partir de la réalité humaine, qui trouve dans
la parole un mode d’affirmation de soi et d’établissement dans le monde. Le
probléme n’est pas probléeme du langage en soi, mais probléme de I’homme
parlant. »

Ensuite I'auteur expose 'authenticité de la communication que la parole
rend possible, sa valeur d’expression. En effet, la plupart des critiques que
I'on adresse au langage reposent sur une confusion entre 1'étre et le langage.
« Or, la valeur n'est pas dans le langage, mais dans 'homme qui s’efforce
selon tous les moyens de se réaliser selon le meilleur. »

Enfin, il ¥ a une éthique du langage. Respect du sens des mots d’abord.
Pourtant, les mots n’ont pas un sens en eux-mémes, isolés de tout contexte.
C’est nous qui leur en donnons un. Mais cette signification, nous avons a lui
étre fidéle. Dans son sens le plus pur, le langage est une promesse qui doit
étre tenue. ‘

Le livre de M. Gusdorf est une excellente initiation. Espérons que nous
aurons le plaisir de le voir approfondir la morale ou la métaphysique de la

A

parole. Que son travail soit une « promesse », au sens qu'il donne & ce mot!

A, GAVILLET.

HENRI BROCHER : Les élapes de la pensée humaine. Genéve, Labor
et Fides, 1952, 147 p.

Il s’agit non d’un historique de la pensée, mais d’une étude des mentalités,
depuis celle des « primitifs » jusqu’a la pensée évoluée, sous la double forme
de la pensée mécaniste, scientifique et de la pensée morale et religieuse.

Le trait fondamental de la pensée ¢« primitive», « mystique», serait de
ne pas distinguer sujet et objet, ce que la pensée tire de son propre fond et
ce que le monde extérieur lui apporte.

M. Brocher reléve que la microphysique s’est vue obligée de tenir expressé-
ment compte du rble de l'observateur, de ce que nous appellerions la sub-
jectivité supra-individuelle ; c¢’est dire l'insuffisance d’'une pensée purement
objectivante et I'unité sous-jacente des diverses « étapes » de la pensée humaine.
Il appartient & la philosophie d’en prendre nette conscience.

MARCEL REYMOND.

EsTHER HARDING : Réalité de I’Ame. L’ Energie psychique, son origine
et son but. Traduit par Elisabeth Huguenin. Préface de C.-G. Jung.
Neuchitel, La Baconniére, 1952, 406 p.

Convaincue de la valeur décisive des recherches de C.-G. Jung dans cette
« époque actuelle», qu’elle distingne nettement de «1’époque chrétienne » —
c’étaient « les siécles oli le symbolisme et le rituel de I'Eglise étaient réellement
vivants » (p. 275) — Esther Harding a gardél'appel de saint Jean (I Jean 4 : 1):
« d’éprouver les esprits pour savoir s’ils viennent de Dieu ou du diable » (p. 134).
Mais il faut le faire de « la maniére moderne », comme elle s’offre dans 'ceuvre
de Jung.

Pour les théologiens et d’autres chrétiens, qui existent malgré tout encore
aussi a « 'époque actuelle », il nous semble d’un intérét particulier que 'auteur
essaie de faire au milieu d'un chapitre sur le ¢« Mandala» de 1'Orient une



BIBLIOGRAPHIE 229

exégése de I'Evangile sous 'angle des conceptions jungiennes de la «réconci-
liation des contraires ». Cette exégése se rapporte a Mat. 18: 8-g (et 5: 29-30):
Jésus y « commande la mutilation de soi-méme, comme moyen de maitriser
les aspects inacceptables ou pécheurs du caractére » (p. 322) : couper la main
ou le pied... «Si le but est,” explique E. Harding, d’atteindre un certain
degré de perfection, on pourrait donner ce conseil ; mais si le but est la totalité
de la psyché, tous les membres doivent conserver leur place dans la vie de
I'individu ; leurs différences et leurs incompatibilités doivent étre dépassées
par la transformation et non par la suppression ». (C'est nous qui soulignons.)
Alors E. Harding veut montrer que « Jésus lui-méme ne semble pas avoir été
absolument satisfait de la doctrine de la mutilation ». Elle souligne que dans le
contexte le passage de Mat. 18 est suivi de la parabole de la « brebis perdue », et
elle fait cette application psychologique : ¢« De méme, dans la recherche de
Tintégralité de la psyché, I'élément refoulé et méprisé — la brebis, qui manque —
est porteur d'une valeur incomparable, car sa présence est nécessaire pour
que la psyché retrouve sa plénitude. »

Puis vient « I'histoire des deux fréres qui est une variante de la parabole de
la brebis perdue» (Mat. 18: 15), ol I'auteur applique encore ¢ une version
non canonique du méme récity (dont Jung s’est servi déja dans somn livre
Psychologie und Religion, p. 140, en citant Irénée) : « Le frére est représenté
comme ¢« I'autre moi» de ’homme, et il est dit : « Va, et réconcilie-toi d’abord
avec toi-méme et ensuite, va, et offre ton offrande. »

En dépassant le commandement de 'auto-mutilation, I’Evangile méme four-
nirait donc «la solution » du ¢« probléme des dualités qui sont en nous-mémes » :
« Si une seule des parties de la psyché est perdue, elle doit étre cherchée
dans la douleur et dans la peine, peut-étre méme par une descente en enfer
(comparer 'expression «jeté dans le feu éternel »), c’est-a-dire dans lincon-
scient, sans égard pour les dangers et les souffrances qu'une telle aventure (!)
comporte »...

Parmi les chapitres o la tache de la «transformation des instincts » est
envisagée (paresse, avidité, agressivité, concupiscence sexuelle, colére et volonté
de puissance) nous relevons spécialement celui consacré 4 la « Maternité» :
« Dans notre culture nous négligeons, dit E. Harding, l'aspect sombre, I'autre
cOté de linstinct maternel ». ¢« Dans les cultes (antiques) de la Grande Mere
ce double aspect de la Mére Nature est invariablement reconnu : elle était
aussi bien noire que blanche, destructrice que créatrice... » « La Déesse Mare
dispensatrice de Ia vie et de la fécondité, protectrice de la naissance, est aussi
la Terrible, la Dévoreuse. Elle représente le besoin contraignant de continuer
la vie, qui fonctionne aveuglément dans toutes les femelles... » « Dans les sym-
boles les plus anciens, la Déesse Mére exigeait le sacrifice d’enfants, car elle ne
pouvait maintenir sa vie qu'en les dévorant » (cf. dans la Bible IT Rois 16: 3
et 21 : 6). L’auteur décrit & cette occasion les mythes de Cybele et de son fils
Attis, d’Aphrodite et d’Adonis, ol les fils Attis et Adonis succombent sous
I'influence destructrice de leur mére. Dans la « relation plus tardive » de Marie
et Jésus E. Harding reconnait : « Marie, elle aussi, est connue comme la Grande
Mére, mais elle se distingue de celles qui la précédérent par le fait que sa rela-
tion avec son fils divin est celle d'une ardente tendresse et d’'une coopération
volontaire a sa mission » (p. 161).

Ainsi 'auteur, qui se sent séparé de «l'époque chrétienne », apporte pour-
tant des vues qui affirment la grandeur et la profondeur de la réalité chrétienne.

Dr Epcar MicHAELIS.



230 BIBLIOGRAPHIE

HELMUT SCHOECK : Soziologie. Geschichie threr Probleme. Freiburg-
Miinchen, Verlag K. Alber, 1952, 430 p.

Que la sociologie ait fait des pas de géant depuis le début de ce siécle,
personne ne le met en doute. Comme en psychologie, des institutions se sont
dessinées qui désormais assurent la prolifération de la documentation scien-
tifique, mieux : des faifs scientifiques eux-mémes (qui, comme on le sait,
n’existent jamais sans le savant pour les enregistrer, n’existent que par le
savant qui les enregistre). Cependant, derriére cette expansion rapide, et
depuis 1930 environ, comme en psychologie une fois encore, la «crise des
fondements » s’est ouverte. Le livre de H. Schoeck contribue a la discussion
actuelle de ce probléme.

Tout d’abord, il est écrit par un Européen philosophiquement averti,
mais un Européen qui a pris aux Etats-Unis une mesure adéquate de la socio-
logie expérimentale contemporaine, et qui par suite, ne sacrifie pas au niais
mépris dont certains témoignent a 1'égard de ses méthodes statistiques ou
de ses enquétes de détail. En second lieu, il a dfl, pour trancher le probléme
du choix des auteurs qui allaient figurer dans son florilége, repenser tous les
problémes de principe. La sociologie a-t-elle une histoire ? Qui considérera-t-on
comme précurseur dans ce domaine ? Quels problémes, dans le passé, a-t-on
le droit de qualifier de « sociologiques », & 'exclusion d’autres immédiatement
connexes 7 Toutes ces questions impliquent que la scciologie se définisse
elle-méme avec rigueur, ce que la crise des fondements précisément nous
interdit.

Ainsi, et c’est le troisiéme point, H. Schoeck en est réduit a constituer
histoviguement la sociologie : cela signifie que 1'objet méme de la recherche
sociologique lui apparait comme historique de part en part, et qu'objet de
lIa science et science elle-méme agissent et réagissent I'un sur l'autre en se
délimitant et en se déterminant réciproquement. Le monde actuel suscite la
sociologie parce qu’il a fait éclater les formes traditionnelles de vie en com-
mun ; la sociologie marque le monde contemporain parce qu’elle I'informe en
le formulant.

C’est cette aventure intellectuelle que le livre nous retrace, commencant
par des extraits de Platon pour s’achever par un texte de T. Parsons. Une
bibliographie de cinquante pages en fait un abrégé d’encyclopédie sociologique
dont aucune bibliothéque de sciences sociales ne peut faire 1’économie.

PriLippPE MULLER.

E. GuvEnor, R. RUYER, A. PORTMANN et J. BARUzI : Le gbrobléme
de la vie. Neuchitel, La Baconniere, 1951, 111 p. Collection
« Etre et Penser», n° 32.

Cet ouvrage groupe quatre conférences données a I'Université de Geneve
en octobre 1950, sous les auspices de la fondation Marie Gretler, et consacrées
A quelques aspects du probleme de la vie.

Le professeur E. Guyénot, titulaire de la chaire de zoologie & I'Université
de Genéve et auteur de plusieurs ouvrages sur I'hérédité, la variation et
I'évolution, montre les raisons qui ont orienté la pensée scientifique du
XIXe sigcle et du début du XXe vers une vision purement matérialiste du monde.



BIBLIOGRAPHIE 231

Partant de I'exemple d’'un outil, il distingue, & propos des structures et
des organes des étres vivants, entre les causes finales et les causes efficientes :
pour avoir concentré leur effort sur I'étude de ces derniéres, les biologistes
ont souvent trop hativement conclu 4 I’absence de causes finales dans les phéno-
meénes de la vie, admettant que celle-ci, issue du monde inorganique par pur
hasard, avait évolué sans plan ni but, selon le jeu désordonné de forces
aveugles et incohérentes. Le professeur Guyénot s’attache ensuite a démontrer,
par une série d’exemples remarquables, choisis dans divers domaines de la
biologie, que la vie est inexplicable sans la notion de finalité. Rejetant le
finalisme anthropocentrique d’un Bernardin de Saint-Pierre, comme aussi
celui qui se baserait sur un principe infaillible ou I'idée d’une force vitale, il conclut
4 une finalité restreinte et relative ayant son siége dans I'étre vivant lui-méme.

Le professeur Ruyer, de la Faculté de lettres de Nancy traite des rapports
entre la conscience et la vie. A la conception organique de la conscience, il
oppose une hypothése selon laquelle la base de la conscience, ce qu’il nomme
la conscience primaire, serait une propriété fondamentale des étres vivants,
de leurs cellules, et de la matiére méme, vivante ou inorganique, dont ils sont
formés. La conscience primaire fait donc corps avec la vie, dont elle assure
la structure organique; elle est la forme méme de la vie. La conscience secondaire,
c’est-a-dire la « conscience percevante et agissante, selon ses perceptions, sur
le monde extérieur », n'en est qu'un étage, celui qui ameéne & la surface de
notre étre les données de la conscience primaire.

Le professeur Portmann, titulaire de la chaire de zoologie & I'Université
de Bile, expose le point de vue d’un anthropologiste et d'un zoologiste a
Tégard du probléme de la vie et de ses origines. Mettant en relief la confusion
et le manque de sérénité qui caractérisent notre époque, il se livre a une
critique sévére des interprétations souvent trop hitives ou tendancieuses des
documents préhistoriques relatifs a4 l'origine de I’homme. Malgré 1'aide de la
génétique, ce probléme est loin d’étre résolu de fagon satisfaisante, et 'anteur
pense qu’il est plus fructueux de laisser de c6té la question de l'origine pour
s'attacher 4 dégager ce qui fait l'originalité de I'homme. Pour le biologiste,
cette originalité réside dans l'organisation de la vie sociale, dont les bases
naturelles sont identiques & celles des animaux supérieurs. Mais tandis que
chez ces derniers, les rites qui régularisent la fonction sociale des individus
sont déterminés et héréditaires, le comportement social de 'homme résulte
partiellement d’un libre choix. Insistant sur l'importance primordiale du
milieu social dans le développement psychique de l'enfant, l'auteur montre
combien cette sorte d'hérédité extra-somatique, partiellement soustraite au
déterminisme qui caractérise I'hérédité chromosomique, donne de responsabilité
a homme quant a I'évolution de son espéce.

Le professeur Baruzi, qui occupe au Collége de France la chaire d’histoire
des religions, termine cette série remarquable par une vision plus vaste en
étudiant «le probléme de la vie et les formes les plus hautes de l'expérience
religieuse ». Citant d’abord quelques textes du taoisme chinois et du védisme
hindou, 'auteur caractérise la notion bouddhique de la vie, empreinte d’immo-
bilité et de recueillement. Mais c’est surtout aux textes des Evangiles et des
épitres de Paul qu’il s’arréte, dégageant la doctrine chrétienne de la Vie,
pour terminer par une analyse de quelques pages de Bergson.

Ces quatre études ne manqueront pas d’intéresser tous ceux a qui le pro-
bléeme de la vie pose une question 4 la fois angoissante et passionnante.

ReENE BoVEY.



232 BIBLIOGRAPHIE

M. Griavre, H. Baruk, M. MEegrLEAU-PonTY, J. RoMmaINs,
R. P. Danrtrou, CH. WESTPHAL, J. ORTEGA Y GASSET: La
connaissance de Uhomme au X Xe¢ siécle (Rencontres internatio-
nales de Genéve, 1951). Neuchatel, La Baconniére, 1952, 367 p.

G. BAcHELARD, E. SCcHRODINGER, P. AUGER, E. GuvEnNort, G. DE
SANTILLANA, R. P. DUBARLE : L’homme devant la science (Ren-
contres internationales de Geneéve, 1952.) Neuchatel, La Bacon-

niére, 1953, 444 Pp-

11 est & peine besoin de souligner l'importance du premier volume pour
le théologien, le pasteur ou le philosophe : Griaule nous ouvre la Connaissance
de I’ homme noir ; Baruk le psychiatre pose Le probléme de la personnalité humaine ;
le R. P. Daniélou fait un brillant exposé sur Humanisme et christianisme et
Ch. Westphal éclaire en protestant La comnaissance chrétienne de I homme.

M. Merleau-Ponty précise sa philosophie de l'ambiguité dans sa conférence
sur L’homme et I'adversité (Cf. R. Th. Ph., 1952, p. 309-310).

Le second volume, d’une actualité aigué, retient l'attention par ses con-
férences remarquables, en particulier celles de Guyénot sur Hérédité et Liberté,
de Schrodinger sur L'image actuelle de la matiére et du R. P. Dubarle sur La
science, mivoilr du destin de I’ homme ; mais aussi par ses entretiens sur ¢ la vocation
scientifique et I'Ame humaine », « expérience et théorie dans les sciences»,
ou ¢« la médecine scientifique et le respect de la personne». (Cf. A. REYMOND,
Les VIIes Rencontres internationales de Genéve, R. Th. Ph., 1952, p. 323-331.)

PiERRE THEVENAZ.

Cent cinguante ans d histoire vaudoise, 1803-1953, publié par la
Société vaudoise d’histoire et d’archéologie. Lausanne, Payot,
1953, 442 p., pl. h. t. Bibliothéque historique vaudoise, Tome XIV.

Ce riche panorama de la vie vaudoise depuis 1803, dii & une vingtaine
de collaborateurs, renferme bien des pages relatives a la théologie et a la philo-
sophie. Ecrivant pour un large public, M. Henri Miéville a tenu a rattacher
la pensée vaudoise & son milieu, & son cadre, au caractére vaudois. Une large
place a été faite a4 la pensée «appliquée», politique notamment, alors que
la part des « sciences morales » et de l'histoire de la philosophie est plus res-
treinte.

M. Henri Meylan trace a grands traits I'histoire de 1’Eglise réformée, natio-
nale et libre, si étroitement associée a celle du pays. Avec la méme compé-
tence, 'auteur de La Haute Ecole de Lausanne traite de 1’Académie, devenue
I'’Université de Lausanne. M. le chanoine E.-S. Dupraz parle de 1’Eglise catho-
lique et rappelle 'abstention des soldats catholiques du district d’Echallens
lors de la guerre du Sonderbund.

N’oublions pas le chapitre consacré aux historiens vaudois, ou M. Charles
Roth apprécie avec pertinence I’ceuvre d’Herminjard, de Bernus et d’Henri

Vuilleumier. MARCEL REYMOND.

Lausanne — Imp. La Concorde. 1166/10.53



	Comptes rendus

