
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 3 (1953)

Heft: 2

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

COMPTES RENDUS

Louis Girard : L'Evangile des Voyages de Jésus ou la section g : 51
à 18 : 14 de saint Luc. Paris, Gabalda, 1951, 130 p. et une carte.

Lecteur des Evangiles soucieux de cohérence, M. le chanoine
Girard, de Chartres, propose une solution nouvelle aux problèmes
littéraires et historiques que soulève la section de l'évangile de Luc
ci-dessus mentionnée.

En 9 : 51, en effet, l'évangéliste quitte jusqu'en 18 : 14 le texte
de Marc qu'il a suivi généralement jusque là, pour insérer une série
de péricopes (un tiers de son évangile) auxquelles le dernier voyage de

Jésus à Jérusalem sert de cadre. L'étude philologique et littéraire
de cette section permet de relever divers indices de son origine
particulière : d'abord une introduction (9 : 51) au ton étrangement
solennel, rappelant le début d'un ouvrage tel que YAssumptio Moïsis » ;

un style plus aramaïsant que dans le reste de l'évangile ; des

précisions chronologiques et topographiques plus rares ; des récits
moins vivants et des personnages moins agissants. Ce qui frappe
surtout, c'est l'indépendance totale de Luc 9 : 51 à 18 : 14 à l'égard
de l'évangile de Marc, même lorsque ces chapitres semblent s'en

rapprocher. L'évangile de Luc comporte de nombreux doublets : 01

ceux-ci ont généralement l'un de leurs éléments dans la section en
question, l'autre dans le reste de l'évangile, le premier étant de

dépendance marcienne, le second étant apparenté à Matthieu, sans
toutefois dépendre directement de lui. Du point de vue littéraire,
Luc 9 : 51 à 18 : 14 « semble former un bloc à part » (p. 50).

L'auteur examine ensuite ces chapitres au point de vue de leur
contenu, à savoir le ou les voyages de Jésus. Il se livre à la critique
des différentes interprétations qui en ont été données et qui ne
peuvent le satisfaire, puis il propose sa propre solution.

La section considérée serait « un évangile partiel, comme l'évangile

de la Passion, qui vint en premier lieu dans la catéchèse, l'évangile

du ministère galiléen, qui suivit de près, et l'évangile de l'Enfance,

1 Le terme même d'àvaXrimyiç assumptio, y figure.



150 BIBLIOGRAPHIE

qui sera ajouté plus tard. Saint Luc aura de même groupé en un seul
récit tout ce qui concernait des voyages, que Jésus avait faits à
Jérusalem, complétant ainsi ses devanciers comme saint Jean
complétera les Synoptiques par le récit du ministère judéen ; et il l'aura
inséré dans l'Evangile total entre le ministère galiléen et la Passion,
c'est-à-dire à la place réelle du dernier et suprême voyage » (p. 65).

Cette combinaison de l'ordre littéraire et didactique avec l'ordre
chronologique est fréquente chez les historiens anciens, chez les
autres évangiles et chez saint Luc lui-même. Cela explique que ce
dernier ait pu grouper « trois voyages que Jésus avait faits de la
Galilée à Jérusalem pendant le ministère galiléen. Ces contacts avec
les autorités de la capitale religieuse expliquaient la Passion, à

laquelle le dernier surtout aboutissait. La place normale du tout se

trouvait naturellement avant la Passion, à la place réelle du dernier
voyage » (p. 69).

Cette hypothèse, remarque l'auteur, fait tomber beaucoup des
difficultés auxquelles se heurtent les autres interprétations : une longue

section entre le ministère galiléen et la Passion n'étonne plus ;

bien des faits et des discours, situés apparemment par elle dans les
derniers temps, peuvent sans inconvénient être reportés à une date
antérieure.

D'autre part, si l'on considère comme un tout l'évangile des

voyages et qu'on le compare à Matthieu, Marc et Luc, première
partie, on s'aperçoit qu'il leur est chronologiquement parallèle. Une
synopse du ministère de Jésus, dans les dernières pages de l'ouvrage,
en offre la démonstration. Nous aurions donc affaire à un «

quatrième Synoptique » (p. 74) ».

L'auteur se plaît alors à constater qu'il résulte de cette découverte
« une harmonie simple et spontanée des Evangiles ». Voici les
principes qui présideront à son établissement : le IVe évangile offre une
chronologie intangible ; pour les Synoptiques, si Marc et Luc sont
contre Matthieu, il sera évident que ce dernier a groupé des récits
ou des fragments de discours aux dépens de l'ordre strictement
chronologique ; si Marc et Matthieu sont contre Luc, c'est ce dernier qui
aura bloqué des éléments originellement séparés ; enfin quand
Matthieu sera seul contre Luc, on donnera la préférence à celui-ci, dont
le souci chronologique est plus marqué. Passant à la mise en œuvre,
M. le chanoine Girard rend à leur indépendance première les deux
récits fusionnés dans la péricope Luc 5 : i-ii : la vocation des

premiers disciples et la pêche miraculeuse, où Pierre reçoit au
printemps suivant confirmation de sa vocation de pêcheur d'hommes ;

1 L'auteur renvoie en note à son opuscule, paru en 1935 à Paris : Un
quatrième Synoptique.



BIBLIOGRAPHIE I5I

en Luc 4: 16-30, l'épisode de la prédication couronnée de succès
dans la synagogue de Nazareth et celui de l'expulsion de Jésus hors
de cette ville à une date ultérieure ; etc.

Ce travail terminé, il est « désormais relativement facile » de

reconstituer les voyages de Jésus « dans leur cadre chronologique »

(p. 105), comme d'identifier les voyages selon saint Luc et selon
saint Jean. L'auteur obtient ainsi un tableau complet des diverses

étapes du ministère de Jésus, de ses séjours, de ses voyages et de

ses retraites.

C'est évidemment la première partie de l'ouvrage qui offre le plus
grand intérêt : l'interprétation originale de Luc 9 : 51 et suiv. L'harmonie

des Evangiles, où celle-ci doit trouver une confirmation, nous
paraît une construction plus hasardeuse que solide : l'application de

quelques principes littéraires sommairement établis, même si elle
aboutit à un tableau cohérent, ne saurait faire oublier la complexité
des problèmes soulevés par une telle entreprise. Quant à l'explication
littéraire de la section Luc 9 : 51 à 18 : 14, elle semble fondée, tout
au moins dans certains de ses aspects. Ces chapitres apparaissent en
effet comme une composition lucanienne sans lien direct avec l'évangile

de Marc et dont le cadre est le voyage de Jésus de la Galilée à

Jérusalem. Mais peut-on vraiment y distinguer trois voyages
correspondant aux trois allusions à l'unique voyage vers Jérusalem (en

9 : 51 ; 11 : 14 et 14 : 1) Et surtout peut-on mettre en parallèle
avec Matthieu, Marc et la première partie de Luc ce que notre auteur
appelle le quatrième Synoptique La démonstration de ce parallélisme

est en effet peu probante : de trop nombreuses péricopes n'en
témoignent pas. Aussi bien celles qui paraissent en témoigner
indiquent-elles seulement, ce nous semble, que Luc, selon sa conception
particulière de la vie de Jésus, a localisé dans le dernier voyage des

épisodes que d'autres ont situés ailleurs. M. le chanoine Girard connaît

cette manière de voir, qui est celle de plusieurs savants catholiques,

mais il a cru pouvoir la dépasser et établir que les Evangiles
nous restituent mieux que ne le pensent ces historiens l'ordre chronologique

et géographique des événements (p. 57). Sa tentative
ingénieuse et séduisante n'est cependant pas convaincante. Il semble

plutôt que saint Luc, si soucieux qu'il ait été d'exactitude chronologique

et géographique, n'a pu disposer, au moment d'écrire son évangile,

de données suffisamment précises pour n'être pas obligé de les

ordonner selon d'autres principes.
Jean Burnier.



152 BIBLIOGRAPHIE

Maxime Chastaing : L'Existence d'Autrui. Paris, Presses universi¬
taires de France, 1951, 363 p.

La thèse de M. Chastaing est l'aboutissement de recherches qui
ont débuté en 1935 par une Introduction à l'étude de la compréhension
d'autrui, dans le Journal de Psychologie, et se sont poursuivies par
une série d'études parues ces dernières années dans différentes revues ».

Ces travaux avaient montré que le problème d'autrui, loin d'être posé

pour la première fois par la phénoménologie ou l'existentialisme,
jouait déjà un rôle important chez les Cartésiens. A cet égard, M. Chastaing

avait attiré l'attention sur quelques textes de Descartes lui-
même, entre autres un passage de la cinquième partie du Discours de

la Méthode (éd. Bridoux, p. 130-132), un passage des Quatrièmes
Réponses (ibid., p. 338-340), et deux lettres fort importantes : A ***,
mars 1638 ; Au Marquis de Newcastle, 23 nov. 1646. A cela s'ajoute
l'apport de plusieurs Cartésiens peu connus : l'abbé de Lanion,
Régis, Louis de la Forge, le Père Buffier, et surtout Géraud de Cor-
demoy avec son Discours physique de la parole. Ces recherches avaient
permis à M. Chastaing de montrer comment pour les Cartésiens le
problème d'autrui est étroitement lié au problème du langage, ces
auteurs — et Descartes le premier — voyant dans la parole,
distincte de l'expression des émotions que nous avons en commun avec
l'animal, la preuve de l'existence d'autres êtres pourvus d'une âme
analogue à la nôtre.

Dans son récent ouvrage qui couronne toutes ces laborieuses
enquêtes, M. Chastaing insiste de nouveau longuement sur l'importance

du langage pour les problèmes touchant à l'existence d'autrui,
et c'est à la méthode cartésienne qu'il recourt pour aborder lui-même
ces problèmes : après avoir suivi Descartes tout au long du fameux
itinéraire qui, partant du doute, lui fait retrouver successivement
l'âme, Dieu et le monde, M. Chastaing tente un pas de plus, et,
dépassant la Méditation Sixième, essaie de retrouver autrui. Cela

nous vaut une analyse critique de toutes les théories visant à prouver
l'existence d'autrui, classées fort, ingénieusement en trois catégories :

celles qui pour trouver autrui partent de Dieu, celles qui partent du
moi ou de l'âme, celles qui partent des corps ; mais aucune des trois
substances dont Descartes a établi l'existence ne nous donne la
clef qui nous permettra d'arriver à autrui, et toutes ces théories
sont viciées à leur point de départ parce qu'elles commencent par

1 Cf. en particulier : « L'abbé de Lanion et le problème cartésien de la
connaissance d'autrui», Revue philosophique, avril-juin 1951, p. 228-248;
Descartes, Fauste de Riez et le problème de la connaissance d'autrui, Paris, Ed.
du Cerf, 1949, Coll. «Rencontres», N° 30.



BIBLIOGRAPHIE 153

M. Chastaing lui-même se défend d'apporter une théorie nouvelle et
il conclut en admettant qu'autrui est l'objet d'une intuition, par
quoi il ne faut entendre aucune faculté mystérieuse, mais le simple
fait que nous voyons avec évidence les autres : en même temps qu'au
présupposer l'existence d'autrui, qu'elles veulent ensuite démontrer,
critère cartésien de l'évidence, nous aboutissons donc à une
philosophie du sens commun, défendue au XVIIe et au XVIIIe siècles par
le Père Buffier, un de ces Cartésiens dont il a déjà été question, et
Thomas Reid, puis, plus récemment, par G. E. Moore.

On ne trouvera donc pas chez M. Chastaing de nouvelle théorie
concernant le problème d'autrui, et pourtant sa contribution à
l'étude de ce problème est certainement des plus précieuses. Au point
de vue historique tout d'abord, il a eu le mérite de mettre en lumière
l'importance de l'apport cartésien. Au point de vue critique ensuite,
grâce à son immense érudition, qui englobe en particulier les auteurs
anglo-saxons trop souvent méconnus chez nous, il nous donne des
nombreuses théories proposées jusqu'à ce jour pour rendre compte
de l'existence d'autrui des analyses qui toutes mettent en évidence
d'une façon irréfutable leurs points faibles : c'est en face d'un
véritable catalogue critique, absolument complet, nous semble-t-il, que
nous nous trouvons. Peu à peu, au fur et à mesure que nous avançons

dans ce catalogue, nous voyons se dessiner un véritable
réquisitoire contre les psychologues et les philosophes qui ont multiplié
les confusions autour du problème d'autrui ; M. Chastaing s'attache
en particulier à mettre le doigt sur la triple confusion entre les corps
et les âmes, les âmes et Dieu, notre âme et celle d'autrui, ainsi que
sur la confusion constante entre deux démarches pourtant bien
distinctes : prouver, d'une part, l'existence d'autrui ; expliquer,
d'autre part, comment nous prenons connaissance d'autrui.

Mais il ne faudrait pas croire que le propos de M. Chastaing
soit uniquement épistémologique : les idées confuses qu'il dénonce,
nous ne nous contentons pas de les professer, nous les vivons réellement

dans nos rapports avec autrui ; elles correspondent à des «

attitudes perverses », à de « mauvais rapports humains » (p. 3) qui viennent

vicier notre conduite quotidienne : à la confusion entre autrui
et Dieu correspond par exemple le processus de divinisation par
lequel nous transformons, dans l'amour romantique, un être de chair
et de sang en une idole céleste ; à la confusion entre autrui et les

corps correspondent les processus inverses par lesquels, suivant
l'expression de G. Marcel, nous « chosifions » autrui. Autant qu'épis-
témologue, M. Chastaing est donc psychologue, et moraliste
d'inspiration chrétienne. On comprend dès lors qu'il puisse
légitimement intituler son livre L'Existence d'Autrui, plutôt que la
Connaissance d'Autrui, titre qui semblerait mieux convenir si l'on ne



154 BIBLIOGRAPHIE

voyait que le côté épistémologique de l'œuvre, le premier évidemment

qui retiendra l'attention du spécialiste. Mais par ses autres
aspects, psychologiques et moraux, cette œuvre s'adresse également
à toutes les personnes soucieuses d'établir avec autrui des rapports
vraiment humains. Malheureusement, nous craignons que bien des
lecteurs ne soient rapidement rebutés par la forme que M. Chastaing

a donnée à son livre : autant l'intention et les grandes lignes
nous en semblent claires, autant l'expression compliquée et bizarre,
le tour allusif de nombreux passages, l'érudition venant souvent mal
à propos, lui donnent à la lecture un caractère obscur. Nous regrettons

que ces obstacles tout extérieurs rendent difficile l'accès à
une pensée avec laquelle nous nous sentons le plus souvent en accord
profond.

André Voelke.

Karl Lowith : Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutionäre Bruch im
Denken des ig. Jahrhunderts. Marx und Kierkegaard. Zurich,
Europa Verlag, 2e éd., 1951, 464 p.

Jean Wahl : Le malheur de la conscience dans la philosophie de

Hegel. Paris, Presses universitaires de France, 2e éd., 1951, 208 p.

Deux rééditions bienvenues de deux livres qui s'attachent au
même Hegel (le philosophe-^Aeo/ogje«) et visent à montrer que
« le problème de Nietzsche et le problème de Hegel sont un seul et
même problème » (Wahl, p. 8 ; cf. Lowith, p. 192-193). L'étude
plus approfondie du jeune Hegel par Wahl et celle des Jeunes Hégéliens

(décomposition de l'hégélianisme) par Lowith conduisent à
resceller un pont entre Hegel, Kierkegaard et Marx d'une part,
entre Hegel et Nietzsche d'autre part, bref entre Hegel et les
courants actuels : marxisme et existentialisme. Une fois de plus éclate
l'importance immense de l'idéalisme allemand pour la compréhension

de la pensée philosophique, théologique et politique des XIXe
et XXe siècles. Apparaît également la collusion permanente du
protestantisme et de la philosophie dans l'immense aventure de
l'hégélianisme et ses prolongements jusqu'à aujourd'hui.

Lowith reconstitue une préhistoire passionnante de la philosophie

actuelle qui porte essentiellement sur deux points capitaux :

l'Etat et la religion chrétienne. Réconciliés dans et par la philosophie
chez Hegel, ils sont soumis à une critique fondamentale chez Marx
et Kierkegaard qui, par leurs décisions révolutionnaires, dissolvent
cette réconciliation. Dans des chapitres remarquables sur l'histoire
du monde chrétien-bourgeois, le problème du travail ou le problème
du christianisme, Lowith montre que le XIXe siècle allemand est
centré sur une grande entreprise critique, non pas dans le sens



BIBLIOGRAPHIE 155

kantien, mais dans celui de l'Aufhebung hégélienne ou de la Kritik
der kritischen Kritik marxiste ou encore des ruptures kierkegaar-
diennes. La décomposition de l'hégélianisme apparaît non pas comme
une décadence, mais comme une période de réflexion philosophique
intense et positive sur les problèmes de l'Etat et du christianisme.
Par cette critique de la tradition chrétienne et de la culture
bourgeoise, la continuité se rétablit entre Nietzsche et Hegel (par Feuerbach

ou Strauss) ; et la parenté Schopenhauer-Nietzsche s'estompe
comme un phénomène secondaire et superficiel.

L'ambiguïté de l'hégélianisme devient manifeste : L'Aufhebung
de la religion est à la fois justification et critique radicale, la critique
elle-même étant un effort de justification par dépassement. De là
la possibilité de suivre Hegel vers « la gauche » ou vers « la droite »,

et la proximité — très dialectique — de « la théologie philosophique
de Hegel » et de « la philosophie antichrétienne de Nietzsche ». Ce

qui procède historiquement de la réconciliation hégélienne c'est
donc « une destruction décisive de la philosophie chrétienne et de la
religion chrétienne » (p. 356).

Jean Wahl, en mettant en relief chez Hegel le théologien
préoccupé du péché, de la douleur, et hanté par l'idée de « séparation »,

en rappelant que pour lui « la Bonne Nouvelle n'arrive que dans les

plus grands malheurs », en analysant la conscience malheureuse
juive et chrétienne, arrive au même point : les éléments primitifs
que le jeune Hegel met en œuvre pour sa réconciliation sont ceux-là
mêmes qui, chez les Post-hégéliens, feront éclater l'armature du
Système. Ces éléments sont finalement, pour le XXe siècle, plus
précieux que le Système lui-même.

Pierre Thévenaz.

NOTICES

A. Chédel : Judaïsme et christianisme. Les bases d'une entente entre
juifs et chrétiens. Vers une religion spiritualiste. Genève, Editions
de la Cité, 1951, 263 p.

Retracer l'origine et l'histoire de la Bible, caractériser dans ses grandes
lignes l'évolution de la pensée juive au cours des âges, puis déterminer la part
authentique et seule valable du message chrétien, en vue d'une réconciliation
entre judaïsme et christianisme, tout cela en quelque 260 pages, voilà certes
qui n'est pas une petite entreprise. C'est pourtant le travail qu'a tenté M. Chédel
dans son livre, non sans avoir hésité au préalable devant « un sujet aussi vaste
et complexe», avoue-t-il lui-même (p. 9). Pour notre part, nous regrettons
que ses hésitations n'aient pas incité l'auteur à plus de prudence dans les

jugements qu'il porte, par la suite, sur quantité de problèmes historiques ou



156 BIBLIOGRAPHIE

exégétiques délicats. Il ne nous est pas possible de reprendre ici tout ce qui
nous paraît contestable dans son argumentation. Bornons-nous à relever une
des thèses essentielles de l'ouvrage : « L'étude impartiale des origines
chrétiennes », dit M. Chédel, « aboutit aux conclusions suivantes : le christianisme
est un prolongement du judaïsme, sur lequel vinrent se greffer des éléments
disparates, grecs, pour une part importante, puis iraniens, sans compter les

apports de ce syncrétisme luxuriant du Proche-Orient... » (p. 242). Pour trouver
un terrain d'entente entre juifs et chrétiens, il est nécessaire, selon l'auteur
toujours, d'éliminer du christianisme tous ces éléments étrangers, ainsi que
les dogmes qui n'ont rien à voir avec le message de Jésus (p. 243). Les choses
sont-elles si simples, en réalité Nous nous permettons d'en douter, et nous
restons en tout cas très sceptique quant aux chances d'impartialité de l'étude
qui nous est présentée. Que dire, en effet, de l'empressement avec lequel l'auteur
attribue la paternité du messianisme au zoroastrisme (pp. 68, 149 s.) lorsqu'on
sait combien controversée est toute cette question de l'influence iranienne sur
le judaïsme (cf. Albright, De l'âge de la pierre à la chrétienté, Paris, Payot,
1951, pp. 264 ss.). Que penser également d'une étude qui se base presque
exclusivement sur le seul Guignebert pour caractériser la personne et l'œuvre de
Jésus (p. 151) et qui se débarrasse en moins de deux pages du difficile problème
de la conscience messianique de Jésus (p. 155 s.) Ailleurs, dans son ardeur à
écarter la christologie paulinienne, l'auteur ne craint même pas l'anachronisme
en déclarant que le texte Col. 1 : 15-20 « est nettement influencé par les
doctrines gnostiques, en particulier celles de l'école orientale valentinienne »

(p. 171). Et il nous serait facile de citer d'autres exemples encore qui prouvent
abondamment que M. Chédel aurait eu avantage à constituer son information
d'une manière moins unilatérale. La cause qu'il veut servir n'y aurait en tout
cas rien perdu.

J.-C. Margot.

Camille Müller : L'Encyclique « Humani Generis » et les problèmes
scientifiques. Louvain, Nauwelaerts, 1951, 35 p.

Dans la fameuse encyclique de Pie XII « sur certaines opinions fausses

qui menacent de ruiner les fondements de la doctrine catholique », publiée le
12 août 1950, plusieurs ont cru voir un élargissement de la pensée catholique,
alors que d'autres, plus clairvoyants, y voyaient au contraire le coup de frein
du thomisme traditionnel pour retenir les novateurs imprudents. Ainsi
Th. Masson, dans la revue Synthèse de septembre 1950, écrivait que cette
encyclique « découragera à jamais les esprits ouverts et généreux qui nourrissaient

encore des illusions sur la raideur des positions catholiques ».

C. Müller, professeur à Louvain, s'efforce de réfuter ce reproche en ces
quelques pages que la revue Synthèse a bien voulu accueillir. « Le Souverain
Pontife, dont on avait apprécié la très grande largeur de vue dans une
encyclique antérieure concernant les saintes Ecritures, a dû tourner ses regards
dans une autre direction », c'est-à-dire vers des savants et penseurs catholiques

qui, dans un louable souci d'apostolat, pour garder le contact avec des

masses qui s'éloignent de l'Eglise, ont dépassé les limites de la prudence et
de l'obéissance au magistère de l'Eglise. Le pape n'a pas voulu barrer la route
à l'essor de la pensée moderne ; il a seulement jugé nécessaire de dresser des
bornes protectrices le long du chemin.

Victor Baroni.



BIBLIOGRAPHIE 157

Albert Dondeyne : Foi chrétienne et pensée contemporaine.
Louvain, Publications universitaires ; Paris, Desclée De Brouwer,
1951, 230 p.

Comme l'indique le sous-titre, cet important ouvrage aborde les problèmes
philosophiques soulevés dans l'encyclique Humani generis. L'auteur, professeur

lui aussi à Louvain, explore les zones limites où le pape a établi des
« bornes protectrices ». Le penseur catholique qui accepte les directives du
magistère ecclésiastique, doit en effet poursuivre le dialogue avec la philosophie

moderne, quelle qu'elle soit. Le pape lui-même fait un devoir aux
intellectuels catholiques d'être « partout présents à la pointe du combat de

l'intelligence ».

Laissant délibérément de côté les problèmes proprement théologiques
touchés par l'encyclique, l'auteur aborde de front les questions philosophiques
auxquelles elle fait allusion. Et c'est principalement à la phénoménologie
existentielle qu'il va donner la réplique sur les quatre points suivants :

1. L'historicité de l'existence humaine. Un Sartre, un Merleau-Ponty
considèrent les affirmations absolues de la doctrine catholique comme contraires
au relativisme historique. Mais le Dieu des chrétiens est différent de l'Absolu
des philosophes idéalistes, et l'on peut concevoir un existentialisme théiste
ou favorable au théisme, dans lequel ce « pouvoir-être » que nous sommes
apparaît « comme un don reçu de Dieu, comme un talent à faire fructifier,
comme un appel à répondre aux intentions du Créateur sur l'homme ». Et
l'on peut rejoindre ici la philosophie de l'acte et de la participation élaborée
jadis par saint Thomas.

2. Le problème de l'irrationnel et de la raison. La pensée moderne n'a pas
tort de faire une large part à l'irrationnel. C'est le grand mérite de penseurs
tels que Newman, Blondel, Marcel et Jaspers d'avoir rompu avec un
rationalisme dans lequel l'homme n'est plus une personne vivante, mais un
spectateur exsangue, sans âme et sans destinée. La foi en la « Transcendance
cachée » représente pour Jaspers l'acte suprême de l'existence humaine, celui
qui nous confère l'authenticité ultime et nous installe dans la Paix, la Joie,
l'Unité véritables. La philosophie moderne manifeste toutefois souvent une
méfiance excessive à l'égard du raisonnement. Le pape rappelle que la théologie

est une oeuvre de la raison élargie, éclairée par la foi. On peut rejoindre
ici la formule suggestive de Merleau-Ponty : « Explorer l'irrationnel et l'intégrer

dans une raison élargie, telle est la tâche de notre siècle. »

3. Relation entre la foi et la philosophie. Certes, la foi a son évidence propre,
mais il lui faut une philosophie qui lui soit adéquate, comportant « la mise
en relief de la personne humaine comme fin en soi, l'affirmation de l'autonomie
de la liberté comme étant le constitutif premier de la personnalité, l'importance

accordée au corps, à l'incarnation et, de ce chef, à la mission terrestre
de l'homme, enfin la conception spiritualiste et personnaliste de l'Absolu...
traits caractéristiques de l'Occident ». Le thomisme est cette philosophie, à

condition qu'il soit vivant et repensé à l'usage de notre siècle selon le

programme de Léon XIII : Vetera novis augere.
4. La foi chrétienne est-elle conciliable avec la libre recherche Pie XII

invite les catholiques à faire un grand effort de synthèse pour intégrer la
doctrine catholique dans la pensée et dans la vie modernes. L'Eglise romaine



158 BIBLIOGRAPHIE

peut-elle espérer réussir dans cette tentative Méditons cette réponse
d'Emmanuel Mounier : « Pour percer cette muraille de malentendus qui
étouffe le message chrétien, il ne faudrait pas inventer quelque nouveauté
magique, mais inventer le christianisme même, rendre à sa Parole sa nudité
pénétrante» («L'agonie du christianisme», dans Esprit, mai 1946).

Victor Baroni.

F.-J. von Rintelen : Philosophie der Endlichkeit als Spiegel der
Gegenwart. Meisenheim/Glan, Westkulturverlag Anton Hain,
1951, 490 p.

Par son intention, ce livre ne manque certes pas d'intérêt. Il se propose
de mettre à nu les ressorts essentiels de notre âme de modernes, d'en faire
comprendre la « Grundstimmung », la tonalité propre. A cet effet, von Rintelen

met au centre la notion de finitude, et dans une analyse de ses implications,
montre la pensée contemporaine (ou du moins, ses représentants les plus
« représentatifs », c'est-à-dire Heidegger et Rilke) suspendue dans ses diverses
manifestations à la méditation toujours récurrente de cette même finitude.
Nous sommes livrés au « Pathos der Endlichkeit », qui nous conduit au bord
du néant et de la mort réellement morte.

Certes encore, ce livre abonde d'analyses de détail parfois ingénieuses,
souvent convaincantes. Les textes cités sont rarement dépourvus d'intérêt
propre, et Rilke revit avec intensité devant nous, comme l'expression de la
plus moderne des subjectivités. Mais... au fur et à mesure que l'on s'enfonce
dans cette lecture, on se sent tourner en rond dans un texte ronronnant dont
les indignations mêmes finissent par lasser. Et tout d'abord séduit par le
projet de l'auteur, on en vient à le mettre entièrement en question. En
définitive, il met bout à bout des opinions — car des affirmations philosophiques
séparées de la démarche qui les engendre ne sont rien d'autre — et leur oppose
ses protestations, d'autres opinions dont le caractère critique de l'ouvrage
interdit la déduction systématique. Que ces opinions soient celles de
Heidegger, on le lui accorde. Pour Sartre, il semble moins perspicace, et trop victime
de la critique de Gabriel Marcel, qui n'a guère plus de valeur du reste que
la sienne. Mais quand cela serait — quand la pensée moderne serait vouée
au fini, acculée au néant, déchirée par ses contradictions, un désespoir hautain

ou résigné : le problème de sa vérité n'en est pas pour autant tranché.
Ce n'est pas parce qu'une pensée me décourage qu'elle est fausse. Et quand
on essaie de ressaisir les valeurs positives au nom desquelles von Rintelen
condamne la pensée moderne, on ne s'étonne pas de le voir souscrire aux
positions les plus bienséantes, les plus dogmatiques, et sociologiquement les
plus « reçues »...

N'exagérons tout de même pas dans la sévérité : par instant, la critique
est moins banale, et l'on trouvera, dans les chapitres finals, des points
d'ancrage pour une méditation des exigences mêmes de la pensée philosophique.
Il reste que le livre serait bien plus long s'il avait été notablement plus court...

Philippe Müller.



BIBLIOGRAPHIE I59

Henri Gouhier : Le théâtre et l'existence. Paris, Aubier, 1952, 222 p.

« C'est la même recherche qui continue. » Tels sont les mots par lesquels
l'auteur introduit ce nouvel ouvrage consacré au théâtre ». Les qualités du
précédent s'y retrouvent, avec plus de bonheur encore : transparence, profondeur,

simplicité. Pas une page qui ne soit vivante et suggestive.
Il y a un tragique universel, nous dit M. Gouhier, dont le théâtre ne réalise

sur la scène qu'une fixation particulière. Loin d'être simplement spectaculaire,
ce tragique théâtral exige de ma part une contribution positive. « Mon bon
vouloir fait exister Hamlet» (p. 29). Il implique, d'autre part, la présence
d'une transcendance, sans laquelle la pièce n'alignerait qu'une absurde et
fortuite succession d'événements. Non qu'un tragique de l'absurde soit
impensable. Mais il postule une transcendance anonyme et muette qui lui
donne son sens (p. 45).

Transcendance ne signifie pas nécessité, mais fatalité, c'est-à-dire
reconnaissance d'une liberté dans l'homme, fût-elle impuissante et désespérée. « Le
destin est tragique parce qu'il écrase une volonté qui voulait une autre destinée

» (p. 50). La jalousie d'Othello, réduite au déterminisme des glandes et
de l'hérédité, ne serait plus tragique. Qu'est-ce à dire, sinon que « la tragédie
commence dès que l'homme prend conscience de sa liberté» (p. 58).

Transcendance et liberté, tels sont les deux pôles du tragique. Dans ces
conditions, la mort représente un élément essentiel au théâtre, non par sa
seule présence ni par le nombre des cadavres, sans quoi la Tour de Nesles
serait plus tragique que Bérénice, mais parce qu'elle oblige la conscience à
refuser librement, comme accidentel, un événement qui la transcende comme
inévitable. Certes, la mort perd son tragique lorsqu'elle est éprouvée
machinalement, du point de vue du croque-mort, ou quand la certitude de l'immortalité

la réduit à un simple passage d'un monde dans un autre (Socrate,
Polyeucte). Mais ce sont là des cas limites. La perspective chrétienne, où
l'homme, enseveli dans la mort par le péché, en est affranchi par la rédemption,

est essentiellement tragique.
Le paradoxe du théâtre est de me faire admettre la réalité de l'irréel.

Cette irréalité culmine dans la farce et la féerie, non que ces genres représentent
la forme pure du théâtre, car le réalisme a ses droits, mais ils attestent la
souveraine liberté de l'artiste en matière de création (p. 112).

Qu'en est-il du comique Le rieur n'est jamais engagé dans l'aventure
qui le fait rire. Je ne puis donc rire d'un individu que si je cesse de le sentir
mon semblable, et je ne suis jamais vraiment comique à mes propres yeux.
Le comique exige l'évanouissement du biographique et du personnel. Il est,
par essence, lié au type, c'est-à-dire à l'abstraction. Cette dernière, toutefois,
diffère de l'universalité conceptuelle : elle est le produit d'une simplification
passionnelle. Elle grossit un aspect particulier du réel, elle n'en retient qu'une
facette. Le monde comique est à la fois typique et partiel, c'est-à-dire souvent
injuste (ex. Les Nuées).

Quels sont enfin les rapports du merveilleux et du tragique Ces deux
genres s'excluent l'un l'autre, puisque le premier rejette la transcendance

' L'ouvrage antérieur, intitulé L'essence du théâtre, et précédé des
témoignages de Georges Pitoeff, de Charles Dullin, de Louis Jouvet et de Gaston
Baty, a paru chez Pion, dans la collection « Présence » en 1943 (un vol. de 235 p.).



l60 BIBLIOGRAPHIE

dans l'irréel tandis que le second exige un acte de foi dans la réalité de cette
même transcendance. « Pour le non-chrétien, il n'y a jamais de tragédie
chrétienne, il n'y a que du merveilleux chrétien » (p. 175). Mais rien n'empêche
au non-chrétien d'admettre, en tant que spectateur, la situation chrétienne
proposée par l'auteur. « Pour le non-chrétien comme pour le chrétien, l'Annonce
faite à Marie est une tragédie, non un conte de fées où les fées s'appefferaient
Dieu » (p. 176).

Tels sont les principaux thèmes de cet ouvrage important, qui nous
propose, avec une parfaite bonne grâce, les fruits d'une lecture abondante et
d'une sincère méditation.

René Schaerer.

Erwin Nickel : Das « physikalische Modell » und die « metaphysische
Wirklichkeit ». Versuch einer Metaphänomenologie. München/Basel,
Reinhardt Verlag, 1952, 100 p.

Le désir de l'auteur est de parer à la disparition de la conscience métaphysique

en face du progrès de la connaissance scientifique. Il établit dans son
opuscule ce qu'il appelle la pyramide hiérarchique de l'être, où la contemplation

et l'analyse alternent dans la prise de connaissance de l'être. Il n'y a, dit-il,
aucune représentation satisfaisante du Monde qui ne comprenne l'être matériel
que comme réalité secondaire à la suite d'un être immatériel primaire. Si
l'homme vit bien dans le spatio-temporel, il n'y ramène pas l'essence de son
expérience. La science se fait des modèfes de la réalité matérielle, remplacement
de la question « pourquoi » par la question « comment ». Mais le Monde est aussi
et plus haut sur la pyramide, expression de principes métaphysiques. D'où
finalité en tant qu'expression d'une réalité sensible. Le Monde apparaît, en haut
de la pyramide, comme œuvre divine. Il y aurait une analogie mais une
différence de degré aussi entre la physique, science uniquement rationnelle de la
réalité matérielle, et, par-derrière elle, la métaphysique, entre les dimensiona-
lités physique et métaphysique.

Relevons d'intéressants passages sur le problème de l'entéléchie que l'auteur

introduit déjà au niveau de la matière : la matière en tant que telle se

comporte conformément à sa raison d'être. Le postulat d'entéléchie n'est autre
que la constatation qu'en dessus du comment il y a le pourquoi.

La comparaison de preuves de l'existence de Dieu avec les calculs faits au
moyen des théories physiques (p. 58) est pour ie moins inattendue, mais elle
situe assez bien ces preuves.

Relevons quelques passages qui ne nous paraissent pas résister à la critique.
Il est dit (p. 41) que des lois de mouvement n'expliquent rien ; cette proposition
provient d'une méprise sur la méthode en physique. Une comparaison faite
entre la musique et la peinture (p. 54) laisse fort à désirer, parce qu'elle repose
sur la supposition fausse que la peinture (il s'agit là de peinture abstraite) admet
une interprétation au même sens que la musique qui doit être jouée pour
produire sa pleine action. Et quelques petits passages encore.

L'auteur pense enfin que si les phénomènes physiques fournissent la forme
d'expression d'une métaphysique qu'entremettent les catégories d'espace et de

temps, il en existe peut-être d'autres ayant d'autres catégories pour intermédiaire.

Il est difficile d'attacher à cette pensée laissée sans preuve tangible
autant d'importance que l'auteur le voudrait.

André Mercier.

Imprimerie La Concorde, Lausanne. 561/6.53


	Comptes rendus

