Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 3 (1953)

Heft: 2

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

COMPTES RENDUS

Louis GIRARD : L’Evangile des Voyages de [ésus ou la section g : 5I
a 18 : 14 de saint Luc. Paris, Gabalda, 1951, 130 p. et une carte.

Lecteur des Evangiles soucieux de cohérence, M. le chanoine
Girard, de Chartres, propose une solution nouvelle aux problémes
littéraires et historiques que souléve la section de 1'évangile de Luc
ci-dessus mentionnée.

En g: 51, en effet, 'évangéliste quitte jusqu'en 18 : 14 le texte
de Marc qu'il a suivi généralement jusque la, pour insérer une série
de péricopes (un tiers de son évangile) auxquelles le dernier voyage de
Jésus & Jérusalem sert de cadre. L’étude philologique et littéraire
de cette section permet de relever divers indices de son origine
particuliére : d’abord une introduction (9: 5I) au ton étrangement
solennel, rappelant le début d'un ouvrage tel que I’ Assumptio Moisis®;
un style plus aramaisant que dans le reste de 1’évangile; des
précisions chronologiques et topographiques plus rares; des récits
moins vivants et des personnages moins agissants. Ce qui frappe
surtout, c’est I'indépendance totale de Luc 9: 51 a 18 : 14 a I'égard
de V'évangile de Marc, méme lorsque ces chapitres semblent s’en
rapprocher. L’évangile de Luc comporte de nombreux doublets : or
ceux-ci ont généralement I'un de leurs éléments dans la section en
question, l'autre dans le reste de l'évangile, le premier étant de
dépendance marcienne, le second étant apparenté a Matthieu, sans
toutefois dépendre directement de lui. Du point de vue littéraire,
Lucg: 51 2418 : 14 «semble former un bloc a part» (p. 50).

I’auteur examine ensuite ces chapitres au point de vue de leur
contenu, a savoir le ou les voyages de Jésus. Il se livre a la critique
des différentes interprétations qui en ont été données et qui ne peu-
vent le satisfaire, puis il propose sa propre solution. '

La section considérée serait «un évangile partiel, comme I'évan-
gile de la Passion, qui vint en premier lieu dans la catécheése, 1'évan-
gile du minmistere galiléen, qui suivit de pres, et 'évangile de I’ Enfance,

! Le terme méme d’dvoliuyig = assumptio, y figure.



I50 BIBLIOGRAPHIE

qui sera ajouté plus tard. Saint Luc aura de méme groupé en un seul
récit tout ce qui concernait des voyages, que Jésus avait faits &
Jérusalem, complétant ainsi ses devanciers comme saint Jean com-
plétera les Synoptiques par le récit du munistére judéen ; et il I'aura
inséré dans 1'Evangile total entre le ministére galiléen et la Passion,
c’est-a-dire a la place réelle du dernier et supréme voyage » (p. 65).

Cette combinaison de 1'ordre littéraire et didactique avec 1’ordre
chronologique est fréquente chez les historiens anciens, chez les
autres évangiles et chez saint Luc lui-méme. Cela explique que ce
dernier ait pu grouper « trois voyages que Jésus avait faits de la
Galilée a Jérusalem pendant le ministére galiléen. Ces contacts avec
les autorités de la capitale religieuse expliquaient la Passion, &
laquelle le dernier surtout aboutissait. La place normale du tout se
trouvait naturellement avant la Passion, & la place réelle du dernier
voyage » (p. 69).

Cette hypothése, remarque l'auteur, fait tomber beaucoup des
difficultés auxquelles se heurtent les autres interprétations : une lon-
gue section entre le ministére galiléen et la Passion n’étonne plus ;
bien des faits et des discours, situés apparemment par elle dans les
derniers temps, peuvent sans inconvénient étre reportés & une date
antérieure.

D’autre part, si I'on considére comme un tout l’évangile des
voyages et qu’on le compare a Matthieu, Marc et Luc, premiére
partie, on s’apergoit qu'’il leur est chronologiquement paralléle. Une
synopse du ministére de Jésus, dans les derniéres pages de I'ouvrage,
en offre la démonstration. Nous aurions donc affaire a un « qua-
triéme Synoptique » (p. 74) &

L’auteur se plait alors a constater qu’il résulte de cette découverte
«une harmonie simple et spontanée des Evangiles». Voici les prin-
cipes qui présideront a son établissement : le IVe évangile offre une
chronologie intangible ; pour les Synoptiques, si Marc et Luc sont
contre Matthieu, il sera évident que ce dernier a groupé des récits
ou des fragments de discours aux dépens de l'ordre strictement chro-
nologique ; si Marc et Matthieu sont contre Luc, c’est ce dernier qui
aura bloqué des éléments originellement séparés ; enfin quand Mat-
thieu sera seul contre Luc, on donnera la préférence a celui-ci, dont
le souci chronologique est plus marqué. Passant 4 la mise en ceuvre,
M. le chanoine Girard rend a leur indépendance premiére les deux
récits fusionnés dans la péricope Luc 5: 1-11: la vocation des
premiers disciples et la péche miraculeuse, ol Pierre regoit au prin-
temps suivant confirmation de sa vocation de pécheur d’hommes ;

r L’auteur renvoie en note & son opuscule, paru en 1935 A Paris: Un
quatriéme Synoptique.



BIBLIOGRAPHIE I51

en Luc 4: 16-30, I'épisode de la prédication couronnée de succés
dans la synagogue de Nazareth et celui de l'expulsion de Jésus hors
de cette ville & une date ultérieure ; etc.

Ce travail terminé, il est « désormais relativement facile» de
reconstituer les voyages de Jésus « dans leur cadre chronologique »
(p. 105), comme d’identifier les voyages selon saint Luc et selon
saint Jean. L’auteur obtient ainsi un tableau complet des diverses
étapes du ministére de Jésus, de ses séjours, de ses voyages et de
ses retraites.

C’est évidemment la premiére partie de 'ouvrage qui offre le plus
grand intérét : I'interprétation originale de Luc g : 51 et suiv. L’har-
monie des Evangiles, ou celle-ci doit trouver une confirmation, nous
parait une construction plus hasardeuse que solide : I'application de
quelques principes littéraires sommairement établis, méme si elle
aboutit a un tableau cohérent, ne saurait faire oublier la complexité
des problémes soulevés par une telle entreprise. Quant a 'explication
littéraire de la section Luc 9: 51 & 18: 14, elle semble fondée, tout
au moins dans certains de ses aspects. Ces chapitres apparaissent en
effet comme une composition lucanienne sans lien direct avec I'évan-
gile de Marc et dont le cadre est le voyage de Jésus de la Galilée a
Jérusalem. Mais peut-on vraiment y distinguer trois voyages corres-
pondant aux trois allusions a l'unique voyage vers Jérusalem (en
9: 5I; I1: 14 et 14: 1) ? Et surtout peut-on mettre en paralléle
avec Matthieu, Marc et la premiere partie de Luc ce que notre auteur
appelle le quatriéme Synoptique ? La démonstration de ce parallé-
lisme est en effet peu probante : de trop nombreuses péricopes n’en
témoignent pas. Aussi bien celles qui paraissent en témoigner indi-
quent-elles seulement, ce nous semble, que Luc, selon sa conception
particuliére de la vie de Jésus, a localisé dans le dernier voyage des
épisodes que d’autres ont situés ailleurs. M. le chanoine Girard con-
nait cette maniére de voir, quiest celle de plusieurs savants catholi-
ques, mais il a cru pouvoir la dépasser et établir que les Evangiles
nous restituent mieux que ne le pensent ces historiens I’ordre chrono-
logique et géographique des événements (p. 57). Sa tentative ingé-
nieuse et séduisante n’est cependant pas convaincante. Il semble
plutdt que saint Luc, si soucieux qu'’il ait été d’exactitude chronolo-
gique et géographique, n’a pu disposer, au moment d’écrire son évan-
gile, de données suffisamment précises pour n’étre pas obligé de les
ordonner selon d’autres principes.

JEAN DBURNIER.



152 BIBLIOGRAPHIE

MAXIME CHASTAING : L’Existence d’ Autrui. Paris, Presses universi-
taires de France, 1951, 363 p.

La thése de M. Chastaing est 'aboutissement de recherches qui
ont débuté en 1935 par une Introduction a l'étude de la compréhension
a’autrus, dans le Journal de Psychologie, et se sont poursuivies par
une série d’études parues ces derniéres années dans différentes revues 1.
Ces travaux avaient montré que le probléme d’autrui, loin d’étre posé
pour la premiére fois par la phénoménologie ou l’existentialisme,
jouait déja un roéle important chez les Cartésiens. A cet égard, M. Chas-
taing avait attiré l'attention sur quelques textes de Descartes lui-
méme, entre autres un passage de la cinquieme partie du Discours de
la Meéthode (éd. Bridoux, p. 130-132), un passage des Quatriémes
Réponses (1bid., p. 338-340), et deux lettres fort importantes : 4 ***,
mars 1638 ; Au Marquis de Newcastle, 23 nov. 1646. A cela s’ajoute
I'apport de plusieurs Cartésiens peu connus: l'abbé de Lanion,
Régis, Louis de la Forge, le Pére Buffier, et surtout Géraud de Cor-
demoy avec son Discours physique de la parole. Ces recherches avaient
permis a M. Chastaing de montrer comment pour les Cartésiens le
probléme d’autrui est étroitement lié au probléme du langage, ces
auteurs et Descartes le premier — voyant dans la parole, dis-
tincte de 'expression des émotions que nous avons en commun avec
I’'animal, la preuve de l'existence d’autres étres pourvus d’une dme
analogue a la noétre.

Dans son récent ouvrage qui couronne toutes ces laborieuses
enquétes, M. Chastaing insiste de nouveau longuement sur I'impor-
tance du langage pour les problémes touchant a I'existence d’autrui,
et c’est a la méthode cartésienne qu’il recourt pour aborder lui-méme
ces problémes : aprés avoir suivi Descartes tout au long du fameux
itinéraire qui, partant du doute, lui fait retrouver successivement
I’dme, Dieu et le monde, M. Chastaing tente un pas de plus, et,
dépassant la Méditation Sixiéme, essaie de retrouver autrui. Cela
nous vaut une analyse critique de toutes les théories visant & prouver
I'existence d’autrui, classées fort ingénieusement en trois catégories :
celles qui pour trouver autrui partent de Dieu, celles qui partent du
moi ou de 'ame, celles qui partent des corps ; mais aucune des trois
substances dont Descartes a établi I'existence ne nous donne la
clef qui nous permettra d’arriver a autrui, et toutes ces théories
sont viciées a leur point de départ parce qu’elles commencent par

T Cf. en particulier: «L’abbé de Lanion et le probléme cartésien de la
connaissance d’autrui», Revue philosophique, avril-juin 1951, p. 228-248;
Descartes, Fauste de Riez et le probléme de la connaissance d’autrui, Paris, Ed.
du Cerf, 1949, Coll. « Rencontres», N° 30.



BIBLIOGRAPHIE 153

M. Chastaing lui-méme se défend d’apporter une théorie nouvelle et
il conclut en admettant qu’autrui est l'objet d'une dntuition, par
quoi il ne faut entendre aucune faculté mystérieuse, mais le simple
fait que nous voyons avec évidence les autres: en méme temps qu’au
présupposer l'existence d’autrui, qu’elles veulent ensuite démontrer.
critére cartésien de l'évidence, nous aboutissons donc a une philo-
sophie du sens commun, défendue au XVIIe et au XVIIIe siecles par
le Pére Buffier, un de ces Cartésiens dont il a déja été question, et
Thomas Reid, puis, plus récemment, par G. E. Moore.

On ne trouvera donc pas chez M. Chastaing de nouvelle théorie
concernant le probléme d’autrui, et pourtant sa contribution a
I'é¢tude de ce probléme est certainement des plus précieuses. Au point
de vue historique tout d’abord, il a eu le mérite de mettre en lumiére
I'importance de I'apport cartésien. Au point de vue critique ensuite,
grace a son immense érudition, qui englobe en particulier les auteurs
anglo-saxons trop souvent méconnus chez nous, il nous donne des
nombreuses théories proposées jusqu’a ce jour pour rendre compte
de I'existence d’autrui des analyses qui toutes mettent en évidence
d’une facon irréfutable leurs points faibles: c’est en face d’un véri-
table catalogue critique, absolument complet, nous semble-t-il, que
nous nous trouvons. Peu a peu, au fur et & mesure que nous avan-
cons dans ce catalogue, nous voyons se dessiner un véritable réqui-
sitoire contre les psychologues et les philosophes qui ont multiplié
les confusions autour du probléme d’autrui ; M. Chastaing s’attache
en particulier a mettre le doigt sur la triple confusion entre les corps
et les Ames, les 4mes et Dieu, notre dme et celle d’autrui, ainsi que
sur la confusion constante entre deux démarches pourtant bien
distinctes : prouver, d'une part, l'existence d’autrui; expliquer,
d’autre part, comment nous prenons connaissance d’autrui.

Mais il ne faudrait pas croire que le propos de M. Chastaing
soit uniquement épistémologique : les idées confuses qu’il dénonce,
nous ne nous contentons pas de les professer, nous les vivons réelle-
ment dans nos rapports avec autrui ; elles correspondent a des « atti-
tudes perverses », & de « mauvais rapports humains » (p. 3) qui vien-
nent vicier notre conduite quotidienne : a la confusion entre autrui
et Dieu correspond par exemple le processus de divinisation par
lequel nous transformons, dans I'amour romantique, un étre de chair
et de sang en une idole céleste ; a la confusion entre autrui et les
corps correspondent les processus inverses par lesquels, suivant
I'expression de G. Marcel, nous « chosifions » autrui. Autant qu’épis-
témologue, M. Chastaing est donc psychologue, et moraliste
d’inspiration chrétienne. On comprend dés lors qu’il puisse légiti-
mement intituler son livre L’Existence d’ Autruz, plutét que la Con-
narssance 4’ Autruz, titre qui semblerait mieux convenir si l'on ne



154 BIBLIOGRAPHIE

voyait que le coté épistémologique de l'ceuvre, le premier évidem-
ment qui retiendra l'attention du spécialiste. Mais par ses autres
aspects, psychologiques et moraux, cette ceuvre s’adresse également
a toutes les personnes soucieuses d’établir avec autrui des rapports
vraiment humains. Malheureusement, nous craignons que bien des
lecteurs ne soient rapidement rebutés par la forme que M. Chas-
taing a donnée a son livre : autant l'intention et les grandes lignes
nous en semblent claires, autant 1’expression compliquée et bizarre,
le tour allusif de nombreux passages, ’érudition venant souvent mal
a propos, lui donnent & la lecture un caractére obscur. Nous regret-
tons que ces obstacles tout extérieurs rendent difficile 1'accés a
une pensée avec laquelle nous nous sentons le plus souvent en accord

profond.
ANDRE VOELKE.

KARL LO6WITH : Von Hegel zu Nietasche. Der revolutiondre Bruch im
Denken des 19. [Jahrhunderts. Marx und Kierkegaard. Zurich,
Europa Verlag, 2¢ éd., 1951, 464 p.

JEAN WAHL : Le malhewr de la conscience dans la philosophie de
Hegel. Paris, Presses universitaires de France, 2¢ éd., 1951, 208 p.

Deux rééditions bienvenues de deux livres qui s’attachent au
méme Hegel (le philosophe-théologien) et visent & montrer que
«le probléme de Nietzsche et le probléme de Hegel sont un seul et
méme probléme» (WaAHL, p. 8; cf. LOWITH, p. 192-193). L’'étude
plus approfondie du jeune Hegel par Wahl et celle des Jeunes Hégé-
liens (décomposition de I’hégélianisme) par Lowith conduisent a
resceller un pont entre Hegel, Kierkegaard et Marx d'une part,
entre Hegel et Nietzsche d’autre part, bref entre Hegel et les cou-
rants actuels : marxisme et existentialisme. Une fois de plus éclate
I'importance immense de l'idéalisme allemand pour la compréhen-
sion de la pensée philosophique, théologique et politique des XIXe
et XXe siécles. Apparait également la collusion permanente du
protestantisme et de la philosophie dans l'immense aventure de
I’hégélianisme et ses prolongements jusqu’a aujourd’hui.

Loéwith reconstitue une préhistoire passionnante de la philoso-
phie actuelle qui porte essentiellement sur deux points capitaux :
I’Etat et la religion chrétienne. Réconciliés dans et par la philosophie
chez Hegel, ils sont soumis & une critique fondamentale chez Marx
et Kierkegaard qui, par leurs décisions révolutionnaires, dissolvent
cette réconciliation. Dans des chapitres remarquables sur l'histoire
du monde chrétien-bourgeois, le probléme du travail ou le probléme
du christianisme, Lowith montre que le XIXe siécle allemand est
centré sur une grande entreprise critique, non pas dans le sens



BIBLIOGRAPHIE 155

kantien, mais dans celui de I’Aufhebung hégélienne ou de la Kritik
der Rritischen Kritik marxiste ou encore des ruptures kierkegaar-
diennes. La décomposition de I'hégélianisme apparait non pas comme
une décadence, mais comme une période de réflexion philosophique
intense et positive sur les problémes de I’Etat et du christianisme.
Par cette critique de la tradition chrétienne et de la culture bour-
geoise, la continuité se rétablit entre Nietzsche et Hegel (par Feuer-
bach ou Strauss) ; et la parenté Schopenhauer-Nietzsche s’estompe
comme un phénomeéne secondaire et superficiel.

L’ambiguité de I'hégélianisme devient manifeste : L’Aufhebung
de la religion est a la fois justification et critique radicale, la critique
elle-méme étant un effort de justification par dépassement. De la
la possibilité de suivre Hegel vers «la gauche » ou vers «la droite »,
et la proximité — trés dialectique — de « la théologie philosophique
de Hegel» et de «la philosophie antichrétienne de Nietzsche». Ce
qui procéde historiquement de la réconciliation hégélienne c’est
donc « une destruction décisive de la philosophie chrétienne et de la
religion chrétienne» (p. 350).

Jean Wahl, en mettant en relief chez Hegel le théologien pré-
occupé du péché, de la douleur, et hanté par l'idée de « séparation »,
en rappelant que pour lui «la Bonne Nouvelle n’arrive que dans les
plus grands malheurs», en analysant la conscience malheureuse
juive et chrétienne, arrive au méme point: les éléments primitifs
que le jeune Hegel met en ceuvre pour sa réconciliation sont ceux-la
mémes qui, chez les Post-hégéliens, feront éclater 1’armature du
Systéme. Ces éléments sont finalement, pour le XXe siécle, plus

précieux que le Systéme lui-méme.
PiERRE THEVENAZ.

NOTICES

A. CHEDEL : Judaisme et christianisme. Les bases d’une entente entre
juifs et chrétiens. Vers une religion spiritualiste. Genéve, Editions
de la Cité, 1951, 263 p.

Retracer l'origine et l'histoire de la Bible, caractériser dans ses grandes
lignes 1'évolution de la pensée juive au cours des ages, puis déterminer la part
authentique et seule valable du message chrétien, en vue d’une réconciliation
entre judaisme et christianisme, tout cela en quelque 260 pages, voila certes
qui n’est pas une petite entreprise. C’est pourtant le travail qu’a tenté M. Chédel
dans son livre, non sans avoir hésité au préalable devant « un sujet aussi vaste
et complexe », avoue-t-il lui-méme (p. 9). Pour notre part, nous regrettons
que ses hésitations n’aient pas incité l'auteur & plus de prudence dans les
jugements qu’il porte, par la suite, sur quantité de problémes historiques ou



156 BIBLIOGRAPHIE

exégétiques délicats. Il ne nous est pas possible de reprendre ici tout ce qui
nous parait contestable dans son argumentation. Bornons-nous a relever une
des theses essentielles de l'ouvrage : « L’étude impartiale des origines chré-
tiennes », dit M. Chédel, « aboutit aux conclusions suivantes : le christianisme
est un prolongement du judaisme, sur lequel vinrent se greffer des éléments
disparates, grecs, pour une part importante, puis iraniens, sans compter les
apports de ce syncrétisme luxuriant du Proche-Orient... » (p. 242). Pour trouver
un terrain d’entente entre juifs et chrétiens, il est nécessaire, selon I'auteur
toujours, d’éliminer du christianisme tous ces éléments étrangers, ainsi que
les dogmes qui n’ont rien a voir avec le message de Jésus (p. 243). Les choses
sont-elles si simples, en réalité ? Nous nous permettons d’en douter, et nous
restons en tout cas trés sceptique quant aux chances d’impartialité de I'étude
qui nous est présentée. Que dire, en effet, de I’empressement avec lequel 'auteur
attribue la paternité du messianisme au zoroastrisme (pp. 68, 149 s.) lorsqu’on
sait combien controversée est toute cette question de I'influence iranienne sur
le judaisme ? (cf. Albright, De U'dge de la pievve & la chvétienté, Paris, Payot,
1951, pp. 264 ss.). Que penser également d’une étude qui se base presque exclu-
sivement sur le seul Guignebert pour caractériser la personne et I'ccuvre de
Jésus (p. 151) et qui se débarrasse en moins de deux pages du difficile probléme
de la conscience messianique de Jésus (p. 155s.) ? Ailleurs, dans son ardeur a
écarter la christologie paulinienne, I'auteur ne craint méme pas I’anachronisme
en déclarant que le texte Col. 1: 15-20 ¢« est nettement influencé par les
doctrines gnostiques, en particulier celles de I’école orientale valentinienne »
(p. 171). Et il nous serait facile de citer d’autres exemples encore qui prouvent
abondamment que M. Chédel aurait eu avantage a constituer son information
d’une maniére moins unilatérale. La cause qu’il veut servir n’y aurait en tout

cas rien perdu.
J.-C. MARGoOT.

CAMILLE MULLER : L’Encyclique « Humani Generis » et les problémes
scientifigues. Louvain, Nauwelaerts, 1951, 35 p.

Dans la fameuse encyclique de Pie XII «sur certaines opinions fausses
qui menacent de ruiner les fondements de la doctrine catholique », publiée le
12 aolt 1950, plusieurs ont cru voir un élargissement de la pensée catholique,
alors que d’autres, plus clairvoyants, ¥ voyaient au contraire le coup de frein
du thomisme traditionnel pour retenir les novateurs imprudents. Ainsi
Th. Masson, dans la revue Synikhése de septembre 1950, écrivait que cette
encyclique « découragera a jamais les esprits ouverts et généreux qui nourris-
saient encore des illusions sur la raideur des positions catholiques ».

C. Miiller, professeur a Louvain, s’efforce de réfuter ce reproche en ces
quelques pages que la revue Symthése a bien voulu accueillir. « Le Souverain
Pontife, dont on avait apprécié la trés grande largeur de vue dans une ency-
clique antérieure concernant les saintes Ecritures, a di tourner ses regards
dans une autre direction », c’est-a-dire vers des savants et penseurs catho-
liques qui, dans un louable souci d’apostolat, pour garder le contact avec des
masses qui s’éloignent de I’Eglise, ont dépassé les limites de la prudence et
de l'obéissance au magistére de 1’Eglise. Le pape n’a pas voulu barrer la route
a l'essor de la pensée moderne ; il a seulement jugé nécessaire de dresser des

bornes protectrices le long du chemin.
VicTor BARONI.



BIBLIOGRAPHIE 157

ALBERT DONDEYNE : Foi chrétienne et pensée contemporaine. Lou-
vain, Publications universitaires; Paris, Desclée De Brouwer,

195, 230 P.

Comme l'indique le sous-titre, cet important ouvrage aborde les problémes
philosophiques soulevés dans l'encyclique Human: generis. L’auteur, profes-
seur lui aussi & Louvain, explore les zones limites ol le pape a établi des
« bornes protectrices ». Le penseur catholique qui accepte les directives du
magistére ecclésiastique, doit en effet poursuivre le dialogue avec la philoso-
phie moderne, quelle qu’elle soit. Le pape lui-méme fait un devoir aux intel-
lectuels catholiques d’étre « partout présents a la pointe du combat de
I'intelligence ».

Laissant délibérément de co6té les problémes proprement théologiques
touchés par l'encyclique, 'auteur aborde de front les questions philosophiques
auxquelles elle fait allusion. Et c’est principalement a la phénoménologie
existentielle qu’il va donner la réplique sur les quatre points suivants :

1. L’histovicité de I'existence humaine. Un Sartre, un Merleau-Ponty consi-
dérent les affirmations absolues de la doctrine catholique comme contraires
au relativisme historique. Mais le Dieu des chrétiens est diftérent de 1’Absolu
des philosophes idéalistes, et 1'on peut concevoir un existentialisme théiste
ou favorable au théisme, dans lequel ce ¢ pouvoir-étre» que nous sommes
apparait ¢« comme un don recu de Dieu, comme un talent a faire fructifier,
comme un appel & répondre aux intentions du Créateur sur I’homme ». Et
I'on peut rejoindre ici la philosophie de l'acte et de la participation élaborée
jadis par saint Thomas.

2. Le probleme de lirvationnel et de la vaison. La pensée moderne n’a pas
tort de faire une large part a l'irrationnel. C’est le grand mérite de penseurs
tels que Newman, Blondel, Marcel et Jaspers d'avoir rompu avec un ratio-
nalisme dans lequel 'homme n’est plus une personne vivante, mais un spec-
tateur exsangue, sans Ame et sans destinée. La foi en la « Transcendance
cachée » représente pour Jaspers l'acte supréme de l'existence humaine, celui
qui nous confére l'authenticité ultime et nous installe dans la Paix, la Joie,
1'Unité véritables. La philosophie moderne manifeste toutefois souvent une
méfiance excessive a 'égard du raisonnement. Le pape rappelle que la théo-
logie est une ceuvre de la raison élargie, éclairée par la foi. On peut rejoindre
ici la formule suggestive de Merleau-Ponty : « Explorer l'irrationnel et l'inté-
grer dans une raison élargie, telle est la tache de notre siécle. »

3. Relation entre la foi et la philosophie. Certes, la foi a son évidence propre,
mais il lui faut une philosophie qui lui soit adéquate, comportant «la mise
en relief de la personne humaine comme fin en soi, I'affirmation de 'autonomie
de la liberté comme étant le constitutif premier de la personnalité, 1'impor-
tance accordée au corps, a l'incarnation et, de ce chef, a la mission terrestre
de 'homme, enfin la conception spiritualiste et personnaliste de I'Absolu...
traits caractéristiques de 1'Occident ». Le thomisme est cette philosophie, &
condition qu’il soit vivant et repensé a I'usage de notre siécle selon le pro-
gramme de Léon XIII : Velera movis augere.

4. La foi chvétienme est-elle conciliable avec la libve vecherche ? Pie XII
invite les catholiques & faire un grand effort de synthése pour intégrer la
doctrine catholique dans la pensée et dans la vie modernes. L’Eglise romaine



158 BIBLIOGRAPHIE

peut-elle espérer réussir dans cette tentative ? Méditons cette réponse
d’Emmanuel Mounier : « Pour percer cette muraille de malentendus qui
étouffe le message chrétien, il ne faudrait pas inventer quelque nouveauté
magique, mais inventer le christianisme méme, rendre a sa Parole sa nudité
pénétrante » (« L’agonie du christianisme », dans Esprif, mai 1946).

VictorR BARONI.

F.-]J. voN RINTELEN : Philosophie der Endlichkeit als Spiegel der
Gegenwart. Meisenheim/Glan, Westkulturverlag Anton Hain,

1951, 490 p-.

Par son intention, ce livre ne manque certes pas d'intérét. Il se propose
de mettre a nu les ressorts essentiels de notre Ame de modernes, d’en faire
comprendre la « Grundstimmung », la tonalité propre. A cet effet, von Rinte-
len met au centre la notion de finitude, et dans une analyse de ses implications,
montre la pensée contemporaine (ou du moins, ses représentants les plus
« représentatifs », c’est-a-dire Heidegger et Rilke) suspendue dans ses diverses
manifestations a la méditation toujours récurrente de cette méme finitude.
Nous sommes livrés au ¢ Pathos der Endlichkeit », qui nous conduit au bord
du néant et de la mort réellement morte.

Certes encore, ce livre abonde d’analyses de détail parfois ingénieuses,
souvent convaincantes. Les textes cités sont rarement dépourvus d’intérét
propre, et Rilke revit avec intensité devant nous, comme l'expression de la
plus moderne des subjectivités. Mais... au fur et & mesure que 'on s’enfonce
dans cette lecture, on se sent tourner en rond dans un texte ronronnant dont
les indignations mémes finissent par lasser. Et tout d’abord séduit par le
projet de l'auteur, on en vient & le mettre entiérement en question. En défi-
nitive, il met bout & bout des opinions — car des affirmations philosophiques
séparées de la démarche qui les engendre ne sont rien d’autre — et leur oppose
ses protestations, d’autres opinions dont le caractére critique de 1l'ouvrage
interdit la déduction systématique. Que ces opinions soient celles de Heid-
egger, on le lui accorde. Pour Sartre, il semble moins perspicace, et trop victime
de la critique de Gabriel Marcel, qui n’a guére plus de valeur du reste que
la sienne. Mais quand cela serait — quand la pensée moderne serait vouée
au fini, acculée au néant, déchirée par ses contradictions, un désespoir hau-
tain ou résigné : le probléme de sa vérité n’en est pas pour autant tranché.
Ce n’est pas parce qu'une pensée me décourage qu’elle est fausse. Et quand
on essaie de ressaisir les valeurs positives au nom desquelles von Rintelen
condamne la pensée moderne, on ne s'étonne pas de le voir souscrire aux
positions les plus bienséantes, les plus dogmatiques, et sociologiquement les
plus «regues »...

N’exagérons tout de méme pas dans la sévérité : par instant, la critique
est moins banale, et 'on trouvera, dans les chapitres finals, des points d’an-
crage pour une méditation des exigences mémes de la pensée philosophique.
I1 reste que le livre serait bien plus long s’il avait été notablement plus court...

PHILIPPE MULLER.



BIBLIOGRAPHIE I5Q

HENRT GOUHIER : Le thédtre et I'existence. Paris, Aubier, 1952, 222 p.

« C’est la méme recherche qui continue. » Tels sont les mots par lesquels
I'auteur introduit ce nouvel ouvrage consacré au théatre!. Les qualités du
précédent s’y retrouvent, avec plus de bonheur encore : transparence, profon-
deur, simplicité. Pas une page qui ne soit vivante et suggestive.

I1 y a un tragique universel, nous dit M. Gouhier, dont le théitre ne réalise
sur la scéne qu’une fixation particuliere. Loin d’étre simplement spectaculaire,
ce tragique théitral exige de ma part une contribution positive. « Mon bon
vouloir fait exister Hamlet» (p. 29). Il implique, d’autre part, la présence
d’une transcendance, sans laquelle la piéce n’alignerait qu’une absurde et
fortuite succession d’événements. Non qu'un tragique de l'absurde soit
impensable. Mais il postule une transcendance anonyme et muette qui lui
"donne son sens (p. 45).

Transcendance ne signifie pas nécessité, mais fatalité, c’est-a-dire recon-
naissance d’une liberté dans I’homme, ffit-elle impuissante et désespérée. « Le
destin est tragique parce qu’il écrase une volonté qui voulait une autre desti-
née» (p. 50). La jalousie d’Othello, réduite au déterminisme des glandes et
de I’hérédité, ne serait plus tragique. Qu’est-ce a dire, sinon que «la tragédie
commence dés que 'homme prend conscience de sa liberté» (p. 58).

Transcendance et liberté, tels sont les deux poles du tragique. Dans ces
conditions, la mort représente un élément essentiel au théitre, non par sa
seule présence ni par le nombre des cadavres, sans quoi la Tour de Nesles
serait plus tragique que Bérénice, mais parce qu’elle oblige la conscience a
refuser librement, comme accidentel, un événement qui la transcende comme
inévitable. Certes, la mort perd son tragique lorsqu’elle est éprouvée machi-
nalement, du point de vue du croque-mort, ou quand la certitude de I'immor-
talité la réduit & un simple passage d’'un monde dans un autre (Socrate,
Polyeucte). Mais ce sont la des cas limites. La perspective chrétienne, ou
Phomme, enseveli dans la mort par le péché, en est affranchi par la rédemp-
tion, est essentiellement tragique.

Le paradoxe du théitre est de me faire admettre la réalité de l'irréel.
Cette irréalité culmine dans la farce et la féerie, non que ces genres représentent
la forme pure du théitre, car le réalisme a ses droits, mais ils attestent la
souveraine liberté de I'artiste en mati¢re de création (p. 112).

Qu’en est-il du comique ? Le rieur n’est jamais engagé dans I'aventure
qui le fait rire. Je ne puis donc rire d’un individu que si je cesse de le sentir
mon semblable, et je ne suis jamais vraiment comique a mes propres yeux.
Le comique exige I’évanouissement du biographique et du personnel. Il est,
par essence, lié au type, c’est-a-dire a I’abstraction. Cette derniére, toutefois,
difféere de l'universalité conceptuelle : elle est le produit d’'une simplification
passionnelle. Elle grossit un aspect particulier du réel, elle n’en retient qu'une
facette. Le monde comique est a la fois typique et partiel, c’est-a-dire souvent
injuste (ex. Les Nuées).

Quels sont enfin les rapports du merveilleux et du tragique ? Ces deux
genres s'excluent l'un l'autre, puisque le premier rejette la transcendance

1 L’ouvrage antérieur, intitulé L’'essence du thédtre, et précédé des témoi-
gnages de Georges Pitoeff, de Charles Dullin, de Louis Jouvet et de Gaston
Baty, a paru chez Plon, dans la collection « Présence » en 1943 (un vol. de 235 p.).



160 BIBLIOGRAPHIE

dans l'irréel tandis que le second exige un acte de foi dans la réalité de cette
méme transcendance. « Pour le non-chrétien, il n’y a jamais de tragédie
chrétienne, il n’y a que du merveilleux chrétien » (p. 175). Mais rien n’empéche
au non-chrétien d’admettre, en tant que spectateur, la situation chrétienne
proposée par I'auteur. « Pour le non-chrétien comme pour le chrétien, I’ Annonce
faite & Marie est une tragédie, non un conte de fées ou les fées s’appelleraient
Dieu» (p. 176).

Tels sont les principaux thémes de cet ouvrage important, qui nous
propose, avec une parfaite bonne grace, les fruits d’'une lecture abondante et

d’une sincére méditation.
RENE SCHAERER.

ErwiIN NICKEL : Das « physikalische Modell » und die « metaphysische
Wirklichkeit ». Versuch einer Metaphanomenologie. Miinchen/Basel,
Reinhardt Verlag, 1952, 100 Pp.

Le désir de I'auteur est de parer a la disparition de la conscience métaphy-
sique en face du progrés de la connaissance scientifique. Il établit dans son
opuscule ce qu'il appelle la pyramide hiérarchique de 1’étre, out la contempla-
tion et l'analyse alternent dans la prise de connaissance de ’étre. Il n’y a, dit-il,
aucune représentation satisfaisante du Monde qui ne comprenne 1’étre matériel
que comme réalité secondaire a la suite d'un étre immatériel primaire. Si
I’'homme vit bien dans le spatio-temporel, il n’y rameéne pas l’essence de son
expérience. La science se fait des modeéles de la réalité matérielle, remplacement
de la question « pourquoi » par la question « comment ». Mais le Monde est aussi
et plus haut sur la pyramide, expression de principes métaphysiques. D’ou
finalité en tant qu’expression d’'une réalité sensible. Le Monde apparait, en haut
de la pyramide, comme ceuvre divine. Il y aurait une analogie mais une diffé-
rence de degré aussi entre la physique, science uniquement rationnelle de la
réalité matérielle, et, par-derriere elle, la métaphysique, entre les dimensiona-
lités physique et métaphysique.

Relevons d’intéressants passages sur le probléme de I'entéléchie que 1'au-
teur introduit déja au niveau de la matiére : la matiére en tant que telle se
comporte conformément a sa raison d’étre. Le postulat d’entéléchie n’est autre
que la constatation qu’en dessus du comment il y a le pourquoi.

La comparaison de preuves de l'existence de Dieu avec les calculs faits au
moyen des théories physiques (p. 58) est pour le moins inattendue, mais elle
situe assez bien ces preuves.

Relevons quelques passages qui ne nous paraissent pas résister a la critique.
11 est dit (p. 41) que des lois de mouvement n’expliquent rien ; cette proposition
provient d’une méprise sur la méthode en physique. Une comparaison faite
entre la musique et la peinture (p. 54) laisse fort a désirer, parce qu’elle repose
sur la supposition fausse que la peinture (il s’agit la de peinture abstraite) admet
une interprétation au méme sens que la musique qui doit étre jouée pour pro-
duire sa pleine action. Et quelques petits passages encore.

L’auteur pense enfin que si les phénoménes physiques fournissent la forme
d’expression d’'une métaphysique qu’entremettent les catégories d’espace et de
temps, il en existe peut-étre d'autres ayant d’autres catégories pour intermé-
diaire. Il est difficile d’attacher a cette pensée laissée sans preuve tangible

autant d'importance que 'auteur le voudrait.
ANDRE MERCIER.

Imprimerie La Concorde, Lausanne. 561/6.563



	Comptes rendus

