Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 3 (1953)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

MARTIN NoTH : Die Welt des Alten Testaments. Berlin, Tépelmann,
1953, 2¢ édition, Xv-314 p., 4 pl. Sammlung T6pelmann, zweite
Reihe : Theologische Hilfsbiicher, Band 3.

L’ouvrage de M. Noth est un monde en soi. Sous le titre « Le monde de
I’Ancien Testament », I’auteur réussit le tour de force de faire tenir en un seul
volume la géographie de la Palestine, I’archéologie au sens large, c’est-i-dire
I’histoire des monuments et des coutumes, I'histoire des peuples voisins et de
leur culture : alphabets, langues, races, chronologie, religions, celle du texte
de I'A. T. des origines a I'époque chrétienne. Il termine en rappelant les prin-
cipes d’'une saine critique textuelle de la Bible. Les qualités de précision de
M. Noth se retrouvent dans cet exposé qui par sa nature est forcément succinct.
S’il donne au lecteur le désir d’en savoir plus, s'il le renvoie 4 des ouvrages
plus détaillés, M. Noth aura rendu un grand service aux sciences de 1’Ancien
Testament dont il est un des spécialistes les plus remarquables.

GEORGES PIDOUX.

MARTIN NOTH : Das Buch Josua. Tibingen, J.-C.-B. Mohr, 2¢ édition,
1953, 151 p. Handbuch zum Alten Testament, 7.

Le livre de Josué pose deux grosses questions. La premiére est de nature
théologique. Le faut-il considérer comme la continuation du Pentateuque,
I’aboutissement de ’Exode vers la terre promise et la prise de possession de
Canaan ou, au contraire, fait-il partie de I'ccuvre historique deutéronomienne,
grand ouvrage qui comprenait Deut., Josué, Juges I et II, Sam. I et 1I, Rois ?
Alors que la majorité des critiques se sont rangés a la premiére solution —
le regretté Bentzen n’a-t-il pas écrit que « le Pentateuque sans le livre de Josué
serait aussi incomplet que les Evangiles sans les récits de la résurrection» ? —
Noth se prononce résolument pour la seconde. Les theses qu’il avait esquissées
dans la premiére édition de son Josué (1938) sont ici affirmées avec netteté.
Cette position, que partage M. Engnell, d’Upsala, a entre autres conséquences
de rompre avec la notion d’un hexateuque (Pentateuque et Josué) dans lequel
les sources traditionnelles se continueraient jusque dans Josué.

Le second probléme est celui de l'origine des récits qui sont a la base du
livre. C'est un sujet auquel la critique contemporaine s’attache volontiers,
comme si le stade prébiblique des écrits sacrés offrait un terrain plus fécond
a l'investigation scientifique que celui de leur composition littéraire. Il faut
distinguer entre Josué 1 : 12-24 et 13 : 21-42. Sile second morceau est composé
au moyen de listes de frontiéres et de localités que le rédacteur aurait transfor-
mées en un récit de 'occupation du pays sous la conduite de Josué, la premiere
partie, par contre, est faite de légendes locales. Celles-ci avaient un caractére
étiologique, c’est-a-dire qu’elles avaient pour but d’expliquer des faits du pré-
sent au moyen d’événements du passé. Ainsi, la caverne murée de Makkeda
avait sa légende, celle des cinq rois qu’on y avait enfouis (Josué 10), les grosses
pierres de Gabaon I’épisode du verset 11 au méme chapitre. Répandus dans le
seul territoire de Benjamin, ces récits seraient devenus le patrimoine de tout
Israél grice au sanctuaire de Guigal, qui prit sous Saiil une grande importance.
Au moment des grandes fétes, les légendes étaient racontées par des bardes qui



BIBLIOGRAPHIE - 275

possédaient l'art du récit. Elle étaient enrichies, développées. Elles se trans-
mettaient et ont fini par entrer dans le schéma de I'histoire du salut. A un
stade ultérieur intervient le compilateur qui a rassemblé les matériaux et intro-
duit dans ces récits la personne de Josué. Celui-ci qui n’était pas de Benjamin
n’avait a I'origine rien a faire avec eux. On voit que I’analyse faite par M. Noth
est intéressante. Ses conclusions demeurent des hypothéses tant qu’elles ne
sont pas supportées par des évidences externes. Il est certain que I’élaboration
des récits sur le terrain de la tradition orale explique l'existence de répétitions,
de doublets et méme d’incohérences. La critique littéraire était obligée de les
expliquer en faisant appel a différentes sources. Comme le dit M. Engnell, il
faut en présence des écrits bibliques abandonner notre vision européenne du
livre, c’est-a-dire de I’ceuvre littéraire composée au moyen de documents écrits.

Dans son commentaire & Josué (1899), Steuernagel déclarait qu’aucun
doute n’existait quant a 1'étendue de la source sacerdotale ou P dans Josué.
Par contre, M. Noth conteste qu’une telle source indépendante ait existé dans
le méme livre qui est pour lui et dans son état actuel une ceuvre deutérono-
mienne. Des déclarations aussi opposées font ressortir l'impuissance de la cri-
tique littéraire & déterminer I'époque et I'origine des sources. Je crois que la
solution se place sur le terrain de la théologie biblique. Si la notion du pays de
la vie ou terre d’Israél est au centre de la pensée d’Israél, il est normal que les
récits du Pentateuque et de Josué aient pour but de raconter cette marche
vers la terre qu’'Israél doit posséder en vertu de la promesse méme de Dieu.
Cette marche est douloureuse comme toute marche humaine, mais a la téte
du peuple se détache la figure du chef qui conduit les batailles et crée la vic-
toire : Josué, c’est-a-dire Jahvé, Dieu sauve.

GEORGEs PIDOUX.

ANDRE FEUILLET : Le Cantique des Cantigues. Etude de théologie
biblique et réflexions sur une méthode d’exégese. Paris, Editions
du Cerf, 1953. Lectio Divina, 10.

« Aucun livre de la Bible, & part le Psautier, n’a été aussi commenté que
le Cantique des Cantiques et aucun n’a donné lieu a des interprétations si
diverses » (A. Robert, dans Viure et Penser, 1945 p. 192). Les savants ne
sont aujourd’hui d’accord ni sur ses origines, ni sur sa signification. Les expli-
cations proposées sont nombreuses. On les peut ramener a cing types.

a) Les juifs l'expliquaient au moyen de 'histoire d’Israél, le bien-aimé
et la bien-aimée représentant Jahvé et son peuple. Voici un exemple emprunté
a la Mishna : Cant. 3: 11 : « Sortez, filles de Sion, et voici le roi Salomon avec
la couronne dont sa mére I'a couronné au jour de ses noces et au jour ou la
joie remplissait son cceur » est suivi du commentaire : « Au jour de ses noces —
c’est-a-dire le don de la Loi — et au jour de la joie — c’est-3-dire la construc-
tion du Temple» (Ta’ anith IV.8). Les rabbins du moyen age étaient plus
précis encore dans leurs allégories. Cant. 4: 5 et 7: 4 : « Tes deux seins sont
comme deux faons » sont pour Raski et I1bn Ezra les deux Messies, fils de David
et fils d’Ephraim ; pour un autre commentateur juif, Moise et Aaron. Cant. 3 : 1:
« Sur mon lit de nuit, j’ai cherché celui que mon cceur aime » se rapporterait
pour le méme Rashi au séjour d’Israél dans le désert.

b) Dans la méme ligne se place l'interprétation allégorique chrétienne
qui voit dans le Cantique I'image des rapports entre le Christ et son Eglise,
entre I’Ame croyante et le Logos ou encore la Vierge Marie. Dans un article



276 BIBLIOGRAPHIE

trés documenté, M. H.-H. Rowley rappelle quelques-unes de ces interprétations.
Pour Cyrille d’Alexandrie, Cant. 1: 12 : « Un sachet de myrrhe est pour moi
mon bien-aimé. Il repose entre mes seins» devient une allégorie de I’A.T. et
du N. T. entre lesquels se tient le Christ. Cant. 3 : 1 « Sur mon lit etc. » serait
une allusion aux femmes cherchant Jésus au matin de la résurrection. Cant. 3: 9 :
« Le roi Salomon s’est fait un palanquin », une référence a la Croix ; et Cant. 5: 1
4 la Sainte Céne. Pour Luther, par contre, Salomon lui-méme parle dans le
Cantique, tandis que la fiancée est le symbole du royaume salomonien.

¢) Au siecle dernier, le cantique a été considéré comme un drame a plusieurs
actes et a plusieurs personnage : Salomon, une bergére et son amoureux. Son
théme aurait été de glorifier le pur amour, la bergére demeurant fidele & son
ami. A cette interprétation est attaché le nom de Ch. Bruston qui, en 1894,
I'a fait connaitre aux lecteurs de langue francaise sous le titre « La Sulamite ».
Le plus gros reproche qu’on peut lui faire, c’est que les Israélites ne connais-
saient pas ce genre littéraire.

d) L’interprétation profane, qui fait du Cantique un recueil de chants célé-
brant 'amour sensuel, était déja connue au premier siecle chrétien. Elle fut
reprise par Théodore de Mopsueste au IVe siecle et par Sébastien Castellion
qui dut a cause d’elle quitter la Genéve de Calvin. En 1873, le consul prussien a
Damas, Wetzstein, publiait une étude sur les coutumes nuptiales du Hauran.
Les fétes duraient sept jours, au cours desquels le marié et la mariée étaient
couronnés et traités comme des personnages royaux. On appelait cette période
la semaine du roi. Les chants exécutés a cette occasion présentaient de grandes
ressemblances avec ceux du Cantique. En accord avec cette théorie, plusieurs
auteurs modernes voient dans le Cantique une collection de chants d’amour
d’origine populaire.

e) L’interprétation liturgico-mythologique est aujourd’hui a la mode.
C’est celle qui explique le Cantique au moyen des catégories du culte de Tam-
muz-Adonis. Le professeur américain Meek croit que le Cantique n’avait rien
4 faire a l'origine avec le service de Jahvé, qu’il était une liturgie du culte
de Tammuz-Adonis. On sait que tout le Proche-Orient ancien était, comme
le monde méditerranéen, dominé dés le 2¢ millénaire par le culte du dieu de la
fertilité. Celui-ci mourait, descendait aux enfers, ou sa déesse allait a sa re-
cherche. Son absence marquait I'arrét de la végétation brilée par le soleil,
son retour au contraire, provoqué par de nombreux rites, le réveil de la nature.
Le dieu et la déesse s'unissaient et de leur mariage naissait la fertilité. Une
variante des théories de Meek proposée par Wittekindt fait du Cantique une
liturgie de Jérusalem, composée pour célébrer le mariage d’Ishtar et de Tam-
muz & la nouvelle lune de printemps. Les dialogues entre le bien-aimé et sa
bien-aimée seraient ceux de Tammuz et de sa déesse. A ceux qui s’étonnaient
qu’une liturgie paienne ait été reprise par Israél, Meek répondait qu’elle avait
été soumise & une révision qui I’avait mise en harmonie avec le culte de Jahvé.
Cette thése parait étrange. Pour la fonder, ses partisans relevent que les mots
de berger, vigne, tourterelle, gazelle, pomme, cédre, palmier, jardin se ren-
contrent aussi dans les liturgies de Tammuz. C’est vrai, mais le vocabulaire de
celles-ci est d’une telle richesse que leur seule présence ne saurait constituer un
argument valable. Le fait que le Cantique ait été récité par les Juifs a la féte
de Paques, époque des fétes d’Adonis, ne prouve rien, cette pratique étant
apparue a une époque trés tardive. L'horreur que le culte de Tammuz inspirait
aux prophétes rend invraisemblable I'admission d’une telle liturgie dans le
Canon des Ecritures.



BIBLIOGRAPHIE 277

Ce rappel des interprétations données était nécessaire pour situer celle
de M. André Feuillet qui se rattache a celle résumée sous lettre a).

A la suite du Pére Joiion et de M. Robert, il explique le Cantique au moyen
des catégories de l'histoire d’'Israél, y retrouvant toutes les vicissitudes de
I'amour de Jahvé pour son peuple au moment de I'Exil et aprés. Le Cantique
serait donc une allégorie de I'histoire du peuple élu. Pour I'établir, M. Feuillet
se sert de la méthode dite des parallélismes bibliques, expliquant le Cantique
au moyen des passages paralleles de I’A. T. Cette méthode est légitime en soi
puisqu’il s’agit d’un livre biblique qui doit étre expliqué au moyen de la Bible
elle-méme. Il est certain que du fait de I’admission d’un livre dans le canon
une dimension nouvelle est créée qui autorise son interprétation dans le sens
de la Bible elle-méme. La ol je ne suis plus M. Feuillet, c’est quand il retrouve
dans le Cantique les catégories de la mystique chrétienne. Il me parait, en
effet, démontré que la religion d’Israél n’a jamais connu de mystique. D’autre
part, je crois que le Cantique était bien a I’origine un recueil de chants d’amour
d’origine populaire. Pourquoi le déplorer ? Dans I’Eglise de 1'Aracoeli aun
Capitole se voit une colonne avec une inscription latine. Elle appartenait
autrefois a un temple paien. Le sanctuaire dans lequel elle est entrée n’en est
pas moins digne du culte chrétien. Il en est de méme du Cantique qui, d’origine
populaire et profane, est aujourd’hui partie intégrante du monument qu’est la

Bible.
GEORGES PIipoux.

A. DUPONT-SOMMER : Nouveaux apergus sur les manuscrits de la
mer Morte. Paris, Maisonneuve, 1953, 224 p.

On sait l'immense intérét que les manuscrits découverts en 1947 prés
de la mer Morte ont suscité dans le monde savant. Parmi I'importante litté-
rature déja publiée a leur sujet, le petit livre de M. A. Dupont-Sommer : 4 pergus
préliminaives sur les Manuscrits de la mer Movte (Paris, 1950) avait, par ses
vues audacieuses et pénétrantes, provoqué les réactions les plus diverses.
L’auteur a eu la joie de voir quelques-unes de ses idées confirmées par les
découvertes subséquentes et certaines de ses opinions adoptées par ses contra-
dicteurs. C’est ce qui ’a encouragé a publier derni¢rement un second volume,
afin, écrit-il, « de chercher déja a mettre le plus de clarté possible, méme au
prix de quelque hardiesse, dans ces textes si précieux ».

Dans le premier chapitre de son exposé, 1'éminent professeur de la Sor-
bonne nous conduit sur les lieux de la découverte, a 12 km. au sud de Jéricho,
dans la plaine étroite et déserte qui borde la mer. C'est la que furent mises
au jour, récemment, les ruines d’un grand établissement entouré d’'un cime-
tiere, ot quelques tombes furent ouvertes. Nous nous trouvons a l’endroit
ol vécurent et ol reposent les Esséniens, les membres de la Communauté
de la Nouvelle-Alliance, qui nous laissa ses écrits.

Parmi les documents de la secte qui ont déja été publiés, figure un com-
mentaire du livre biblique d’'Habacuc, ot le commentateur reprend verset
aprés verset le texte du prophéte et I'applique aux événements de son temps :
il y voit «la prédiction et la description... d'un événement contemporain, pro-
drome de la fin du monde, l'invasion des Kittims». Qui sont ces Kittims
et quel est cet événement si important qu’on y puisse voir l'annonce de la
fin du monde ? Le professeur Dupont-Sommer propose cette interprétation :
les Kittims sont les Romains, et cet événement catastrophique est la prise



278 BIBLIOGRAPHIE

de Jérusalem par Pompée, le jour de Kippour de I'an 63 avant notre ére. Cette
catastrophe fut considérée comme le chatiment infligé 4 la mnation juive par
le Maitre de Justice, le réformateur vénéré de la Secte, mis & mort par le judaisme
officiel peu auparavant.

Au chapitre suivant, notre attention est attirée une nouvelle fois sur les
écrits pseudépigraphiques de I’Ancien Testament, et spécialement sur les
Testaments des Douze Patriarches, qui proviennent du méme milieu que
nos nouveaux documents, la communauté essénienne. Le professeur Dupont-
Sommer s’attache surtout & deux chapitres du Testament de Lévi, ol il voit
la description du pontificat des sept premiers grands-prétres asmonéens, de
Judas Macchabée & Aristobule II, et l'exaltation du Maitre de Justice, con-
sidéré par ses fidéles comme un messie, dont la venue avait inauguré des temps
nouveaux, et qui, avant de mourir, avait établi un sacerdoce nouveau, une
Alliance nouvelle, une institution puissante: la Communauté de 1’Alliance.

La derniére partie du livre de M. Dupont-Sommer étudie un autre document
trouvé pres de la mer Morte, qu'on a appelé le Manuel de Discipline. C'est
dans ce volume que se trouvent formulées les Régles qui régissaient la vie
de cette Communauté, les Instructions sur les principaux points de sa doctrine,
et son idéal mystique et moral. Louer Dieu en tout temps, par l'offrande des
levres et non par les sacrifices, vouloir ce que Dieu veut, aimer son confrere
dans I’Alliance, hair ses ennemis et ceux du dehors, mépriser les richesses,
obéir 4 la Régle de la Communauté, voild ce qui fait le fond de la doctrine
de la secte.

Doctrine singuliérement élevée et évoluée, qui contraste avec la doctrine
ritualiste du judaisme officiel, et qui, bien qu’elle procéde d’'un tout autre
esprit, annonce le christianisme tout proche. Dans le dernier chapitre de son
ouvrage, M. Dupont-Sommer étudie briévement, trop briévement a notre
gré, les rapports entre la Communauté de 1’Alliance et les origines chrétiennes,
et il conclut son étude, trés nuancée, par ces mots, qui indiquent sa pensée :
« L’arbre chrétien n’a grandi si vite et de fagon si vigoureuse que parce que
le sol on1 il a germé avait été merveilleusement travaillé ».

I1 faut étre reconnaissant au professeur de Paris de nous avoir donné
ce livre intelligent, précis, lucide et courageux: sans étalage d’érudition, il
pose franchement les problémes que soulévent ces nouveaux documents —
et I'un d’eux, le Manuel de Discipline s’y trouve traduit presque entiérement —
il cite nombre des auteurs qui se sont déja penchés sur ces textes, et il énumére
les solutions qu’il pense pouvoir apporter. On ne peut souhaiter une initiation
plus intelligente aux manuscrits de la mer Morte.

MicreL TEsTUZ.

ALFRED WIKENHAUSER : Einleitung tn das Neue Testament, Freiburg,
Verlag Herder, 1953, xv-420 p.

L’introduction au Nouveau Testament du savant catholique romain
Alfred Wikenhauser, qui a occupé pendant des années la chaire de Nouveau
Testament a la Faculté de théologie de 1'Université de Fribourg en Brisgau,
prendra rang parmi les meilleurs ouvrages de ce genre. Elle est remarquable
par l'équilibre de ses parties, la clarté de ses exposés et I’étendue de son infor-
mation. Chacun de ses chapitres est précédé d’une bibliographie abondante
de langue allemande, anglaise et frangaise, qui indique, outre les ouvrages
spéciaux, les articles de revue les plus significatifs. L’'introduction au Nouveau



BIBLIOGRAPHIE 279

Testament est une science qui ignore les barriéres confessionnelles, aussi les
opinions des auteurs protestants sont-elles citées avec la méme objectivité
que celles des auteurs catholiques. Le plus souvent d’ailleurs ces opinions,
loin de s’opposer en deux camps rivaux, se mélent en des proportions variables
pour ou contre les théses en présence.

La premi¢re partie du livre contient une histoire du canon, solidement
documentée et qui, se bornant a l'essentiel, montre que cette discipline histo-
rique est parvenue & des résultats sur lesquels un accord trés large est réalisé.

L’histoire du texte, la deuxiéme partie de l'ceuvre, est traitée avec plus
de détails. Les découvertes et les recherches spéciales dans ce domaine au
cours des derniéres décennies ont renouvelé 'état des questions. Les jugements
portés naguere sur le texte égyptien et le texte occidental se sont nuancés,
I'existence pour les évangiles d’'un texte dit de Césarée est maintenant admise.
Des études récentes semblent établir que les anciens écrivains ecclésiastiques
sont les témoins d'une forme de texte plus ancienne que celle que nous connais-
sons par les plus anciens manuscrits de parchemin, et qui pourrait nous rap-
procher encore du texte primitif.

La troisiéme partie de l'ouvrage d’A. Wikenhauser, de beaucoup la plus
importante, est consacrée a l'introduction aux différents livres du Nouveau
Testament. En 'absence de témoignages anciens dignes de foi sur les circons-
tances dans lesquelles ces livres ont été écrits, et comme leurs propres indica-
tions & ce sujet sont ou inexistantes ou d’une interprétation difficile, 1’enquéte
ne peut souvent aboutir qu’a une conclusion conjecturale, d'une vraisemblance
plus ou moins grande. Aussi arrive-t-il 4 'auteur de se borner a opposer les
arguments en faveur de deux conclusions différentes, sur la question de 1l'au-
thenticité, par exemple, sans prendre personnellement position. Le parti est
sage, trop sage peut-étre, car il serait bien étonnant que par devers lui 'auteur
ne conclue pas, tout en demeurant conscient du caractére provisoire de sa
conclusion,

A-t-il, sans se I'avouer, une prédilection particuliére pour I'opinion tradi-
tionnelle de 1'Eglise, avec laquelle il lui en cofite de rompre ouvertement ?
On peut se le demander parfois. Ainsi dans le chapitre extrémement bien
informé consacré au quatriéme évangile se lisent ces mots: « Si le quatriéme
évangile est I'ceuvre de I'apdtre Jean, il est au fond superflu de s’enquérir des
sources qui auraient servi a sa composition comme a celle des évangiles synop-
tiques» ... Sans doute, «si le quatriéme évangile est I'ceuvre de 'apotre Jeans... !
Mais I'hypothése n’a pas la valeur d’un fait, et il est d’autant plus important
d’examiner a fond le probléme des sources du quatriéme évangile que, s’il
fallait admettre leur existence, il deviendrait invraisemblable que l’évangile
ait été écrit par un témoin oculaire.

Selon A. Wikenhauser le sujet du livre des Actes des apdtres est «la
propagation universelle de la religion chrétienne inaugurée et portée par la
puissance du Saint-Esprit » 2. Pour réclamer en faveur des apotres que ce
résumé ne mentionne pas, il faudrait écrire un article. Je me bornerai a regretter
que dans la discussion si approfondie des objections faites a la tradition qui
attribue les Actes 4 Luc, le compagnon de saint Paul, une objection trés grave,
sinon la plus grave, soit passée sous silence : pour 'auteur des Actes, les Douze
seuls sont « les apOtres », et bien qu’il égale Paul aux apétres, il ne lui donne
jamais le titre d’apdtre, 4 'exception de 14 : 4, 14 qui trahit la présence d’un

I p. 2I1g. — % p. 231.



280 BIBLIOGRAPHIE

document ancien utilisé par lui. Peut-on imputer cette conception de I'apostolat
4 « Luc, le médecin bien-aimé » (Col. 4 : 14), le compagnon de celui qui a lutté
combien ardemment, on le sait, pour se faire reconnaitre le titre d’apdtre de
Jésus-Christ ?

La valeur particuliére reconnue par A. Wikenhauser a la tradition ecclé-
siastique ressort aussi du fait qu’il consacre un paragraphe au « probleme de
T'authenticité » de I'épitre de Jacques, alors que 1'épitre se présentant elle-méme
comme l'ccuvre de « Jacques, serviteur de Dieu et du Seigneur Jésus-Christ »
(r: 1), il s’agit seulement de 'authenticité de la tradition qui attribue 1’épitre
a Jacques le frére du Seigneur. L’auteur examine soigneusement les arguments
en faveur de 'opinion traditionnelle, puis les arguments des adversaires, pour
conclure que les premiers I'emportent sur les seconds. Nous n’en persistons
pas moins & poser la question : si Jacques le frére du Seigneur était I'auteur
de l'épitre, et si sa qualité de « frére du Seigneur » devait conférer a son épitre
une autorité quasi apostolique, pourquoi ne se présente-t-il pas comme tel ?

I1 y a donc dans cette ceuvre des points sur lesquels I'auteur ne convainc
pas ; il serait d’ailleurs le premier a reconnaitre qu’en pareille matiére c’était
inévitable. Il suffit que les problémes soient bien posés, les solutions possibles
discutées avec probité, a la lumiére d’une information qui ne laisse rien a
désirer, pour que l'Introduction au Nouveau Testament d’A, Wikenhauser

soit un précieux instrument de travail.
CHARLES Masson.

ERNST LOHMEYER : Das Evangelium des Markus. Kritisch-exegetischer
Kommentar {iber das Neue Testament, begr. von H. A. W. Meyer ;
11¢ éd., préparée par G. Sass. Gottingen, Vandenhoeck & Ru-
precht, 1951, 368 p.

L’éloge de cette collection de commentaires n’est plus a faire; avec son
correspondant anglais, I'International critical Commentary, elle constitue la
base de toutes les études exégétiques du Nouveau Testament. Jusqu’a la
9¢ édition, ceuvre de B. Weiss parue en 1901, le commentaire de Marc était
joint a celui de Luc; dés la 10, parue en 1937 de la plume de Lohmeyer,
Marc constitue un volume séparé ; l'auteur avait l'intention de consacrer un
volume indépendant aux questions d’introduction posées par les évangiles
synoptiques, aprés la parution des commentaires de Matthieu et de Luc. On
sait que d’abord nommé recteur de 1'Université de Greifswald par les Russes,
I’éminent exégeéte disparut subitement quelques mois plus tard ; on apprit
récemment qu’il avait été fusillé par les autorités russes en 1946. Un de ses
disciples, G. Sass, a recueilli les notes dont l'auteur avait chargé son exemplaire
personnel et les publie avec cette 11¢ édition en une brochure complémentaire
qui, d’ailleurs, ne change pas la substance de la 10°¢ édition.

A vrai dire, le lecteur habitué aux fines analyses philologiques et histori-
ques qui ont toujours caractérisé cette collection, est d’abord désorienté par
T'ceuvre d’une puissante originalité de Lohmeyer. Ainsi, en guise d’introduction
critique au commentaire, on peut lire quelques remarques sur les titres de
Jésus et la christologie de Marc ; la langue de l'auteur est souvent obscure ;
parfois elle parait enfermer les indications textuelles dans des définitions trop
schématiques. Le commentaire a plus I'allure d’'une méditation philosophique
sur le texte biblique que d’une recherche critique ; la discussion des hypothéses
en est presque totalement absente. Comme dans ses commentaires des épitres



BIBLIOGRAPHIE 281

pauliniennes, l'auteur attache une grande importance aux structures litté-
raires ; il divise I’Evangile en trente-six péricopes, dont il reléve souvent la
préexistence littéraire par rapport au corps de I’Evangile ; le tout forme un
ensemble de six sections et les péricopes se divisent a leur tour en plusieurs
¢éléments. Nous avouons que cette reconstruction littéraire nous a paru moins
convaincante que les propositions paralléles faites récemment pour l'évangile
de Matthieu, ceuvre plus élaborée et plus tardive que Marc.

Dans le détail de 'exégese, la référence constante de ’auteur est 1’Ancien
Testament ou, subsidiairement, les apocalypses juives tardives; l'accent le
plus marqué porte sur le caractére eschatologique du message évangélique.
En christologie, par exemple, le fait que Jésus est le «libérateur eschatolo-
gique » a plus d’importance que les «titres» dont I’Evangile se sert pour
affirmer cette certitude (p. 8 s., 24, 26, 310, etc.). Dans la description du
baptéme de Jean, la « repentance » est & ce point une ceuvre de Dieu en I’homme
qu’elle en devient un « don de Dieu dans le baptéme», don équivalent au
pardon des péchés (p. 15). Dans le récit du baptéme de Jésus (p. 21 s.), I'Esprit
n’est pas « donné» a Jésus, mais signifie la présence de Dieu ; il est une théo-
phanie accompagnant le début du ministére du Fils; il n’est pas « Gabe»
mais « Gestalt» (p. 23s.); ici, 'auteur note que toute christologie adop-
tianiste est étrangére au christianisme du premier siécle; comme souvent,
il n’apporte pas la démonstration de cette thése importante. Au sujet de
Marc 1: 15, Lohmeyer insiste (sans doute contre Bultmann) sur l'idée que
I’Evangile présente en Jésus non seulement le héraut du Royaume mais la
premiére réalisation de ce Royaume ; si nous le suivons entiérement sur ce
point, nous avons de la peine a croire que les mots « et croyez en 1’Evangile »
(1: 15) signifient: «croyez a cause et au moyen de I’Evangile...» (p. 30);
ici aussi, la démonstration manque. Pensant que le récit de la guérison du
paralytique (2 : 1-12) a été profondément modifié par ’apologétique chrétienne
primitive, I'auteur le dépouille de tous les versets relatifs au pardon des péchés
et en fait une proclamation du seul message de la guérison eschatologique
(p. 50 s.); mais 'idée du pardon « dernier » n’était-elle pas liée, dans 1’espé-
rance juive, a celle des guérisons « derniéres» ? Dans 4: 10 s., Lohmeyer
étend le sens du mot « parabole » & tout le ministére de Jésus ; moins heureuse
nous parait étre sa proposition de comprendre le verset 12 au sens d’une expli-
cative: «... parce qu'en (iva) voyant, ils ne voient pas... etc.» (p. 83 s.).
Dans le récit de la multiplication des pains, il ne serait question ni d’un festin
messianique anticipé, ni d’'un repas eucharistique mais, dans le plan progressif
de I'Evangile, d’un simple miracle illustrant le pouvoir merveilleux de Jésus
(p. 128 s.). Sur la question du divorce (p. 202 s.), I'auteur pense que la
fameuse restrictive de Matthieu (5: 32) n’enléve rien a 1’absolue interdiction
du divorce affirmée par Marc (1o: 12), un mariage dans l'inconduite n’étant
pratiquement plus un mariage ; nous doutons fort que cette thése puisse se
défendre, en exégese tout au moins. Dans la parabole des méchants vignerons
(12 : 1-12), la « vigne confiée a d’autres» serait le royaume de Dieu ; est-ce
possible dans le contexte (p. 243 s.) ? Quant au dernier repas de Jésus, il
ne fut ni un repas pascal, ni une parabole explicative du drame du Calvaire,
mais un repas familial, ol Jésus tient la place de peére, le récit étant centré
sur I'idée de communion, actuelle et éternelle, du Christ avec les siens (p. 302 s.).

Ces quelques exemples d’interprétations originales feront pressentir I'intérét
avec lequel le lecteur suit constamment I'auteur. Fort différent de ses prédé-
cesseurs de la méme collection, ce commentaire n’a rien d’un manuel scru-

18



282 BIBLIOGRAPHIE

puleux et surchargé de discussions minutieuses ; il est beaucoup plus que cela :
une ceuvre profondément personnelle qui rend le lecteur inconsolable d’avoir
perdu si tot, et si tragiquement, un maitre irremplagable.

PrErRrRE BONNARD.

PierrRE BONNARD : L’épiire de saint Paul aux Galates. — CHARLES
MassoN : L’épitre de saint Paul aux Ephésiens. Neuchitel-Paris,
Delachaux & Niestlé, 1952, 230 p. in-4. Commentaire du Nouveau
Testament, I1X.

C’est pour les pasteurs un sujet de joie et de profonde reconnaissance
de voir, année aprés année, le Commentaive du Nouveau Testament, inauguré
en 1949, s’augmenter de nouveaux volumes. Quel avantage pour le prédicateur
comme pour le directeur d’études bibliques de pouvoir disposer en frangais
d’une exégése scientifique solide et bien informée, et néanmoins toujours
marquée par la préoccupation de servir la foi de I’Eglise ! Obligée par les néces-
sités de l'édition & une forme condensée, elle ne souléve pas moins tous les
problémes importants posés par le texte et leur donne, en la justifiant, la
solution qui s’impose comme la meilleure parmi celles qui ont déja été pro-
posées, a moins qu’a son tour elle n'innove pour rejoindre plus sfirement la
pensée apostolique.

En ce temps ou le catholicisme de langue francgaise se distingue par la
publication de commentaires remarquables, nous sommes particuliérement
heureux qu’une ceuvre protestante d’excellente tenue permette que se poursuive,
entre les deux confessions, le dialogue fécond dont l'enjeu n’est autre que
la fidélité de I'Eglise a I’Evangile du Christ.

Ce caractére protestant est particuliérement sensible dans 1’explication
de l'épitre aux Galates, qui demeure l'un des plus strs bastions des
positions réformées. C'est le mérite de M. Pierre Bonnard de l'avoir fait
ressortir avec clarté et avec force, sans qu’on puisse d’ailleurs lui reprocher
d’avoir fait une exégése confessionnelle ; mais, en mettant en lumiére d’une
maniére toute scientifique la pensée théologique de saint Paul, il a fait voir
combien s’en écarte le plus souvent son interprétation catholique. Cela apparait
notamment a propos des rapports de l'apétre Paul avec l'apétre Pierre, et
lorsque surgit le probléme de savoir si c’est a partir du sacramentalisme baptis-
mal qu’il convient de comprendre l'argumentation de l'épitre aux Galates.

Sur le premier point, Paul manifeste clairement, a la fois son indépendance
a I'égard des « colonnes » de I'Eglise de Jérusalem et sa ferme volonté de demeu-
rer en communion avec elles dans une dépendance commune envers le seul
Seigneur de I'Eglise, qui a appelé également tous les apétres.

Quant au second point, M. B. estime avec raison, nous semble-t-il, que
I’épitre aux Galates doit étre interprétée a partir de la pensée juridique de saint
Paul, & une exception prés cependant : Gal. 3: 27, ol émerge une autre veine
de la pensée paulinienne, le sacramentalisme mystique, qui se déploiera plus
largement dans 1'épitre aux Romains. Notons a ce propos une intéressante
remarque du commentateur : I'existence, dans la pensée de saint Paul, d’une
veine sacramentelle et mystique ne signifie pas que le réalisme juridique de
de la justification par la foi ait besoin d’un complément mystique quelconque,
mais seulement qu’il peut étre décrit aussi comme un réalisme sacramentel
(Rom. 6) ou spirituel (Rom. 8). Les différents plans sur lesquels se meut la



BIBLIOGRAPHIE 283

pensée de l'apdtre seraient donc paralléles plutdét que complémentaires, de
sorte que ¢« Rom. 6 et suiv. #'ajoute pas la description d'une expérience sacra-
mentelle a I'énoncé de la justification forensique de Rom. 3-4, mais que Rom. 6
répéte, en lillustrant par le rite du baptéme, ce que Rom. 3 avait dit de la
justification » (p. 81). Le baptéme n’est rien d'autre que « 'application juridique
au croyant du verdict général exécuté a la croix » (p. 56, n. 1). Notons que
Gal. 2 : 20 lui-méme regoit une explication juridique, et non mystique comme
on I'a fait souvent.

Nous avons été frappé aussi par ce que dit le commentaire des relations
de la justification et de la vie morale des croyants; de Gal. 5: 13, il ressort
qu’« une vie morale renouvelée ne découle pas automatiquement de 1'expérience
du pardon », et par conséquent que « 'Evangile serait incomplet sans le rappel
de la loi de Dieu ». « L’apdtre exhorte aprés avoir appelé. Toute la vie morale
des croyants comme toute leur liberté tient a cette double initiative de l'ensei-
gement apostolique... » (p. 108).

Ce que nous venons de relever permettra de sentir déja de quelle recherche
approfondie témoigne ce nouveau commentaire : il veut saisir la pensée de
I'apétre jusque dans sa structure intime.

M. B. n’a pas négligé pour autant les problémes littéraires et historiques
que souléve I'épitre aux Galates. Il en a traité briévement dans son intro-
duction, s’attachant surtout a établir quels sont les destinataires de la lettre
et qui sont les perturbateurs des églises galates fondées par saint Paul. Les
premiers sont sans doute des habitants de I'ancienne Galatie située dans la
partie septentrionale de la province romaine de ce nom. Quant aux seconds,
ils ne peuvent étre que des chrétiens judaisants, qui ne se rendent pas compte
que leur légalisme est un poison mortel pour 1'Eglise.

M. Charles Masson, en revanche, n’a fait précéder son étude de I'épitre aux
Ephésiens d’aucune introduction. C’est au cours de 'exégeése et dans ses « Con-
clusions » qu’il a abordé les problémes habituellement groupés en téte des
commentaires bibliques. Cette disposition a I'inconvénient — si c’en est vraiment
un — d’obliger le lecteur & prendre connaissance du commentaire lui-méme
pour étre fixé sur les lignes générales de l'interprétation de 1'épitre 1. Il saura
alors par le menu ce qui permet a I'auteur, en terminant, de se prononcer sur
l'authenticité et I'origine de ce difficile écrit.

L’adresse de celui-ci pose d’emblée le probléme des destinataires. Bien
qu’il ne pense pas avoir affaire avec un message destiné & une église parti-
culiére, M. M. croit cependant que celui-ci a été adressé pro forma, non pas
aux Ephésiens, mais aux Laodicéens, ainsi qu’en témoigne 'hérétique Marcion.
Ce ne serait qu’au moment de la mise en circulation de cette épitre en compagnie
de celles aux Colossiens et a Philémon, vraisemblablement a Ephése, qu’elle
serait devenue I'épitre aux Ephésiens. Cette hypothése n’a pas l'avantage de
la simplicité ; elle a cependant le mérite de tenir compte loyalement et de faire
la synthése de tous les éléments de ce difficile et, somme toute, insoluble pro-
bléme.

Nous sommes sur un terrain plus sfir lorsque M. M., a la suite de Lohmeyer
et de quelques autres savants, reconnait en 1 : 3-14 et reconstitue avec bonheur
un hymne chrétien que l'auteur aurait introduit dans sa lettre.

t Par contre il sera facilité, s’il ne posséde pas le grec, par une traduction
littérale, qu’'on regrette de ne pas trouver aussi dans la premiére partie du
volume.



284 BIBLIOGRAPHIE

Des observations faites tout au long de I'épitre, tant au point de vue du
style que de la pensée, il résulte qu’il n’est pas possible d'y reconnaitre
I'ceuvre de saint Paul lui-méme, mais plutdt celle d’un disciple qui a repris
et développé a sa maniére les thémes de son maitre. Les divergences suivantes
sont particuliérement frappantes :

1) Tandis que pour l'apbtre le croyant ne saurait étre ressuscité avec le
Christ s’il n’est d’abord mort avec lui, pour I'auteur des Ephésiens la résur-
rection avec le Christ n’a pas d’autre présupposition que celle-ci : « Vous étiez
morts par vos fautes» (2 : 35).

2) La notion particuliere du mystére du Christ (3 : 4) que Paul est chargé
de faire connaitre (3 : 8-13) déborde les notions pauliniennes des épitres authen-
tiques, comme le montre la fine analyse de M. Masson.

3) L’image du corps et des membres, dont Paul s’est servi ailleurs a des
fins toutes pratiques, prend ici (4 : 1-16) une ampleur particuliére en s’appli-
quant, non plus a I'église locale destinataire, mais a 1’Eglise universelle, pour
exprimer les relations du Christ, qui est la téte, a I’'Eglise, qui est son corps,
par l'intermédiaire des divers ministéres, qui sont les jointures de celui-ci.

4) L’attente eschatologique apparait singuliérement affaiblie : I'intérét de
l'auteur se porte avant tout sur l'actualité du salut qui est en Christ.

En conclusion, M. M. voit dans I'épitre aux Ephésiens une ceuvre de la
fin du Ier siecle, composée par un homme qui voulait faire entendre une fois
encore a I’Eglise, singulietrement & 1'Eglise rassemblée du sein des Gentils,
la voix de I’apétre Paul, pour I'affermir dans sa foi et I’exhorter a vivre d’une
maniére digne de sa vocation.

Parmi les originalités de ce commentaire signalons encore 'exégése de
4:7-16. Rapprochant ce texte de Rom. 12:4 et suiv. et de I Cor.12:4 et
suiv., on a généralement compris jusqu’ici qu’il s’agissait, 1a aussi, des divers
charismes impartis aux croyants dans 1'Eglise. Or un examen plus attentif
de ce passage a convaincu M. Masson qu’il n’en est rien: s’il est bien question
ici de 'ceuvre de la grice dont bénéficie chaque croyant, ce qui est mis en
évidence, c’est que celui-ci ne la connait que par l'intermédiaire des minis-
téres d’apétre, de prophéte, etc., auxquels lui-méme ne prend aucune part.
Pensée caractéristique de 1’époque postapostolique, ol la distinction est
devenue «nette entre les hommes revétus d’un ministére et le peuple des
fidéles » (p. 199).

Pour terminer, félicitons les éditeurs du Commentaive du Nouveau Testament
d’avoir su choisir leurs collaborateurs et d’avoir confié I'explication de deux
épitres aussi différentes que celle aux Galates et aux Ephésiens & des hommes
dont les dons devaient permettre a chacun d’exceller dans I'accomplissement

de sa tache. JEAN BURNIER.

JoseEpH BONSIRVEN : Théologie du Nouveau Testament. Paris, Aubier,
1951, 470 p. Collection « Théologie», 22.

Voici le premier exposé d’ensemble, catholique romain et en frangais,
de la pensée du Nouveau Testament; le manuel du P. Lemonnyer (Paris,
1928) n’était en effet qu'une bréve esquisse. L’ouvrage considérable du
P. Bonsirven suit de prés une autre étude catholique, la Theologie des Neuen
Testaments (2 vol., Bonn, 1g50) de Meinertz. Il avait été précédé, dans la méme
collection, d’'une description remarquée de L’'Evangile de Paul («Théologie» 12,



BIBLIOGRAPHIE 285

Paris, 1948, 364 p.). On sait par ailleurs 'autorité que I'auteur s’est acquise
par ses travaux sur le bas judaisme ; il peut maintenant y renvoyer ses
lecteurs, ce qui allége heureusement son exposé.

Selon notre auteur, la tiche de la théologie du Nouveau Testament est
de «recueillir les données révélées que contient le Nouveau Testament, d’en
définir la signification telle que les écrivains la concevaient, de tenter une
classification hiérarchique de ces données, afin de fournir une base au dogme
chrétien » (p. 9). Il se distance par la des ouvrages, trop systématiques a son
avis, de Weinel, Ceuppens et Stauffer et invite les historiens & « un effort constant
pour ne pas introduire dans les textes idées et doctrines qui leur sont étran-
géres » (p. 11). Aprés une introduction trés bréve sur le milieu hellénistique
et palestinien, I'ouvrage se divise en quatre grandes parties traitant successive-
ment de Jésus-Christ (d’aprés les évangiles synoptiques et johannique dont
les textes sont mis sur le méme plan d’authenticité), du christianisme primitif
(d’apres les Actes), de saint Paul, puis des écrits post-pauliniens sous le titre
de « Maturités chrétiennes ». Des tables détaillées des citations bibliques et
des sujets traités font de l'ouvrage un manuel dans le meilleur sens du terme.
Nous avons particuliérement gotté les chapitres consacrés a la morale évan-
gélique (p. 137 s.), aux sources de la pensée de saint Paul (p. 215 s.) chez
qui l'auteur reléeve surtout les influences juives, de méme que les remarques
générales sur la deuxiéme génération chrétienne (p. 393 s.).

Cependant, force nous est d'exprimer quelques réserves. Si ’auteur exhorte
I'historien a un « effort constant » pour se libérer des formulations tradition-
nelles, on le voit souvent prisonnier de ces mémes formules. Partant de ’axiome
que tout ce qui a suivi le Nouveau Testament, dans I’Eglise romaine, fut un
«développement légitime » (p. 12), le P. Bonsirven écrit, par exemple, que
selon le quatriéme évangile, Jésus a « formulé les dogmes » tandis que les synop-
tiques nous le montrent les jouant et les vivant (p. 31) ; pour décrire la chris-
tologie néotestamentaire, est-ce faire avancer I'analyse que d’introduire immé-
diatement les idées d’émanation ou de consubstantialité (p. 46, 69, 127) ? Est-ce
rendre compte de la relation entre Jésus et I’Eglise que d’affirmer que cette
derniére est une «incarnation » du premier (p. 63), que le baptéme est une
«infusion de I’agent de divinisation » (p. 79), que, pour Jésus, ’Eglise est « un
autre lui-méme », étant la « réalisation sociale et terrestre du Royaume de Dieu»
(p- 91), que tout le mystere de 1'Eglise se raméne & une « infusion » de vie par
une « assimilation du fidéle au Christ » (p.101). Nous doutons fort que de telles
formulations, issues d'une pensée étrangére aux catégories bibliques, puissent
rendre compte des textes néotestamentaires. Le P. Bonsirven, par ailleurs,
se montre tres réticent a 1'égard de termes fonciérement scripturaires, ou il
ne voit que survivances juives ; le « juridisme » paulinien (p. 105 s.), et méme
I'idée du pardon ne sont & ses yeux «qu’aspects trés particuliers d’un ensemble
autrement riche» (p. 113). De méme, l'idée de substitution rédemptrice lui
parait plus anselminienne que paulinienne (p. 117); mais ne faudrait-il pas,
précisément, décrire la conception de I'apdtre plutdt que de la rejeter avec
ses interprétations fautives postérieures ? Ailleurs, des questions délicates
d’exégese regoivent des solutions trés déconcertantes ; sur Mat. 5: 28 : « tout
désir d’une femme est équivalent & un adultére » (p. 144) ; sur la morale évan-
lélique : « cela se réduit & se laisser entrainer dans le courant d’amour émané
de Dieu et retournant a lui» (p. 145) ; sur le Sermon sur la montagne dont
I'idéal hyperbolique a pour but de ¢« promouvoir un dynamisme inlassable »
(p- 146) qui est en train de « conquérir le monde », puisque «1l’on peut dire



286 BIBLIOGRAPHIE

chrétienne la civilisation européenne...» (p. 147)... Dans la description de
I'idée paulinienne de grace, on retrouve ces mémes formulations d’allure hellé-
nistique et vitaliste (p. 295 s.). Et, pour affirmer que les protestants ont renié
la notion juridique de la justification, est-il encore possible de citer Reuss,
Sabatier, Bruce et Beyschlag (p. 315, n. 25), tout en concluant l’analyse de
I'idée de justice par un décret du Concile de Trente (p. 327) ?

Si la méthode et les théses du P. Bonsirven nous paraissent souvent
contestables, nous n’en saluons pas moins, dans ce livre extrémement riche,
une contribution remarquable a 1'étude du Nouveau Testament.

PIERRE BONNARD.

JEROME GAITH : La conception de la liberté chez Grégoire de Nysse.
Paris, Vrin, 1953, 213 p.

Grégoire de Nysse, qui a été longtemps le moins lu et le moins étudié des
Péres grecs, jouit aujourd’hui d’une faveur particuliére. Peu aprés les travaux
de Daniélou et de von Balthazar, voici un nouvel ouvrage qui lui est consacré.
Moins soigné peut-étre que celui du Peére Daniélou, il donne cependant de la
doctrine du grand Cappadocien une connaissance étendue. Qu’'on en juge par
son plan : I. ¢« Le fondement et le sens de la liberté », c’est-a-dire la liberté en
Dieu et la liberté humaine avant le temps; II. « Le drame et les voies de la
liberté » ou la liberté humaine en lutte dans le temps avec le monde et le mal ;
III. « La réalisation de la liberté de I’Image » ou la liberté retrouvée aprés le
temps dans la résurrection, 'apocatastase et ’expérience de l'infini. L'ouvrage
brosse le tableau entier de la destinée humaine.

La question de la liberté n’est pas la seule entrée possible dans la pensée
de Grégoire de Nysse, car on peut user aussi bien de la notion d’image de Dieu.
Mais la liberté est de toutes fagons I'un des attributs essentiels de 1'Image et
c’est elle qui rend compte de la distance ol nous sommes de notre condition
primitive. Il y a une contradiction entre l’existence humaine déchirée et mal-
heureuse et I’existence bienheureuse et libre que promet I’Ecriture. « L’analyse
de la liberté, écrit Gaith, se présente dés lors comme I'unique moyen de la
résoudre ».

Cette analyse montre que la liberté humaine est une immanence de la liberté
divine ou que toute son essence est d’étre une participation a la divinité. Il y
a donc entre Dieu et nous une communauté de nature qui situe ’homme au
rang des anges. La différence du créateur a la créature fait cependant que
celle-ci, inclinée au changement, est capable de choisir le mal. La chute, ceuvre
de la créature infirme, engage 1’humanité dans 1'opacité du corps et dans le
temps ; elle transforme la liberté propre de I'Image en un idéal a atteindre
progressivement. Par 1’expérience du mal et des servitudes de ce monde, par
I’épreuve de I'échec, de la honte et du désespoir, enfin par la foi et le rayonnement
librement reconnu de la sainteté du Christ, la liberté se libére des conséquences
du péché. « Ayant fait 1'expérience du mal jusqu'a saisir I’absurdité de sa
démarche descendante, I’dme, par son désir de l'infini, reprend son ascension,
infiniment attirée par 1'éros divin, et finissant par déboucher, au terme d’une
montée continuelle, dans la liberté originelle et éternelle» (p. 143).

Comme on s’en doute, cette description du voyage de I’Ame ne va pas -
sans 'examen des questions délicates du sens du péché, des rapports de I'dme



BIBLIOGRAPHIE 287

et du corps, de I’enfer, de la connaissance de I'infini, etc. Il en résulte souvent
des clartés nouvelles. On assiste ainsi a la conciliation des textes qui traitent
de l'éternité de l’enfer avec ceux qui soutiennent la disparition du mal, créé
dans le temps : les premiers ne voient en effet dans 1'éternité qu'une longue
durée. On observe de méme que la béatitude, qui est plénitude d’étre, s’accorde
avec l'expérience de l'infini, qui n'est jamais achevée, puisque l’expérience
de l'infini, n’impliquant ni répétition ni lassitude, est & chaque instant accroisse-
ment et recréation de I'étre par Dieu.
FERNAND BRUNNER.

P. DuMONTIER : Saint Bernard et la Bible. Introduction de J. M.
Déchanet, O.S. B. Bruges-Paris, Desclée De Brouwer, 1953,
187 p. Bibliothéque de spiritualité médiévale.

Dans sa savante Esquisse d'une histoive de l'exégése latine auw moyen dge,
le P. Spicq, O.P., distingue pour le XII¢ siécle trois courants d’herméneu-
tique : I'exégése savante, qu’il étudie surtout comme l'une des sources de la
méthode exégétique des scolastiques du XIIIe siécle, la glose interlinéaire,
qu’utilisaient les prédicateurs, et enfin la lectio divina, la lecture et la pratique
de I'Ecriture dans les monastéres, que 1'on caractérise comme représentative
de I'exégése spirituelle et allégorique.

Dans I'ouvrage posthume du P. Dumontier, on trouvera une description
minutieuse de ce dernier courant, laissé de co6té par le P. Spicq, bourrée de
références aux ceuvres de saint Bernard, de Guillaume de Saint-Thierry. L’au-
teur nous montre en détail comment la sensibilité, 'imagination, I'expérience,
la pensée et le langage d’un saint Bernard sont fagonnés par la Bible lue et
méditée, parce que la lectio divina est la norma vectissima vitae suae et parce
qu’elle est le lieu d’échange entre Dieu et 'homme, entre ’homme docile et
défiant de lui-méme et Dieu qui parle et prononce les paroles vraies (cf. p. 9os.).
L’Ecriture nous donne et fait passer en nous les promesses du Christ, dont
elle est le Verbe (cf. p. 73). Ainsi le cceur découvre la saveur et le goit du
texte divinement inspiré en rapprochant audacieusement des passages en
apparence étrangers les uns aux autres, en les confrontant, en les accumulant ;
la pensée ensuite peut en vérifier le sens en se référant aux ceuvres des Péres
et de saint Jérome surtout, parce que, pour les vieux auteurs, le sens historique
et le sens allégorique sont indissolublement liés.

Le livre du P. Dumontier nous aidera a lire et a gotter les Sermons de
saint Bernard ou les Méditations de Guillaume de Saint-Thierry, si souvent
déconcertants pour nous par la maniére dont ils usent de la Bible. Si Gilson dans
sa Théologie mystique de saint Bernard a tendance a étudier I’abbé de Clairvaux
comme il se penche sur les docteurs des écoles cléricales, le R. P. Dumontier
se place au cceur de cette spiritualité cistercienne, quitte peut-é&tre, selon
nous, a insister trop lourdement sur l'opposition entre la lectio divina monas-
tique et l'exégeése savante des écoles, entre I'herméneutique spirituelle du
XIIe siecle et I'exégese positive et scientifique du XIIIe siécle. Corrigée par
les travaux du P. Spicq et de Miss Smalley, ’étude du P. Dumontier apporte
une contribution intéressante et érudite au probléme si actuel des relations
entre le sens spirituel et le sens littéral des textes de I’Ecriture.

GABRIEL WIDMER.



288 BIBLIOGRAPHIE

H.-D. GARDEIL : Initiation d la philosophie de saint Thomas d’ Aquin.
Vol. I: Introduction et logique; Vol. IV : Métaphysique. Paris,
Editions du Cerf, 1952. 2 vol. de 253 et 237 p.

Tandis que certains auteurs étudient les problémes philosophiques actuels
4 la lumiére du thomisme considéré comme le systéme par excellence de la
philosophia pervennis, d’autres, comme le P. Gardeil cherchent seulement a
exposer la pensée originale du docteur angélique en s’appuyant sur les
textes. L’auteur nous présente une initiation, qui n’est pas cependant un
simple résumé de la philosophie thomiste, mais un traité ol les problémes
abordés par cette philosophie sont d’abord replacés dans leur cadre historique,
dans leur genése et dans leurs développements ultérieurs. C'est ainsi, par
exemple, qu'a propos de linduction, il résume les positions d’Aristote, de
Francis Bacon, de Stuart Mill, qu'a propos de l'épistémologie réaliste, il la
situe par rapport a l'épistémologie cartésienne et idéaliste. Pareille méthode
nécessitant d’abondantes citations de saint Thomas, I'auteur a groupé les
plus copieuses a la fin de ses volumes, en les ordonnant selon le plan de son
ouvrage ; il nous donne le texte latin et la traduction francaise, précédés d’une
courte introduction pour chaque fragment.

Le traité de logique suit le plan classique des manuels de logique aristo-
télico-thomiste : le concept, le jugement, le syllogisme, les différents types de
démonstration. L’auteur découvre l'origine de la différence entre la logique
classique et la logique moderne dans le fait que la philosophie moderne sépare
logique et métaphysique, le connaitre et 1'étre.

Le traité de métaphysique, lui aussi, suit l'ordre habituel de ’examen de
I’étre comme donnée premiére de l'intelligence. Si la métaphysique se fonde sur
la coincidence entre ’étre et le connaitre, 'analyse de I'étre repose sur celle
des conditions et des principes du jugement. La métaphysique sera non seule-
ment réaliste, mais encore intellectualiste (primauté du vrai sur le bien), c’est-
a-dire réflexion sur ce qui est, existe et peut étre connu. Dans cette perspective
qui rappelle celle de Gilson et qui nous met en garde contre les tentatives de
construire un réalisme «critique », I'étude des transcendantaux (modalités
universelles de I'étre et du jugement : I'un, le vrai, le bien), celle des catégories
(modalités particuliéres de l'étre concret: substance et accident), celle du
changement (acte et puissance, causalité) s’enchainent pour illustrer la theése
centrale du thomisme, remise en lumiére d’une maniére particuliérement
claire a notre époque : « 'existence est ce qu’il y a de plus fondamental dans
I’étre concret et c’est l'essence qui vient la déterminer et la limiter » (p. 122),
tandis qu’'en Dieu seul, exister et étre sont identiques. Ce traité de méta-
physique se termine par un vocabulaire technique des termes principaux de
la philosophie thomiste fort utile & consulter.

Ces deux premiers volumes seront suivis de deux autres sur la cosmologie
et la psychologie. Une telle initiation qui se distingue par sa clarté, sa pré-
cision et la richesse de ses textes sera un instrument de travail inappréciable
aussi bien pour I'étudiant que pour le théologien réformé, indispensable pour
comprendre les structures philosophiques des ceuvres théologiques de saint
Thomas, nécessaire surtout & ceux qui se réclament de lui pour la philosophie
et la propédeutique théologique sans en connaitre la pensée authentique.

GABRIEL WIDMER.



BIBLIOGRAPHIE 289

EmaANUEL HirscH : Hilfsbuch zum Studium dey Dogmatik. 2. Auflage.
Berlin-Leipzig, Walter de Gruyter, 1951, 446 p.

Le contenu et 'ordonnance de cet ouvrage correspondent & une intention
pédagogique nettement définie par I’auteur. Constatant, d’une part, la nécessité
d’une bonne connaissance des textes pour la formation du dogmaticien, et
d’autre part une difficulté croissante, chez les étudiants, a lire dans 'original
latin les ceuvres des « Péres» de la théologie protestante, M. Hirsch a mis sur
pied, en traduction allemande, une anthologie scientifiquement congue, analogue
4 ce que les chercheurs catholiques possédent sous le nom d’Ewnchiridion.
Employant la méthode des Loci, il répartit les passages les plus significatifs des
Réformateurs et des théologiens orthodoxes autour des thémes classiques de la
dogmatique et de la morale. Ainsi nous est donné, dans une premiere partie,
le panorama a la fois précis et varié des positions prises par la Réforme dans
sa phase constitutive et créatrice : textes de Luther, Melanchthon et Calvin
touchant les secteurs habituels de la systématique (anthropologie, sotériologie,
ecclésiologie, etc.). 7

La seconde partie est consacrée a I'époque dite de I'ancienne orthodoxie.
On relévera avec satisfaction, a propos du luthéranisme, que les indispensables
coupures chronologiques sont faites avec une souplesse exempte d’arbitraire,
et que si nombre d’extraits sont tirés des auteurs de la haute période (Hollaz,
Quenstedt, G. Calixte), d’autres nous raménent utilement aux grandes contro-
verses qui ont agité les luthériens avant l’établissement de la Formule de
Concorde (1580). L’orthodoxie n’apparait donc pas, et c’est trés heureux,
comme un bloc qui se serait constitué presque d’un seul coup, sans attaches
avec les mouvements si complexes du milieu du XVIe siécle.

Comme il se doit, les Canons de Dordrecht ouvrent les chapitres traitant
de 'orthodoxie réformée, ol le probléme de la prédestination occupe une place
prépondérante ; c’est sur ce débat encore que se termine le volume, avec plu-
sieurs pages de Moise Amyraut et Coccejus. Si bréve soit-elle, I'évocation des
tendances qui se firent jour & Saumur nous parait fort judicieuse, en raison
méme de l'originalit¢ trop souvent méconnue qu’elles présentent.

Les interventions de l'auteur sont extrémement discrétes, et d’une remar-
quable objectivité. Elle se bornent a signaler, par de courtes notices, les points
d’articulation et de correspondance entre les passages sélectionnés. Leur briéveté
ne fait que mieux souligner la solidité de la méthode, I'exacte connaissance des
problémes dogmatiques et des situations historiques, la finesse d’une traduction,
enfin, qui font de ce manuel un instrument de travail de premier ordre.

EpouArD MAURIS.

CHR. HarTLICH et W. SAcHS : Der Ursprung des Mythosbegriffes in
der modernen Bibelwissenschaft. Tibingen, J.C.B. Mohr, 1952,
191 p. Schriften der Studiengemeinschaft der evangelischen
Akademien, 2.

Cet ouvrage de mise au point est consacré a 1’étude historique du probléme
posé par l'utilisation de la notion de mythe dans I'exégése biblique moderne.
Il en reléve les premiers éléments chez Heyne, Eichhorn et Gabler, et en pour-
suit ’étude avec G. L. Bauer, de Wette et D. F. Strauss. Les auteurs se sont

\

spécialement attachés a montrer que le probléme est posé par les textes, et



290 BIBLIOGRAPHIE

non par le désir d’adapter la pensée biblique a telle philosophie, celle de Hegel
en particulier.

Mais ils nous montrent aussi que le mot de mythe peut recouvrir sous
la plume des théologiens des notions diverses, voire contradictoires. D’ol
les conséquences divergentes que l'on tire d’une constatation commune. Le
mythe est-il, dans la Bible, un accident, a c6té d’autres formes de pensée et de
langage ? ou est-il au contraire la catégorie sous laquelle vient se ranger l'ex-
pression de la vie religieuse ? Par suite, doit-il étre éliminé au profit d’autres
éléments bibliques ? ou bien la Bible doit-elle étre comprise mythiquement ?
Et enfin, dans le dernier cas, est-il possible, utile, nécessaire de traduire le
mythe en un autre langage ?

On se trouve ainsi devant le probléeme de la #raduction. Ce mot a deux
sens fort différents. Ou bien il signifie : faire passer une pensée d'un vétement
linguistique a un autre, ce qui suppose évidemment que les deux langues en
question ont une certaine équivalence et que la pensée peut étre dissociée de
I'une comme de l'autre. C’est ce qui se passe par exemple dans la traduction
de la Bible, qui se veut toujours respectueuse du style de la pensée. Ou bien I'on
entend par traduction : un effort de représentation d’'une pensée dans le style
qui lui est propre, en s’efforcant d’en sauvegarder l'intégrité, tout en y faisant
réellement participer ceux pour qui la représentation a lieu. Cette seconde
possibilité n’en est une, évidemment, que si I'on admet que ’homme est un
et capable de découvrir son unité de pensée avec son semblable, en dépit des
distances historiques et géographiques. Peut-étre sommes-nous en train de
redécouvrir la pensée dite primitive. Peut-étre aussi finirons-nous par voir que
le primitif et nous-mémes sommes plus complexes que nous ne l'imaginions,
et qu’il y a, en lui comme en nous, aussi bien I’homme logique que l’homme
mythique. La différence est vraisemblablement dans une mise en évidence, ou
un refoulement de l'une des tendances. Mais il n’est pas sr a priori qu'un
équilibre des fonctions ne vaudrait pas mieux, qui rendrait 4 chacune son
propre rdle, son langage et sa vie pleine, dans l'intérét de l'individu mieux
compris.

P1ERRE GANDER.

ANDERS NYGREN : Evos et Agapé. La notion chrétienne de I’ amour et
ses transformations. Traduction de Pierre Jundt. T. II, 240 p.;
T. III, 332 p., avec un hors-texte. Paris, Aubier, 1952. Collection
« Les Religions ».

La traduction du premier volume de cet ouvrage avait déja paru en 1944.
On y trouve exposée la thése fondamentale de Nygren : 'élément spécifique
de la révélation chrétienne est I’Agapé, c’est-a-dire un amour allant du Dieu
souverain vers ’homme pécheur, amour spontané, immotivé et inconditionné,
mais aussi créateur d’une communion fondée sur la grice, dont le croyant
devient tout a la fois le récepteur et le canal envers son prochain ; cet agape
différencie le christianisme du judaisme, ol la gratuité de l’amour demeure
limitée par le nomisme ; d’autre part, 'agapé se distingue aussi fonciérement
de I'érds céleste et sublimé que I'hellénisme avait considéré comme chemin
de salut et communion avec Dieu.

Les deux volumes qui viennent de paraitre constituent la seconde partie
de I’ceuvre de Nygren. On y voit comment le motif hellénistique de 1’ascension
de I’Ame vers Dieu est venu se combiner a la notion chrétienne de l'amour,



BIBLIOGRAPHIE 201

et cela notamment chez Origéne et chez Augustin. Synthéses dont Nygren
excelle a nous faire sentir la nécessité historique et la logique interne, mais
dont il démontre aussi qu’elles ont altéré profondément le motif essentiel du
christianisme, et cela jusqu'a ce que Luther l'ait remis en lumiére.

I1 s’agit 1a, & n’en pas douter, d’'une ceuvre capitale ; son influence a déja
marqué les discussions théologiques de ces derniéres années et il était temps
que l'on efit la possibilité de la faire lire en frangais. Elle est trés représen-
tative du genre de recherche qui, aujourd’hui, renouvelle I'histoire des dogmes.
Cette science en effet, & certains égards, parait avoir atteint, il y a un demi-
siécle environ, une sorte de plafond avec les grands ouvrages de Harnack,
de Seeberg et de Loofs. Ne voit-on pas paraitre, aprés quarante ans, une
cinquiéme édition des Leitfaden de Loofs, revue par Kurt Aland ? Mais si
I'on a quelque peu délaissé I'étude du « phénomeéne dogme», de sa genése
et de sa décadence, étude qui constituait trés exactement le but et la limite
de 'entreprise de Harnack, par contre des ouvrages récents se sont appliqués
a retracer ’histoire de la conscience que le christianisme a prise de lui-méme ;
c’est méme 1 le sous-titre de I'ceuvre de Walter Kéhler : « Dogmengeschichte
als Geschichte des christlichen Selbstbewusstseins » (premier volume en 1938,
deuxiéeme volume en 1951) ; ¢’est aussi, bien que dans un sens assez différent,
la signification des travaux de Gustav Aulén, de Lund, qui s’efforce de dégager
un motif fondamental, constitutif du christianisme, et de {etracer son évolution
historique. L’ouvrage de Nygren est de la méme inspiration, si bien qu’on
est tenté de parler d’'une « école de Lund »; il entre pleinement dans le pro-
gramme tracé par Aulén, donnant pour centre de gravité & I'histoire du dogme
la notion méme de Dieu ; c’est elle également qui est en jeu, aux yeux de
Nygren, dans la transformation et la restauration de la conception de 'amour
a travers les siécles de la chrétienté. Alors que pour Paul surtout, pour Jean
aussi, bien que d’une maniére différente, Dieu s’identifie & I'agapé qui s’abaisse
vers I'homme qui en est indigne, pour Augustin et le moyen age, Dieu devient
le Bien supréme, l'objet du désir religieux et de la « fruitio » mystique.

On a objecté que l'on ne saurait opposer sans artifice deux notions comme
érds et agapé; la premiére n’intervient pas en effet dans le grec biblique et
la seconde était loin d’avoir dans 1'hellénisme la portée qu’elle a regue dans
la littérature apostolique. Mais nous ne voyons pas en quoi cette objection
linguistique porte atteinte a la thése de Nygren; ne la renforce-t-elle pas
plutoét en constatant que les premiers théologiens de I’Eglise ont emprunté
leur terminologie a deux sources qui jusqu’alors étaient restées nettement
distinctes ? Il est singuliérement fécond d’étudier la maniére. dont ces mots-
clefs se sont tantdt confondus, tantdt opposés ; du plus haut intérét est notam-
ment la solidarité du motif de 'agapé avec la réhabilitation de la chair sous
la triple influence de la doctrine de la création, de I'incarnation et de la résur-
rection, réhabilitation sans cesse menacée au contraire par les infiltrations
du motif de I'érds.

Plus essentielle en effet que la confrontation des termes mis en opposition
est celle des deux voies de salut qu’ils évoquent : 'amour chrétien est donc
pour Nygren un amour qui va, essentiellement de Dieu vers I’homme, et de
celui-ci vers son prochain. On peut se demander si I’amour pour Dieu — ou
pour le Christ — qui n’est pourtant pas un théme absent de I’Evangile, n'est
pas minimisé dans cette conception. Est-il vrai que le premier commandement
s’'identifie au second au point ot Nygren semble le supposer, a la suite de
Luther ? Il est remarquable que Karl Barth, dans sa Kirchliche Dogmatik



202 BIBLIOGRAPHIE

Y

(I11/4, p. 52-53) se refuse & cette identification et se distance sur ce point
de Brunner, qui avait quant a lui abondé dans le sens de Nygren. C’est bien
ici, & notre sens, que 1’étude entreprise par les théologiens suédois doit étre
reprise et revisée. On verra mieux alors que tout n’est pas a rejeter dans le
développement mystique dont la théologie et la liturgie ont bénéficié a travers
les siécles. Néanmoins, on restera attentif au rappel de Nygren et on main-
tiendra que l'amour du croyant pour son Dieu n’a pas son point de départ
dans un désir sublimé de notre nature, mais dans la reconnaissance de I'’homme
touché par I'agape. ‘
Louis RumPF.

KARL BARTH : Christus und Adam nach Rémer 5. Ein Beitrag zur
Frage nach dem Menschen und der Menschheit. Zollikon-Ziirich,
Evangelischer Verlag AG., 1952, 55 pages. Theologische Stu-
dien, 35.

Serrant de prés le texte paulinien, 'auteur s’attache, avec sa perspicacité
et sa précision coutumiéres, a exposer la grande affirmation contenue dans le
cinquie¢me chapitre de I'épitre aux Romains, a savoir : qu’il existe, entre le
monde d’Adam et le monde de Christ — ou, si l'on préfére, entre le monde du
péché et celui de la grice — une correspondance formelle, mais que ces deux
mondes sont séparés par une disparité fonciére et irréductible. Seul Dieu peut
franchir la barriére que le péché a dressée entre 'homme et lui; il I’a fait en
envoyant son Fils parmi les hommes. C’est pourquoi le Christ, et lui seul, est
la norme de toute anthropologie.

Nous avons particulierement apprécié les quelques pages trés denses con-

sacrées a la mission du peuple d’'Israél et a l'antisémitisme.
ANDRE Gov.

Das neue Mariendogma, I1. Teil, herausgegeben von Friedrich Heiler.
Miinchen-Basel, Reinhardt Verlag, 116 p. Okumenische Einheit,
II. Jahrgang, Heft 3.

Nous avons déja recensé ici (1952, 11, p. 145-146) le premier groupe d’ar-
ticles réunis par F. Heiler sur le pénible sujet de 1’Assomption. Ce deuxiéme
fascicule n’apporte rien d’essentiellement nouveau au débat. Il nous permet
cependant d’entendre des voix catholiques-romaines, nécessairement vouées a
I'anonymat, exprimer leur désapprobation a I’égard de la définition dogmatique
de 1950, et leurs doutes trés graves et diment motivés sar l'infaillibilité ponti-
ficale. Les arguments théologiques officiels en faveur du nouveau dogme relévent
de la méthode méme qui fut impitoyablement condamnée au début du siécle
par Pie X chez les modernistes ; c’est ce que montre avec pertinence F. Heiler
dans sa contribution personnelle au fascicule, sous le titre : Le néo-modernisme
catholique. L’article du pasteur Heuningen, en téte du livre, représente une
tentative intéressante d’ouvrir le dialogue entre catholiques et protestants au
sujet de Marie en partant du Nouveau Testament. L’auteur montre que les deux
attitudes, positive et négative, a I’égard de la mere du Seigneur apparaissent déja
dans les documents canoniques : la premiére chez Matthieu et Luc, la seconde
chez Marc, Jean et Paul, I'une parahistorique et spéculative, ’autre plus con-
forme a la matérialité de I'histoire. Le canon est donc assez compréhensif et
inclusif pour légitimer les deux tendances confessionnelles divergentes. Les



BIBLIOGRAPHIE 203

développements mariologiques du catholicisme ne sont pas, en principe, diffé-
rents de l'élaboration parahistorique des protoévangiles de Matthieu et de
Luc, tandis que le refus protestant a I'égard de toute mariologie procéde de
Ia méme réserve que celle du second évangile ou des écrits apostoliques. Les
deux attitudes se complétent et se corrigent mutuellement.

Signalons en fin de fascicule une étude significative sur ce qu’il faut bien
appeler la grande mystification de Fatima, dont le moins qu’on puisse dire
est qu’elle ne favorise pas précisément un rapprochement interconfessionnel.
Par contre, l'article nécrologique consacré au doyen (catholique) Anton Fischer,
grand apoétre de la réunion des fréres séparés, contribue a entretenir notre

espérance.
RicuarD PAQUIER.

GERARD GILLEMAN, S. J.: Le primat de la charité en théologie morale.
Essai méthodologique. Louvain, Nauwelaerts ; Bruxelles, L’Edi-
tion universelle ; Paris, Desclée De Brouwer, 1952, 338 p.

L’auteur de cette thése remarquable s’inscrit, sur le plan méthodologique,
contre ceux qui rabaissent la morale chrétienne a la casuistique, en la ramenant
a un commentaire des articles du code de droit canon, et qui ont tendance,
contrairement a l'esprit du thomisme authentique, a séparer dogme et morale.
Le moraliste chrétien, pour ne pas perdre de vue la fin derniére de notre desti-
née, comme inspiratrice de tous nos actes, doit redécouvrir le dynamisme
spirituel sous-jacent & I’amour, considéré comme la valeur chrétienne supréme,
puisque, selon saint Thomas, il informe toutes les vertus (caritas forma
virtutum) .

Le moraliste part d’'une métaphysique et d’'une anthropologie chrétiennes
explicites : 'homme aux confins de l'extériorité et de l'intériorité est appelé
a passer du sensible et du multiple au spirituel et & 'unité intérieure, selon
I'ordre de Dieu ; il est éclairé sur le sens profond des préceptes et des normes
et de leurs concepts représentatifs par le dogme. Le dogme lui-méme n’est
lumiére pour l'éthique que lorsqu’il est étroitement rattaché au Christ.

Le Christ est le témoin privilégié de la charité qui, selon saint Thomas,
s’enracine partiellement du moins dans l'amour de concupiscence et 1'amour
d’amitié. 11 y a donc, comme le veut la pensée catholique, continuité méta-
physique entre le naturel et le surnaturel ; sans cette continuité, la communion
entre les personnes, qui trouve son exemplaire dans la communion des per-
sonnes de la Trinité, serait impossible. Sur ce point primordial, I’éthique réfor-
mée n’adopte pas sans réserves les fondements ontologiques de la théologie
morale catholique.

Il n’en reste pas moins vrai que dans cet essai la christologie joue un role
de premier plan : si toutes les vertus sont fonctions de la charité, la charité
elle-méme est inconcevable en dehors de la personne et de I'ceuvre rédemptrice
du Christ et de leurs prolongements dans la vie sacramentaire et communau-
taire de I’Eglise. Dogme, morale et spiritualité sont donc complémentaires.

Pour étayer ces théses, le P. Gilleman étudie d’abord dans une partie
historique la problématique de la charité chez saint Thomas, puis il montre
comment 'acte moral sert de médiation entre I'amour de soi qui structure
notre vie naturelle, et la vie de communion a laquelle Dieu nous appelle;
enfin il décrit les caractéristiques d’une morale de la charité dans ses



204 BIBLIOGRAPHIE

exigences, dans ses rapports avec les autres disciplines théologiques (théo-
logie spirituelle, pastorale, etc.) et dans les solutions qu’elle apporte a des
questions pratiques (amour du prochain, respect du corps, mariage, justice).

Cet ouvrage renouvelle la méthodologie de 1’éthique pour trois raisons :
a) la méthode ne consiste plus dans une classification des vertus et des
devoirs correspondants, ni dans un commentaire des préceptes et des
conseils et dans la description de leur champ d’application, mais dans la recher-
che, selon une méthode d’analyse et de synthése, des valeurs structurelles de
la sotériologie et de 1’éthique ; la charité se manifeste alors comme la relation
fondamentale porteuse de valeur entre Dieu et les hommes, des hommes entre
eux et entre les personnes de la Trinité. ) La mise en lumiére de la notion de
médiation si importante en dogmatique et en éthique permet & 'auteur d’opérer
le passage entre l'amour naturel et la charité, entre les vertus et le don de
charité, comme elle permet sur le plan anthropologique d’interpréter le passage
du corps a l'esprit ; cette notion implique celle de dépassement : ainsi la justice,
comme médiation entre I'individu et la société, doit sans s’anéantir permettre
a la charité de constituer non plus une société juridique mais une communauté
ol tous communient. ¢) La charité ne peut s’actualiser dans ’homme que pour
autant qu’il reconnaisse (dans la foi) sa fin derniére voulue de Dieu ; la charité
n’habite en nous que si nous croyons a la béatitude a laquelle Dieu veut nous
faire participer. Cette implication de la charité et de la béatitude permet au
moraliste de hiérarchiser les diverses vertus en fonction de I’accomplissement
de la destinée humaine et de faire apparaitre leur complémentarité nécessaire.

Il faudra tenir compte de cet ouvrage toutes les fois qu'on cherchera a
définir les conditions et les fondements d’une éthique chrétienne. D’un point
de vue réformé, le livre du P. Gilleman nous oblige a préciser quelles sont
nos méthodes en éthique, dans quel sens nous pouvons envisager la charité
comme une valeur déterminante de la sotériologie et de la morale. L’'examen
de la notion de médiation mérite de retenir toute notre attention ; car c'est a
son sujet et au sujet de ces modalités temporelles (dépend-elle d’une intervention
réitérée de la grace divine en 'homme ou est-elle implicitement et durablement
présente dans les vertus et dans les dons ?) que les divergences risquent d’appa-
raitre entre la méthodologie catholique et la méthodologie réformée.

GABRIEL WIDMER.

JOSEPH-ANDRE JUNGMANN : Missarum solemnia. Explication géné-
tique de la Messe romaine. Tome I. Paris, Aubier, 1951, 316 p.
Collection « Théologie », 19.

Avec le monumental ouvrage du regretté liturgiste anglican Gregory Dix,
The shape of the liturgy, celui du savant professeur d’Innsbruck, dont 1’éditeur
Aubier nous donne une élégante traduction, marque une date dans le progrés
de la science liturgique. Si I’ceuvre de Dix embrasse ’ensemble de la formation
et de I'évolution de la liturgie eucharistique, Jungmann limite ses investigations
a la messe latine. Mais il n’est pas possible d’élucider I'histoire du rite romain
sans références fréquentes aux autres familles liturgiques, et l'auteur n'y
manque pas. Mais il ne s'attarde pas a examiner les divers essais de recons-
truction d’un canon primitif ou d’'une «anaphore apostolique » unique, dont
seraient dérivées les différentes liturgies. Ce n’est pas que le P. Jungmann nie
qu’il y ait eu un schéma primitif unique de la priére eucharistique, bien que



BIBLIOGRAPHIE 295

réalis¢ en deux au moins, sinon trois, types distincts. Mais il estime sans doute
décevants et méme sans objet des essais de reconstitution détaillée comme ceux
de Cagin et de Drews, voire de Frere. Au reste, I'histoire de la messe sous sa
forme romaine présente, on le sait, assez d’autres problémes, fort ardus, qui
ont fait le tourment des liturgistes du début du siécle. Plusieurs hypothéses
ont été émises (Cagin, Drews, Baumstark, Bishop, etc.) pour expliquer la
gencse et la teneur originelle du canon romain. Jungmann montre qu’il n’en
reste aujourd’hui pas grand-chose, et qu’il y avait peut-étre la un pseudo-
probléme. Avec une prodigieuse érudition, il suit dans les moindres détails
tous les changements subis par le rite romain sous l'influence des circons-
tances et de l'évolution des idées religieuses et des théories théologiques.
Alors que cette étude avait déja été faite pour la basse antiquité et le
haut moyen 4ge, au moins de maniére sommaire, il n’en était pas de méme
pour la période du Xe¢ au XVe siécle. C'est 14 que 'auteur apporte une contri-
bution neuve et précieuse. Son exposé ne s’arréte d’ailleurs pas au XVIe siecle,
mais se poursuit jusqu'aux directives récentes de Pie X. Des questions assez
délicates que pose & un théologien catholique 1'évolution trés particuliére du
rite romain comparativement aux liturgies orientales restées plus prés du
statut de 1’Eglise ancienne, aucune n’est éludée. L’auteur discute aussi d’une
maniére trés poussée la question, assez controversée entre théologiens catho-
liques, de la nature du sacrifice de la messe et de sa relation précise avec le
sacrifice de la croix. Cette discussion a sa valeur relative pour nous aussi,
puisque la confrontation cecuménique oblige les réformés & reconsidérer tout
le probléeme du sacrement eucharistique. Impossible d’entrer plus avant dans
P’analyse d’un ouvrage aussi substantiel et d'une information aussi solide. Les
volumes II et III, consacrés a l’analyse successive de chacun des éléments de
la liturgie de la messe, feront 1'objet d’une prochaine recension.

RicHARD PAQUIER.

EMILE G. LEONARD : Le protestant frangais. Paris, Presses universi-
taires de France, 1953, 316 p.

Commengons par complimenter M. Léonard de sa louable entreprise. Il
faut avoir vécu en France — et l'auteur de ces lignes y a été élevé — pour
comprendre qu'un livre comme celui-ci était nécessaire, que dés lors il y sera
le tres bienvenu. Il faut aussi louer M. Léonard pour son information et pour
I'esprit de synthése dont témoigne son ouvrage. Ce n’est pas une entreprise
aisée que de parler du protestant frangais. Il a quatre siécles, donc il faut faire
de I'histoire. Il n’est pas indépendant de I’étranger, donc il faut aussi connaitre
ce dernier. C'est en outre un personnage plus composite qu'on ne le croit, et
M. Léonard accomplit un tour de force quelque peu osé, a mon sens, en faisant
entrer dans son titre le protestant alsacien dont l'histoire est toute différente
(en passant, je suis étonné d’entendre 'auteur parler « d’occupation étrangére »
dans I’Alsace de 1871-1918, alors qu’il s’agit d’'une annexion de ce pays a 1’Alle-
magne durant ce laps de temps).

Le livre se compose de deux parties et d’une conclusion. La premiére évoque
le passé, un passé « francais », un passé de luttes et de résistance, un passé de
sélection sociale, avant et apreés la révocation de I'Edit de Nantes. La deuxiéme
partie nous apporte le message protestant frangais : religieux, ecclésiastique



296 BIBLIOGRAPHIE

(en théorie et en pratique), moral, social, politique et international. Le tout
est complété par une vaste bibliographie classée selon les chapitres, et de ce
fait assez claire. Elle est aussi assez poussée, allant jusqu’aux articles de revues.
Il faut étre reconnaissant a M. Léonard du soin mis a 1'établir.

Ce livre fourmille d’indications intéressantes, fruits d’un esprit toujours
en éveil. Souvent, son déroulement nous fait penser & un film. On voit ainsi
se dresser, silhouette vivante, le protestant francais, son c6té financier et
commerg¢ant, son caractere bourgeois (dans le meilleur sens du mot), ses vertus
et ses travers (quelques bons exemples d’humour protestant sont tout a fait
a leur place), son rdle dans le pays, et 'on peut penser que parmi nos core-
ligionnaires d’outre-Jura il s’en trouvera pour dire, aprés avoir lu ces trois
cents pages: « Il n'y en a point comme nous», car dans une certaine mesure,
c’est vrai.

On comprendra cependant qu'une telle entreprise ne puisse satisfaire
tout le monde. Est-ce parce que je suis Suisse romand, mais la part de la Réforme
suisse dans l'histoire du protestantisme en France me parait singuliérement
passée sous silence. Trois pages a peine pour signaler les rapports de la Suisse
romande et de la France! Tout de méme ! Pourquoi ne pas avoir signalé ’apport,
au XVIe siécle, des écrits de Luther traduits en frangais et dont 'ouvrage
de Moore a parlé avec tant de précision ? Pourquoi n’y a-t-il rien sur les rela-
tions de Zwingli et des humanistes de Lyon, rien sur 'importance de la dispute
de Berne (1528), sur les destinées de la Réforme en France (Viénot disait que,
sans cette dispute, il n'y aurait pas de protestantisme en France) ? Il semble
que pour M. Léonard, il n'y ait que deux réformateurs, Luther et Calvin (cf.
également son Histoire du Protestantisme). Pourquoi si peu de chose sur l'in-
fluence de Vinet et de Frommel au siécle dernier ? Car, enfin, c’est une gageure
que de vouloir expliquer le protestantisme francais sans la Suisse romande,
et réciproquement d’ailleurs. J’ai également lu avec étonnement la mention
de « notre » société de Missions a propos de la « Société parisienne des Missions
évangéliques », de son vrai nom la « Société des Missions évangéliques de Paris ».
M. Léonard ignore-t-il que cette société n’est pas une ceuvre du protestantisme
frangais, mais du protestantisme de langue frangaise, et comme telle une ccuvre
franco-suisse ? De méme la bibliographie qui cite des auteurs tels que M. Neeser,
J. de Saussure, et qui mentionne en détail des revues telles que « le Semeur »,
avec une prédilection certaine pour la revue de la Faculté d’Aix-en-Provence,
passe complétement sous silence nos revues suisses romandes (Verbum Caro,
Cahiers protestants, Revue de Théologie et de Philosophie) et nos journaux
protestants qui contiennent tout de méme des articles dus a des plumes fran-
caises et intéressant le protestantisme francais.

I1 a donc ici une lacune assez sérieuse car nous sommes de ceux qui croient
difficile d’isoler le protestant frangais du protestant de langue francaise (le
catholique romain frangais se distingue beaucoup plus du catholique romain
de langue frangaise). Mais cette importante réserve ne nous empéche pas de
souhaiter au livre de M. Léonard la diffusion qu’il mérite. Si un jour une deu-
xiéme édition s’avérait nécessaire, nous lui suggérons d’'y ajouter un index
des noms qui serait bien utile.

Jagures COURVOISIER.



BIBLIOGRAPHIE 297

Limates de I’humain. Du robot au martyr. Paris, Desclée De Brouwer,
1953, 339 p- Etudes carmélitaines.

Les vingt et un auteurs de ce nouveau cahier des remarquables « Etudes
carmélitaines » — qui rend compte du 82 Congreés de psychologie religieuse a
Avon — étudient une série de cas ol il s’agit de délimiter ’humain de l'inhu-
main. Stanislas Fumet étudie le personnage créé par l'artiste, l'étre fictif, dont
nous faisons cependant un ami. Les Dr8 Filliozat et Vinchon étudient les phéno-
meénes encore inexpliqués des yogin indiens et des convulsionnaires de Saint
Médard, tandis que le DT Cossa analyse I’artifice des modéles d’animaux et des
« machines a penser ». Le professeur Lhermitte se penche sur les rapports du
cerveau avec la pensée et conclut que si le cérébral contient bien les outils de
I'intelligence, il ne recouvre pas tout le mental.

Dans une seconde partie particuliérement remarquable, le P. Michel-
Marie de la Croix montre que la liberté nous est donnée pour choisir Dieu
et que nous devenons «nous» par ce choix méme. Le professeur Soulairac
caractérise ’humain par la faculté de créer des symboles, en particulier le
langage. La pathologie de cette faculté est étudiée par le professeur Desclaux
chez les déficitaires ; les D8 Francoise Dolto, de Greeff, Samson poursuivent
le développement de la morale et ses rapports avec les faits psychiques et
biologiques, tandis que Charles Baudoin analyse les images d’un moi déper-
sonnalisé dans plusieurs réves de malades. Enfin le DT Suzy Rousset étudie les
problémes que souleve l'exécution de la justice dans différents pays.

Enfin la troisiéme partie nous montre le martyre comme sommet de I’acte
humain. Le P. Philippe de la Trinité et le DT Nodet le différencient soigneuse-
ment du suicide et du masochisme affectif. Mgr Journet, le P. Debongnie,
le P. Bruno de J.-M. et le P. Lucien-Marie de Saint-Joseph nous montrent
les véritables caractéristiques du martyre : I’absence de haine envers le bour-
reau et, avant tout, le don total de soi par amour du Christ et par amour de
celui que le martyr édifie en rendant ce témoignage.

La variété des sujets et des perspectives rend une analyse méthodique
impossible. Tous ceux qui s’intéressent soit aux fondements théologiques et bio-
logiques de I'anthropologie soit aux problémes psychologiques et théologiques
du martyre liront ce livre avec beaucoup de profit.

TrEO BOVET.

HeINRICH MEYER: Bekenninisbindung und Bekenninisbildung in
jungen Kirchen. Giitersloh, C. Bertelsmann Verlag, 1953, 87 p.
Beitrdge zur Missionswissenschaft und evangelischen Religions-
kunde, 3.

L’auteur pose dans un cadre nouveau, celui des Eglises nées des missions
modernes, le vieux probléme de la nécessité et des inconvénients d’une confession
de foi. La nécessité en est illustrée par le fait suivant : une Eglise qui se forme
par union interconfessionnelle, 'Eglise de I'Inde du Sud, née en dépit de diver-
gences dans les confessions des Eglises qui ont fusionné, se voit, contre son
intention et malgré sa méfiance, amenée a créer un document nouveau, sa
constitution, qui porte de toute évidence les caractéres d’une confession de foi.

Les inconvénients d’une liaison & un texte confessionnel sont illustrés
par l'attitude réservée prise dans ce domaine par les Eglises luthériennes de

19



298 BIBLIOGRAPHIE

I'Inde, partagées entre le besoin d’affirmer leur communion avec I’Eglise mére
et le sens de l'inadaptation des vieilles formules aux circonstances nouvelles.

- On peut se demander si tout le probléme ne provient pas d'une certaine
confusion entre reconnaissance, connaissance et apologétique. Il conviendrait
de souligner que méme si 'on insiste, en théologien, sur I'importance de la
connaissance dans l'acte de foi, cet acte n’en garde pas moins un caractére
essentiellement reconnaissant, hymnique, qui met ’accent sur ce que Dieu
fait, sans se préoccuper de notre interprétation. De cet acte premier de recon-
naissance, au sens latin du mot confession, pourront ensuite découler les actes
multiples et divers de confession, au sens apologétique, dans lesquels 1'Eglise
rend patiemment compte, face au monde, de l'espérance qui est en elle, et

dont elle rend grices & Dieu.
PIERRE GANDER,

Kurt HUBER : Letbniz. Miinchen, Verlag von R. Oldenbourg, 1951,
451 p.

Kurt Huber, né en 1893 a Coire, professeur de psychologie et de philosophie
a Munich, s’était d’abord spécialisé dans la psychologie musicale et I’'étude
des chansons populaires. Compromis dans les émeutes estudiantines de Munich
en février 1943, il fut exécuté. Depuis plusieurs années il rédigeait a I'intention
du grand public cette biographie de Leibniz qu'un travail acharné dans sa
prison, entre la condamnation a mort et I’exécution, lui permit d’achever en
gros et de justesse (cf. la notice sur Huber dans la Zeitschrift fiir philosophi-
sche Forschung, 1946, p. 143-146).

On ne saurait attendre une parfaite et sereine objectivité d’un livre écrit
dans des circonstances aussi dramatiques, sans doute avec le patriotisme
exacerbé du temps de guerre et la souffrance de voir la déchéance de 1'Alle-
magne sous le nazisme. Il est en tous cas douloureux et peut-étre sacrilége de
devoir soumettre a la critique ce dernier cri d’'un condamné a mort. Mais la
lucidité reste un devoir imprescriptible pour nous tant que nous avons encore
le privilege de penser et de travailler sans avoir devant les yeux le poteau
d’exécution.

Leibniz apparait & Huber sous un jour singulier : il serait celui qui, aprés
les ruines de la guerre de Trente Ans, a reconstruit 1’Allemagne, le fondateur
d’une « nouvelle métaphysique allemande » (p. 14). IlI compterait parmi «les
plus allemands des hommes que notre peuple a produits » (p.9). « Son Deutsch-
tum... est déterminé par le sentiment et par le sang» (p. 310). « Avec une
sensibilité authentiquement allemande », il combattrait le pernicieux dualisme
cartésien et il aurait le mérite d’avoir dénoncé le premier ce qu'il y a «de
logiquement dangereux » dans I'argumentation du juif Spinoza dont le Trac-
tatus repose sur une « Schmutzliteratur der niedersten Sorte» (p. 106). Non
seulement on retrouverait chez Leibniz les origines du « Blut und Boden »
et de la géopolitique (p. 225), mais on nous donne a comprendre qu’il a su
joindre, comme tout « bon » Allemand, les vertus de l'irrationalisme (irratio-
nalisme de la vie et de l'inconscient contre I'Einseitigkeit du « conscientialisme »
cartésien) a celles du Realpolitiker.

Quelle que puisse étre l'érudition de I'auteur (pas infaillible pourtant
dans les circonstances oii le livre fut écrit) et I'intérét de son appendice sur la
logique leibnizienne, on reste abasourdi de voir un éditeur allemand oser publier
en 195I un livre qui défigure aussi grossiérement, quoique certainement avec



BIBLIOGRAPHIE 299

une naive et sincére bonne foi, le grand Européen Leibniz. On frémit en cons-
tatant que non seulement Leibniz aurait besoin d’une sérieuse dénazification,
mais — ce qui vous glace — méme un auteur honnéte tombé en victime tra-

gique du nazisme.
PIERRE THEVENAZ.

GASTON GRUA : Jurisprudence universelle et théodicée selon Leibniz.
Paris, Presses universitaires de France, 1953, 548 p.

I1 n’était pas besoin du présent ouvrage pour porter M. Grua au premier
rang des leibniziens. On se souvient en effet des deux volumes de Textes inédits
d’aprés les manuscrits de la Bibliothéque provinciale de Hanovre, qu’il a donnés
en 1948 et qui supposaient tant de sagacité et d’érudition. Ces qualités se
retrouvent dans Jurisprudence universelle et théodicée. Cet ouvrage constitue
le premier volume d’une étude sur la justice ; le second, Justice humaine selon
Leibniz, paraitra prochainement.

L’auteur ne cherche pas a ramener toute la philosophie de Leibniz & la
doctrine de la justice. Il évite toute « partialité nouvelle ». Mais reconnaissant
avec raison l'importance et l'originalité de cette doctrine, il entreprend de
I’exposer en la reliant aux autres et en recourant a un inventaire plus complet
de la documentation.

Qu’il soit légitime d’ailleurs d’aborder la philosophie de Leibniz par la
notion de jurisprudence universelle, il est facile de s’en convaincre en songeant
aux préoccupations juridiques constantes du philosophe de Hanovre, et sur-
tout a l'affinité de la notion de justice avec celles d’ordre, d’harmonie et de
perfection, qui dominent sa pensée.

L’auteur suit, dans la reconstitution de cette pensée, le plan méme proposé
par Leibniz (cf. p. 10-12). La précocité et la constance de la doctrine leibni-
zienne lui en facilitent 1’exposé et lui permettent de porter son attention moins
sur le progrés de la doctrine que sur son originalité, c’est-a-dire sur le sens
personnel imposé & des formules communes.

S’inspirant de quelques historiens de la philosophie (tels que Garrigou-
Lagrange et Gilson), I’auteur suspend tout le leibnizianisme a la doctrine de la
priorité de I’étre commun possible, dont Duns Scot est 'un des initiateurs.
Ce théme, qui apparait a travers tout l'ouvrage, en est le fil conducteur ; il
caractérise la doctrine de Leibniz et la situe par rapport a celle de ses prédé-
cesseurs.

Leibniz en effet pousse plus loin que ceux-ci I'univocité de 1’étre universel.
Entre Dieu et la créature, on ne retrouve pas chez lui la dissociation et la
dissimilitude que certains y ont mises. Leibniz « combat I’équivoque, sa hantise,
comme l’arbitraire divin souvent fondé sur elle, par I'univocité, du coté de
laquelle il n’a pas d’ennemis, pas de réserves a faire, une fois assurée la pluralité
des substances» (p. 55). Mais si Dieu et la créature ne sont pas confondus,
ils n’en sont pas moins singuliétrement rapprochés et comme unis sous le méme
genre. L’univocité leibnizienne réduit & une différence de degré I’abime main-
tenu chez d’autres auteurs entre le fini et 'infini.

Leibniz se situe ainsi a la « pointe rationaliste de la philosophie chrétienne »,
Le droit est commun chez lui & toute nature raisonnable ; il est conforme non
seulement a la nature humaine, mais encore a la nature divine. Cette ambition
de la raison généralisant ’exemple humain est particuliérement sensible dans
le fameux optimisme leibnizien qui est pour son auteur la clé des controverses



300 BIBLIOGRAPHIE

et des difficultés théologiques. Puisque le monde est le meilleur, la raison
de la décision divine nous est en principe accessible, quoique le détail des
considérants nous dépasse. Ainsi se trouvent réduits la profondeur de la sagesse
divine selon saint Paul, le décret absolu du Dieu caché selon Luther et Calvin,
a l'infinité des raisons du choix optimum.

Le mérite de M. Grua n’est pas d’avoir découvert le rationalisme leibnizien,
mais de I'avoir analysé avec une précision et une richesse de textes inégalées
et de I'avoir fait surgir sur le fond des doctrines contemporaines et antérieures.
Il convient de relever I'abondance de ces rapprochements et l'intérét des
quelque douze exposés resserrant en peu de pages les « antécédents» de tel
ou tel point doctrinal. L’ouvrage est d’un bout a 'autre une scrupuleuse mise
au point d’historien.

M. Grua ne s’interdit pas pour autant de juger son auteur. Il pense que
ce rationalisme outrepassé n’évite pas I'anthropomorphisme et que si le mal
selon l'optimisme leibnizien est non seulement licite, mais encore obligatoire,
le succés de la doctrine est discutable. Le besoin d’intelligibilité et le souci
religieux d’un Dieu aimable, dit-il, favorisent chez Leibniz l’assimilation de
Dieu a I'homme. Dieu est sage architecte, bon prince, pére ou géométre.
« Images les plus hautes, peut-étre, mais prises trop au sérieux, et comme
telles pas encore au niveau du créateur» (p. 534). Je dirais plutdt « prises
trop a la lettre », car il n'y a rien la qui puisse étre pris trop au sérieux si 'on
sait opérer la transposition symbolique nécessaire. Aux mots anciens correspond
souvent chez Leibniz une intention différente. Ce changement de sens ne
constitue pas pour l'historien le moindre intérét de la doctrine leibnizienne.

FERNAND BRUNNER.

Problémes actuels de la phénoménologie. Textes de P. Thévenaz,
H. J. Pos, P. Ricceur, E. Fink, M. Merleau-Ponty, J. Wahl,
édités par H.L. van Breda. Paris, Desclée De Brouwer, 1952,

163 p.

Ces cinq conférences suivies de conclusions forment les Actes d’'un Congrés
international de phénoménologie qui tint ses séances & Bruxelles en avril 1951.
Petit volume, gros de pensées.

M: Thévenaz pose La question du point de départ vadical chez Descavies et
Husserl et souligne ce qui distingue ces deux philosophies : non seulement la
premiére se réfere a une science incertaine pour la refaire, la seconde i une
science faite pour en explorer les fondements, mais encore la démarche carté-
sienne vise & une appréhension du moi substantiel, la démarche husserlienne
a un dévoilement du monde sous forme de vécus de conscience. Le radicalisme
est plus total, semble-t-il, dans le premier cas que dans le second et 'opposition
de 'analyse réflexive et du transcendantalisme correspond & celle de la pensée
francaise et de la pensée allemande.

M. Pos, étudiant La valeur et les limites de la phénoménologie rapproche
Husserl de Kant et de I'idéalisme. Insuffisante dans sa condamnation de I’empi-
risme, la démarche husserlienne témoigne d’une remarquable fécondité dans
le domaine des sciences humaines et culturelles.

M. Eugéne Fink porte son attention sur L’analyse intentionnelle, méthode
visant a dépasser d’une part la métaphysique traditionnelle par la rigueur de
ses opérations, d’autre part les sciences positives, par sa recherche d’un fonde-



BIBLIOGRAPHIE 301

ment radical. La phénoménologie a sa dimension propre : elle est connaissance
du rapport sujet-objet dans leur totalité. Anti-spéculative dans ses intentions
premiéres, elle ne peut le rester cependant sans compromettre son avenir.

M. Merleau-Ponty examine la Phénoménologie du langage et montre dans
Pexpression linguistique une prise de conscience particuliére en vertu de laquelle
le sujet se dépasse lui-méme en posant des significations inédites obtenues &
partir de significations anciennes. Ainsi le signifiant dépasse le signifié.

M. Ricoeur jette les bases d’'une Phénoménologie de la volonté, la volonté
étant congue comme l'acte primitif de la conscience, acte déja immanent a
I'involontaire. Il en tire une psychologie des passions fondée sur I'idée de
culpabilité et faisant appel aux enseignements du mythe.

M. Wahl, enfin, reprenant en conclusion les théses exprimées, les confronte
habilement et signale 'importance de ces journées pour l'histoire de la phéno-
ménologie. Nous pensons avec lui qu’'un tel débat constitue une contribution
de réelle valeur a l'étude de la philosophie contemporaine.

Une Note sur les avchives Husserl ¢ Louvain, due au P. van Breda, achéve

le volume. RENE SCHAERER,

MARTIN HEIDEGGER : Kant et le probléme de la métaphysique. Intro-
duction et traduction par Alphonse de Waelhens et Walter Biemel.
Paris, Gallimard, 1953, 308 p. Bibliothéque de philosophie.

MARTIN HEIDEGGER : Que signifie penser ? Traduit par A. Botond.
Introduction de Jean Hyppolite. Mercure de France, 1T mars

1953, P- 385-407.

Le livre sur Kant, qui & certains égards constitue un pendant a Sein und
Zeit et permet de mieux le comprendre, date de la premiére période de la
philosophie de Heidegger (1929). Celui-ci n’entend pas restituer la pensée
kantienne mais, comme il dit, la « répéter » en poussant la révolution critique
jusque la ou elle n’a pas osé aller. Il explicite des possibilités de la philosophie
de Kant qu’il juge a bon droit centrales, en refusant de se borner, comme le
font d’ordinaire les historiens, a celles que Kant a exprimées et que chacun
a pu lire dans son ceuvre. Conception hardie et profonde de l'histoire de la
philosophie qui ressaisit un mouvement de pensée, se montre capable de le
prolonger et institue une opposition entre la fidélité a la lettre (accessible a
I'historien pur) et la fidélité a l'esprit d’une philosophie qui n’est accessible
qu’a un philosophe.

Heidegger met en relief le r6le de I'imagination (schématisme transcendental)
en la liant & une analyse de la finitude de ’homme et a tout le probléme, pro-
prement heideggerien, de «l’instauration d’une ontologie fondamentale» ou
d’un dépassement de la métaphysique traditionnelle, ce que Kant appelait
une « métaphysique de la métaphysique ». Le texte Qu'est-ce que penser ? date
de 1952, et Heidegger, on le sait, n’aime plus aujourd’hui parler de méta-
physique, le terme désignant & ses yeux I’égarement millénaire de la philoso-
phie. Mais I'ambition reste la méme et M. Hyppolite peut parler a juste titre
d’une « philosophie de la philosophie ». On comprend que Heidegger s’attaque
dés lors au probléme du langage qui est celui d’une logique de la philosophie,
et qu’il aille jusqu’a se demander ce que c’est que penser. Les derniers écrits
du philosophe de Fribourg viennent donc éclairer et non démentir les premiers.

PiERRE THEVENAZ.



302 BIBLIOGRAPHIE

KARL JASPERS: La Foi philosophique. Traduit par Jeanne Hersch
et Héléne Naef. Paris, Plon, 1953, 248 p.

Quand Bergson composa son Evolution cvéatvice, il savait que ce titre
associait deux termes contraires ; mais son ouvrage devait donner I'existence,
sous cette alliance de mots, & une idée métaphysique nouvelle et vivace. Cest
une synthése analogue que réalise Karl Jaspers par sa Foi philosophique 1.
L’ouvrage est une méditation sur le théme : comment la philosophie, ceuvre de
pure raison, est-elle cependant une « foi» ?

Au siécle dernier, c’est entre la science positive et la religion que ’'on mar-
quait un conflit. « Ou bien vous croyez au Christ révélé, dit le théologien, ou
vous étes réduit au nihilisme ». Et le positiviste : « En dehors de la connais-
sance scientifique, il n’y a qu’illusion ». Ces deux positions extrémes, tout en
s’excluant réciproquement, écartaient également la philosophie, comme inutile
et sans objet. Mais le philosophe maintient son exigence propre : il veut per-
mettre & ’homme de devenir entiérement lui-méme. Il repousse donc les deux
dilemmes, car 1'un et l'autre dérobent a 1’ame humaine sa responsabilité et la
jettent dans 'angoisse. Et il essaie d’éclairer le conflit: nul esprit attentif, dit-il,
ne peut refuser au savoir scientifique son assentiment. La science se fait admet-
tre universellement ; mais son objet est toujours partiel, particulier; il n'y
a de science ni de I'univers, ni de I'homme total ; la recherche scientifique ne
met en jeu qu’'un registre de l'activité pensante. C’est pourquoi la science n’a
pas de valeur vitale, elle ne saurait procurer la « paix dans 1'étre ». — D’autre
part une foi religieuse, toujours «historique quant a son apparition », ne s’impose
qu’d certains esprits, & telle communauté, et non universellement. Mais par
son objet, elle touche le moi profond tout entier, elle prend une valeur absolue.
Les grands philosophes, en Occident, ont tous puisé & ces deux sources irrem-
plagables : la Bible, mére de la tradition judéo-chrétienne, et la pensée grecque,
meére de la science. Le paradoxe de la philosophie, sa « foi », consiste justement
a vouloir unir la discipline de la science objective, qui se critique elle-méme,
qui cherche la vérité sans limitations et en toute indépendance, avec la pléni-
tude profonde du sentiment religieux.

A la théologie et au christianisme traditionnels, notre philosophe adresse

a

cependant certains reproches. Principalement, leur prétention a posséder
la vérité exclusive, & connaitre les intentions et le plan de Dieu; d'ou suit
souvent une intolérance fanatique et cruelle, des crimes et des guerres. I1 y
a de plus, chez maints théologiens, une certaine « insincérité » ou absence d’esprit
critique, qui leur fait élever des mythes ou des superstitions au rang de vérités
universelles. Trop souvent les croyants se refusent au dialogue et rompent
la communication avec les philosophes qui, eux, la voudraient illimitée. On
peut penser pourtant que ce ne sont 13 que des « déviations » de la foi véritable.
Car au fond, le message de Moise et des prophétes d’Isragl s’accorde avec la
substance de la perennis philosophia. D’une tradition de réflexions longue de
trois millénaires, on peut dégager en effet un « credo philosophique » ; credo
dont les articles ne sauraient devenir des dogmes ; ce sont des appels. — Dieu
est I'unique Dieu. Il est transcendant au monde. Le monde empirique est
sans valeur en lui-méme, mais il contient des signes, langage de la transcen-
dance, qui s'offrent a notre déchiffrement. — L’homme est bien davantage

1 Cette traduction, chose rare quand il s’agit de philosophie allemande,
donne au lecteur francais satisfaction entiére. Le texte a été scruté minutieuse-
ment, compris, rendu dans une langue pure.



BIBLIOGRAPHIE 303

que le plus élevé des animaux : un étre doué de conscience, donc de liberté.
C’est un grand mystére, mais c’est un fait d’expérience que 'homme voit
ouvertes devant son action des possibilités & l'infini. Pourtant son moi n’a
pu se créer lui-méme ; il I'a regu en don. Et il sent ses limites, son inachévement,
son échec. Son salut est de s’unir au divin caché, a la transcendance, qui le
rendra indépendant du monde. Sa conduite doit se soumettre & une exigence
absolue, aux commandements de Dieu. — Le mal existe ; dans ce monde des
difficultés insolubles subsistent; nous devons l'accepter; c’est la legon de
Job et de I’Ecclésiaste.

11 faut reconnaitre cependant qu’il manque aux auteurs bibliques en
général (sauf a4 ces deux derniers) une prise de conscience philosophique. Et
le philosophe, de son c6té, désespére parfois de saisir vraiment la réalité reli-
gieuse dont il ne cesse de s’occuper. Mais puisque aujourd’hui le nombre des
gens qui croient au Christ, Fils et médiateur unique de Dieu, va diminuant,
une tiche pressante s’'impose: refondre la tradition biblique, instaurer un
christianisme mieux compris; en écarter la rigidité légaliste, l’intolérance,
mais aussi abandonner l'idée de Jésus, 'Homme-Dieu, dont le sacrifice sanglant
fait le salut des pécheurs. C’est 1a un mythe. Dieu se révéle par des voies nom-
breuses, et non par une seule. L’esprit du Christ peut habiter chacun de nous :
c’est un élan de I'dme vers sa destination divine, ¢’est une disponibilité a la
souffrance. Mais diviniser un homme est toujours une erreur, au méme titre
que croire aux démons, a I'Irrationnel, au Hasard, aux superstitions occultistes
ou pseudoscientifiques qui sévissent de nos jours. (C’est le cas de remarquer ici
que parmi les nombreuses allusions de Jaspers aux auteurs bibliques, le nom
de saint Paul ne se trouve pas mentionné ; I'Evangile est bien moins cité que
les prophétes ou les Psaumes ; le Nouveau Testament parait moins considéré
que I’Ancien. Cette préférence n’est pas sans une certaine portée.)

Cela dit, il arrive pourtant a notre auteur de célébrer la haute valeur des
« mythes profonds et chargés de sens». D’ailleurs, il s’inquiéte : cette trans-
formation désirable du dogme, qui 'accomplira ? Peut-on croire que les masses
populaires vont suivre quelques penseurs isolés ? Malgré tout, le philosophe
garde une foi invincible en sa mission, qui est de procurer la communication,
la compréhension entre les esprits. Ainsi, la méditation de Jaspers a des va-
et-vient pathétiques. C'est que, sans cesse en mouvement, elle ne laisse rien
inexploré, rien ne peut lui faire suspendre son enquéte contradictoire. Or une
telle démarche est celle méme de la raison philosophique. « Source de 1'ordre,
la raison tend a l'unité en tout, mais elle se porte aussitdt 1la ol I'unité est
rompue, pour découvrir dans cette rupture méme une part de vérité». Sa
fonction consiste a rendre compte, a rendre justice . Non seulement dans les
mythes, mais dans l'incroyance, ’athéisme, le nihilisme méme, Jaspers veut
voir des moments de la foi philosophique. Le philosophe garde son inquiétude
toujours en éveil, il doit maintenir la « tension des antinomies ».

Ce livre est bien plus riche de vues profondes que je n’ai pu l'indiquer.
Il a des pages d'une beauté, d’une humanité saisissantes. Dans sa gravité
austére et sans sourire, qui se ressent de la catastrophe encore si proche, La
Foi philosophique nous présente ce que la pensée allemande d’aujourd’hui
a de plus noble et de plus digne. RoBERT BOUVIER.

1 C’est un des thémes du dernier ouvrage de Jaspers traduit en frangais,
Raison et Déraison de notre temps. Traduit par Héléne Naef et M.-L. Solms,
Paris, Desclée de Brouwer, 1953, 80 p. Il forme un éomplément de La Foi
philosophique, et demanderait une étude particuliére.



304 BIBLIOGRAPHIE

Francis WALDER : L’existence profonde. Le souvenir. L’instant.
L’espérance. Paris, F. Aubier, 1953, 158 p. Philosophie de I'esprit.

Voici un ouvrage substantiel qu’on peut lire en se promenant ; M. Walder
nous y offre une description phénoménologique (le mot n’y est pas) du temps
vécu, le passé comme souvenir, le présent comme instant, I’avenir comme
espérance (il y aurait aussi un avenir comme crainte, appréhension). Il ressaisit
de cette fagon notre existence profonde et nous en découvre les aspects. Le
souvenir, si délicieux soit-il, nous réserve plus d’amertume que l'instant et
I’espérance, ol notre action et notre vouloir trouvent & s’exercer. Apprécier
la valeur du temps est le fait de ’adulte, de celui qui a quelque recul vis-a-vis
de soi-méme, qui vit activement, certes, mais ne vole pas avec frénésie vers
I'avenir.

Des apergus sur I'art, sur la contemplation, enrichissent cette psychologie

lucide, lestée de sagesse.
MARCEL REYMOND.

GABRIEL MADINIER : Conscience et signification. Essai sur la réflexion.
Paris, Presses universitaires de France, 1953, 137 p.

M. Madinier est un de ceux qui contribuent aujourd’hui le mieux au
développement d’une philosophie de la conscience, qui a dans la tradition
francaise de si remarquables titres de noblesse. Conscience et mouvement (1938),
Conscience et amour (1938), et maintenant Conscience et signification, telle est
la trilogie par laquelle l'effort d’analyse réflexive de M. Madinier prouve a
la fois sa vitalité et sa puissance de renouvellement.

La conscience ne peut s’atteindre directement, par une ¢ vision de I'esprit »,
car ¢« ’homme n’est ni une chose parmi les choses, ni un spectateur hors des
choses » ; elle ne s’atteint que dans la réflexion qui est « une conscience de
la présence et de l'acte du sujet», «un savoir accompagnant une activité ».
Dans son premier ouvrage, M. Madinier avait montré que la conscience réflexive
est inséparable de la motricité et qu’elle est expérience d’'un dynamisme.
Aujourd'hui il montre comment la pensée devient réfléchie griace au signe.
Elle se reconnait dans les signes qu’elle crée et remonte ainsi (c’est le recul
réflexif) des signes aux intentions et a l'activité qui les produit.

L’intérét de cette philosophie du signe, c’est d’abord de se doubler d’une
théorie du concept, brisant avec le concept-représentation au profit du concept-
signification ; mais c’est surtout de lier étroitement ’aventure de la connaissance,
rationnelle et intellectuelle, et I’expérience spirituelle (tant morale qu’esthétique
ou religieuse). En cela M. Madinier suit la tradition intellectualiste des Lache-
lier et des Lagneau. Sa distinction entre deux plans de vérité, le plan « hori-
zontal » de l'objectivité et le plan « vertical » de I'étre, me parait trés éclairante
et permet d’échapper & I"objectivation, ruineuse pour la réflexion, tout en évitant
également les « envolitements » subjectivistes et irrationnels. La philosophie
de la conscience se présente alors comme une philosophie de ’existence, en
ce sens que ¢ c’est toute notre existence qui doit se réfléchir ». Mais, a la diffé-
rence de Sartre ou de Merleau-Ponty dont il se distance vigoureusement,
M. Madinier n’entend pas que la conscience soit livrée ou vouée tout entiére
au monde. S'il y a réflexion dans le sens d’une expérience spirituelle ou d’une
transformation de soi, « ¢’est qu'une part du sujet échappe au monde ». Le signe



BIBLIOGRAPHIE 305

marque ce « miracle de la réflexion » par lequel «l'esprit peut dépasser tout
donné et méme se dépasser soi-méme » et réaliser ce que I'auteur appelle I'iden-
tité de la présence et de I’absence. Car il faut finalement dire du signe lui-méme
ce que Sartre dit du pour sot : «il est ce qu’il n’est pas et il n’est pas ce qu’il
est ».

PIERRE THEVENAZ.

A. J. MAYDIEU : Le Désaccord. Paris, Presses universitaires de France,
1952, 186 p.

Inspiré par I'Essai d’'une étude cvitique de la connaissance (Vrin, 1932) du
P. Roland-Gosselin et, a travers ce dernier, par saint Thomas d’Aquin, cet
ouvrage tend a justifier la métaphysique a partir du désaccord congu comme
« situation privilégiée » (p. XIX). Non que le désaccord pose I'étre — il est,
au contraire impensable sans lui — mais il I'oblige & produire toutes ses garanties.
A la lumiere du désaccord, I'étre s’affirme comme irréductible a la copule, a la
relation, a I'objet. Il se manifeste au cceur de la pensée comme ce qui n’est
pas elle, sans étre radicalement distinct d’elle : I'étre met 1a pensée en attente
et lui promet une réponse.

La division de I'étre et de la pensée constitue néanmoine un scandale qui
ne peut étre levé que par l'affirmation de I'’Absolu. « Notre dialogue ne serait
pas si n’était pas I’Absolu » (p. 115). Ainsi le désaccord supprime ce relativisme
universel qu’il semblait poser au départ. Le chrétien, par exemple, ne deman-
dera pas a son adversaire incroyant de reconnaitre comme lui I’Absolu, ce
qui serait annuler le dialogue, «il lui demandera seulement que cette affir-
mation a laquelle il ne peut renoncer ne soit pas regardée comme incompatible
avec la continuation du dialogue » (p. 173). Par 13, la métaphysique du désaccord
conduit a la tolérance, a I’humilité méme, tout en réclamant une intransigeance
totale relativement a 1I’Absolu congu comme exigence premiére du dialogue.
Le désaccord est «’excitant qui pousse la réflexion & s’élever sans cesse & un
plan plus universel» (p. 179).

Cette étude traite son beau sujet avec une subtilité parfois un peu longue
et complaisante a elle-méme, mais en une langue d’une continuité limpide et
d’une ordonnance rigoureuse qui en rend la lecture facile, suggestive et agréable.

RENE SCHAERER.

GEORGES BASTIDE : Méditations pour wune éthique de la personne.
Paris, Presses universitaires de France, 1953, 200 p.

Les Méditations de M. G. Bastide se suffisent a elles-mémes ; mais celui
qui a lu De la condition humaine (1939) voit le lien des deux ouvrages, le mouve-
ment d’'une méme pensée, de I'un & l'autre.

Parti du témoignage de conscience, de l'affirmation réflexive, M. Bastide
est sollicité par 1'étre, le connaitre, le valoir, dans leur exigence d’absolu.
Mais «la quéte d’authenticité par les voies de l'ontologie pure» aboutit a
un échec; «l'ontologie, écrit M. Bastide, semble irrévocablement condamnée
4 lincertitude de toutes les équivoques et a l'inconsistance de toutes les ambi-
valences » (p. 37). La problématique du connaitre, cheminant du connaitre a
I'étre et a la valeur, ne léve pas toutes les difficultés, celle du valoir non plus,
qui cherche la vérité et la réalité a partir de la valeur. La conjonction de la



306 BIBLIOGRAPHIE

vérité et de la valeur, en particulier, n’est pas garantie par la réussite, comme
le croyait naivement le pragmatisme, « mystification de conscience ». Il nous
manque « une évidence positive de 'unité de I’étre, de la vérité et de la valeur »
(p. 83). C’est la personne, le témoin de conscience, qui reste notre amarre.

Si la personne se pose comme telle dans l'acte de la réflexion, il peut cepen-
dant y avoir une fausse réflexion, comme un faux témoignage. La conscience
peut étre déchirée ; c’est pour cela qu’il y a un probléme qui n’est ni résolu
d’avance (comme dans les monismes), ni insoluble {comme dans les plura-
lismes), ni illusoire. La personne se situe a un carrefour, entre les valeurs exis-
tentielles et les valeurs logiques d’une part, entre les valeurs de rétrospection
et celles de prospection, de l'autre ; la personne, loin d’étre une donnée, est
sans cesse dans l'obligation de «se faire» ce qu’exprime le fait du devoir.

Pas de devoir sans liberté ; mais il faut immédiatement dépister les « sosies
de la liberté », en particulier «celui par lequel la liberté enflée de toute la
volonté de puissance inemployée se sent capable de tout sans étre assurée de
rien » (p. 126).

La condition de la personne est de se tenir entre les deux limites de I'indi-
viduel et de l'universel ; ayant précisé le sens de I’autonomie et celui de la
responsabilité, M. Bastide définit 'homme « un militant de la Valeur et non
un courtisan de I'Etre » (p. 157). La vraie aliénation, c’est de rester prisonnier
de la volonté de puissance, alors que notre destinée est, non de nous satisfaire,
mais de nous parfaire. L'« é&tre-pour-la-mort », & la maniére de Heidegger, est
une image confuse qui prend le terme de la vie individuelle pour son but, la
perfection. Nous ne sommes « pas condamnés a la liberté par un destin de
contingence qui ne vaudrait pas plus qu'un destin de nécessité» (p. 194).
Contrairement a J.-P. Sartre, M. Bastide reconnait a notre liberté une mission
positive, celle de rendre possible notre réponse a 'appel de la perfection, dont
la transcendance est liée a I'immanence. De la, l'affirmation de Dieu, puis-
sance de perfection, sans mystification et sans idolatrie.

Le cheminement réflexif de M. Bastide, ni dogmatique ni alourdi d’histoire,
n’en est pas moins tout nourri de la meilleure tradition philosophique, de
Socrate a Jules Lagneau. Il ne découvre pas seulement 1'éthique, mais toute
la philosophie, avec les problémes de 1'étre, de la connaissance et de la valeur.
Nul « moralisme », et pourtant une nette hiérarchie de la satisfaction a la
perfection, ot 'homme peut atteindre sans se mier, ni se surestimer. Dans
cette perspective, la liberté humaine n’a pas a postuler, avec Nicolai Hartmann
suivi de J.-P. Sartre, la non-existence de Dieu ; la volonté de puissance pense
que, si Dieu n’existe pas, tout est permis; la volonté de perfection prend
conscience du fait que, si Dieu n’existe pas, rien n’est plus possible.

MARCEL REYMOND.

F. J. J. BuYTENDIJK : Traité de psychologie animale. Traduit par
A. Frank-Duquesne. Paris, Presses universitaires de France,
1952, Xv-362 p. Collection Logos.

Malgré son titre, 'ouvrage du célébre psychologue néerlandais n’est pas
un manuel encyclopédique envisageant tous les domaines de la psychologie
animale. Il s’agit plutdét d'une suite d’études portant sur les problémes les
plus propres a nous donner une meilleure compréhension du comportement
animal : on ne trouvera rien sur la vie des unicellaires, sur les tropismes, la



BIBLIOGRAPHIE 307

perception, ’habitude, I'intelligence et la mémoire chez les bétes ; en revanche,
on peut lire, a c6té des pages concernant l'instinct et le réflexe, des chapitres
importants consacrés a la distinction entre animaux inférieurs et supérieurs,
au repos et au sommeil, & la vocalisation et au «langage » des animaux, enfin
a la comparaison entre les anthropoides et ’homme.

M. Buytendijk nous met en garde a la fois contre l'anthropomorphisme
qui attribue aux bétes des états de conscience humains, et contre le beha-
viorisme qui ne voit dans leur comportement qu’un mécanisme physico-chi-
mique. Obéissant 4 l'inspiration de la phénoménologie, il vise a saisir I'étre
des bétes dans ce qu’il a de propre et cherche a comprendre les formes et les
fonctions biologiques en tant qu’elles sont chargées de sems, plutét qu'a les
expliquer par leurs causes. « Par I'observation réfléchie des images, des unités
indivises, des formes que la nature vivante offre a notre expérience, et par la
recherche de leurs caractéristiques essentielles », il s’agit de « trouver des fypes
fonciers irréductibles, tant pour les formes que pour les processus fonctionnels,
donc... pour le comportement» (p. 48). Seule, une «analyse essentielle »
de ce genre peut « servir de base a la compréhension de I’évolution », car « tout
devenir repose sur de I'étve » (p. 60), et la diversité, dans un groupe d’organismes,
doit se déduire d’un « schéme fondamental (Urbild), indépendamment d’une
éventuelle et possible parenté génétique » (p. 49). Grice a cette méthode —
qui s’inspire également du slogan « retour a Goethe », et a Cuvier, accompagné
d’un « quittons Darwin» (p. 49) — on examinera ¢« non seulement les idées
d’espéce, de famille, d’ordre, d’embranchement », mais aussi '« eidos » de la
plante, de la béte, de 'homme, et méme '« essence » de la vie (p. 63-64).

C’est ainsi par exemple qu’on définira avec Plessner I« étre essentiel »
de I'animal comme une forme close s’opposant a la forme ouverte qui constitue
1'¢ étre essentiel » du végétal : « J'appelle ouverte cette forme qui insére immié-

diatement I'organisme... dans son milieu, et en fait un élément dépourvu
d’autonomie a 'égard de la biosphére corrélative qui lui correspond. J’appelle
close la forme qui insére indirectement 1’organisme... dans son milieu et en

fait un élément autonome de la biosphére correspondante» (Plessner, cit.
p- 21). Dés lors, nous tenons le fil d’Ariane qui nous guidera dans le difficile
probléme de la hiérarchie des espeéces zoologiques : en partant du principe que
la perfection consiste pour un étre & présenter « toutes ses caractéristiques
essentielles avec le maximum d’expressivité dans la forme », et a correspondre
«intégralement a I'idée-mére de son étre spécifique et individuel » (p. 64-65),
on considérera un animal comme d’autant plus parfait qu’il réalise mieux la
forme close, essence de I’animal (chap. II).

C’est l'application systématique de cette méthode « typologique » (p. 63)
qui fait I'intérét du Traité de M. Buytendijk. Toutefois, nous restons bien
souvent sur notre faim : malgré la valeur exceptionnelle de certaines pages
consacrées au ¢ langage » animal ou au comportement quasi humain du chim-
panzé, trop de chapitres regorgent de considérations générales qui ne mnous
font guére avancer dans la compréhension du comportement animal : dans
son effort pour saisir des essences, la méthode phénoménologique de M. Buyten-
dijk tombe parfois dans des schémas aussi abstraits et éloignés de la réalité
que ceux qu’elle condamme chez les behavioristes. Ajoutons enfin que trop
souvent la pensée apparait mal, a travers un texte obscur : nous ne savons
s'il faut incriminer le traducteur, qui s’efforce pourtant de nous faire saisir
par d’abondantes notes les nuances intraduisibles de l'original néerlandais,

ANDRE VOELKE.



308 BIBLIOGRAPHIE

THEODOR HAECKER : Métaphysique du sentiment. Texte francais
d’Armel Guerne. Paris, Desclée De Brouwer, 1953, 73 p. Textes
et Etudes philosophiques.

Le savant interpréte de Kierkegaard tente de dépasser dans cet essai
d’anthropologie les positions intellectualiste et volontariste, en décrivant la
fonction primordiale du sentiment (Gefiihl) dans la recherche de la béatitude,
en critiquant les définitions augustiniennes (memoria, intelligentia, voluntas)
et thomiste (sentire, intelligere, wvelle). Si la béatitude est la perfection de
I'existence subjective, elle ne peut étre appréhendée que par le sentiment,
preuves en soient certaines déclarations de Kierkegaard et de Pascal sur la
joie. Le sentiment caractérise notre conscience premiere, comme la réflexion
caractérise notre conscience seconde ; on peut le décrire soit selon son orien-
tation religieuse, soit selon sa dimension éthique, pour en tirer une théorie de
I'éducation du sentiment. Une telle description fait apparaitre les rapports
intimes qui unissent le sentiment a la volonté et a la pensée dans I’expérience
des valeurs comme la justice et I'amour. S’il est nécessaire de réagir contre
un intellectualisme et un volontarisme formalistes en philosophie et en théo-
logie, I'opuscule de Haecker qui va dans ce sens, ne nous a pas complétement
convaincu de la prééminence du sentiment sur la pensée ; méme en recourant
a l'expérience d’'un Kierkegaard, comme 1'a montré Cornelio Fabro, on doit
reconnaitre le role de premier plan joué par la pensée rationnelle dans la genése
du sentiment, auquel elle donne une intensité et un rayonnement que, sans
elle, il n’aurait pas. Giammri, Wit

Paur HAEBERLIN : Allgemeine Pddagogik in Kiirze. Frauenfeld,
Verlag Huber & Co., 1953, 120 p.

Tandis qu’il achéve son opus maximum par une sorte de testament philo-
sophique, Philosophia perennts (Heidelberg, 1952), M. Haeberlin est soucieux
de donner en méme temps, & un plus large public, une série d'opuscules plus
pratiques mais tout aussi fondés philosophiquement : Leitfaden dev Psycho-
logie, 1941 ; Handbiichlein dev Philosophir, 1949, et maintenant cette pédagogie
générale. Pour un public de langue frangaise ils pourront ouvrir un premier
acces aux ceuvres fondamentales.

L’idée centrale de ce dernier petit livre, c’est que 'homme est un « einma-
liges Subjekt » et qu’il ne peut donc jamais devenir un objet pour I’éducateur.
L’éducation est « un processus de communication » et repose sur une ouverture
personnelle du maitre & son « partenaire ». Aussi la pédagogie de M. Haeberlin
est-elle, en dépit de son solide enracinement dans une ontologie et une anthro-
pologie philosophiques, affranchie de tout dogmatisme : « Toute vraie méthode

est personnelle ». D Talvamnis

SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

La publication des textes relatifs a la séance annuelle de Rolle
(7 juin 1953) est renvoyée a I’année prochaine.

La maladie a empéché M. Samuel Gagnebin de mettre au point le
manuscrit de 'exposé qu’il avait présenté sur le sujet : Une aventure
métaphysique : A la recherche de I'objectivité en philosophie.



	Bibliographie

