Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 3 (1953)

Heft: 1

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

COMPTES RENDUS

ALFRED BERTHOLET : Wirterbuch der Religionen. In Verbindung mit
Hans Freiherr von Campenhausen. Stuttgart, Alfred Kroner,
1952, 532 p. Kroners Taschenausgabe, Band 125.

Alfred Bertholet est mort en Suisse, ou il s’était retiré, le 24 aolt
1951. 11 était d’origine vaudoise, mais il avait étudié la théologie a
Bile et avait passé toute sa carriere en Allemagne, dont il était
devenu citoyen. Il enseigna les disciplines de 1’Ancien Testament,
puis se consacra a l’histoire générale des religions, domaine ol son
activité littéraire fut considérable. C'est a lui qu’est due en particu-
lier la derniére édition entierement nouvelle du manuel de Chantepie
de la Saussaye qui demeure, malgré son quart de siécle, une ceuvre
de premier plan.

C’est a un dictionnaire des religions de bien modeste apparence
qu’il travailla pendant les vingt derniéres années de sa vie, mais il
n’en aura pas vu la publication. L’éditeur raconte dans la préface
que le manuscrit lui fut remis par Bertholet en 1941 ; la guerre mit
obstacle a I'impression ; en 1944 I'ceuvre fut détruite et avec vaillance
l'auteur la reconstitua d’aprés ses notes; la situation économique
obligea la maison Kroner a restreindre 'ampleur de l'ouvrage et
Bertholet dut ainsi tout revoir ; il mourut une année avant que son
dictionnaire sortit de presse. Son but ne fut pas seulement d’informer
mais, nous dit-on, « de rendre fructueuse la vie religieuse du temps
présent par une meilleure compréhension du passé ».

Le professeur von Campenhausen, aujourd’hui a Heidelberg, a
rédigé les articles sur I'histoire de 1’Eglise et sur le Nouveau Testa-
ment.

Tel qu’il est, ce volume représente une somme peu commune de
connaissances ; il nous introduit dans le monde entier des religions,
des croyances, des rites, du folklore et, s’il n’a pas la prétention d’étre
exhaustif ni de donner pour chaque article tout ce qu’on sait, il
apporte les renseignements essentiels et I'état des questions. Il le
fait avec une objectivité difficile dans un tel domaine et une maitrise
ol se reconnait la griffe du chercheur qui avait tout lu, tout examiné.

La plupart des articles sont suivis d'une trés courte bibliographie
qui permettra au lecteur d’en savoir davantage et de recourir aux



42 BIBLIOGRAPHIE

sources qui expliqueront les jugements et justifieront les renseigne-
ments du dictionnaire.

On sera étonné de tout ce qu’apportent des articles consacrés par
exemple & la superstition, a la circoncision, au bouddhisme, a la croix,
a Noél; le shintoisme, le totémisme, le mythe sont I'objet d’excellentes
mises au point, comme tant d’autres sujets du reste. C’est ainsi qu’en
quatre colonnes sur deux pages, on donne ce qu’il faut sur le mastaba,
ancétre de la pyramide, sur les primitifs a propos des masques ou des
neégres massai, sur la religion romaine dans les lignes consacrées au
dieu Mars, sur l'histoire chrétienne dans les articles Maronites, marty-
rologue, Matthias, saint Maurice, la messe dite matutine, la congré-
gation de Saint-Maur, sur le matérialisme ; I'on est renvoyé, & propos
de termes techniques, a d’autres articles touchant a l'islam, a la reli-
gion védique, au matriarcat ou au Japon. Ce n’est qu'un exemple de
la grande richesse apportée par ce petit volume.

Evidemment, une telle ceuvre a ses lacunes : il fallait choisir,
élaguer beaucoup, renoncer a ce qui ne parait pas indispensable. A
propos de la vieillesse, on aurait aimé une allusion a I'attitude des
primitifs a son égard ; les débuts de la religion égyptienne ne tiennent
pas compte des découvertes récentes ; a propos d’Asclépios, on ne
parle pas d’Imhotep ; au mot Aurora, aucune allusion n’est faite a
I'Inde ; Hrozny n’est pas mentionné dans l'article sur les Hittites
qu'il a fait connaitre. La bibliographie fait trop rarement place aux
études non allemandes : on trouve bien Granet a propos de la Chine,
mais pas Maspéro ; Tor Andrae n’est pas cité dans les volumes con-
sacrés 2 Mahomet. Le Popol Vuh, mentionné dans I'étude sur les
Maya aurait dt bénéficier d'un article spécial et 'on n’aurait pas
dt ignorer que c’était au Francais Brasseur de Bourbourg qu'on en
devait la traduction. Il n’est pas question de Mari, la ville découverte
par Parrot alors que Ras Shamra fait I'objet d'une mise au point, ni
des Matrones, ces divinités germano-romaines adorées sur les bords
du Rhin. La préhistoire parait avoir été délibérément laissée de coté ;
a part un mot sur le dolmen et le menhir, on ne parle ni du paléoli-
thique, ni du néolithique.

Ce ne sont pourtant pas la des lacunes importantes, face a la
documentation considérable et excellente qui est fournie. Soyons
reconnaissants a l'auteur de ce mémorial qu’il nous a laissé et a
I'éditeur du soin pris pour le présenter avec une simplicité parfaite .

HeENRI GERMOND.

1 Quelques fautes d’impression: p. 4 et p. 310, religions et religieuses;
P- 244, Amida Buddha unsere Zuflucht; p. 95, Calvin est né & Noyon. Un mot
manque pour expliquer la relation entre les deux termes Kojiki et Kujiki, qui
désignent deux états d’un des livres fondamentaux du shintoisme.



BIBLIOGRAPHIE 43

S. G. F. BRANDON : The Fall of Jerusalem and the Christian Church.
A Study of the Effects of the [Jewish Ouverthvow of A.D. 70 on
Christianity, London, S. P. C. K., 1951, XX-284 p.

Comme le titre de son ouvrage le laisse entendre, M. Brandon
estime que le fait le plus important dans 1’histoire du christianisme
naissant, aprés la proclamation de Jésus ressuscité, est la destruction
de Jérusalem en 70. L’anéantissement de la ville sainte et la dis-
persion de ’Eglise-mére ont libéré le christianisme de la tutelle juive
et ont permis qu’il devint la religion universelle que Paul avait préchée
et que la contre-mission judéo-chrétienne s’était efforcée de com-
battre du vivant de 'apdtre et surtout dans I'intervalle entre la mort
de Paul et le début de la guerre juive. Ainsi c’est un fait extérieur
qui a amené le triomphe définitif du paulinisme, ou plus précisément
d’'un pagano-christianisme qui s’est assimilé les éléments vivants de
la tradition judéo-chrétienne. L’évangile de Marc et les écrits de
Luc, rédigés tous trois aprés 70, sont les documents les plus impor-
tants de la synthése qui s’est opérée alors entre la doctrine du Dieu
Sauveur, préchée par Paul, et la tradition jérusalémite sur le Messie
Jésus. Tous trois révelent, & des titres divers, le souci de maintenir
la tradition historique, relative & Jésus, héritée des premiers fideles,
et de réhabiliter la personne et I'ccuvre de Paul, que la propagande
judéo-chrétienne avait presque fait tomber dans le discrédit et 1’oubli.
Le judéo-christianisme n’a survécu qu’a Alexandrie, sous une forme
moins radicale. La sont apparus I’évangile de Matthieu, qui souligne
que I'Eglise est fondée sur Pierre et non pas sur Paul, puis successi-
vement les épitres de Jacques, aux Hébreux, de Barnabas et II Clé-
ment, qui représentent les phases successives du déclin de I'influence
juive sur le christianisme alexandrin.

Telle est la thése que défend notre auteur avec érudition et clarté,
avec un don certain de mettre en lumieére les questions et les diffi-
cultés sur lesquelles on a tendance a passer discretement. Il avait
exposé ses idées briévement, il y a quatre ans, dans un article de
revue («The Crisis of A.D. 70», The Hibbert Journal, t. 46, 1947-48,
p. 221-228). Cette explication des origines chrétiennes contient des
apercus nouveaux qui s'imposeront certainement a l’attention des
historiens, et aussi des théories trés vieilles qu'on aurait pu croire
définitivement hors d'usage. Il serait ficheux que ces éléments-la
fissent écarter trop légérement la contribution réelle que M. Brandon
apporte a I'étude des origines chrétiennes.

Le point faible de la construction nous parait étre sa base,a savoir
I'opposition établie entre les deux formes de christianisme existant
avant 66, telles que M. Brandon les voit. A son avis le christianisme



44 BIBLIOGRAPHIE

de Jérusalem et le paulinisme sont séparés non seulement par leur
doctrine et leur attitude pratique vis-a-vis de la Loi, mais encore
par leur christologie. Paul préche un Sauveur universel, fils de Dieu
préexistant, dont la mort a été prévue avant les éons, qui a été
exalté et dont la puissance salutaire est saisie par la foi. Par con-
séquent 1'apdtre n’aurait qu’indifférence pour la tradition historique
sur Jésus, Messie, Fils de I'’homme et Serviteur souffrant, dont la
messianité est prouvée par sa vie méme en Palestine. Les passages
ou Paul en appelle aux «traditions » de I’Eglise-meére seraient des
concessions diplomatiques faites par l'apdtre a ses adversaires.

On ne peut pas ne pas objecter que I'attachement de Paul a la
tradition chrétienne, loin d’étre calculé, commande au contraire toute
sa pensée. A ses yeux « le Seigneur de la gloire » est le Messie d’Israél.
Dans quelques pages (p. 21-23) qui nous paraissent s’accorder assez
mal avec la theése des deux christologies, M. Brandon note fort juste-
ment que le christianisme grec plonge, lui aussi, ses racines dans le
judaisme, et que I'’Ancien Testament a autant de signification et
d'importance aux yeux de Paul qu’au jugement des fidéles de Jéru-
salem. Il faut relever aussi que Paul n’a pas le sentiment de précher
un autre évangile que celui qu’annoncent ceux qui ont été apotres
avant lui — la question de la valeur de la Loi pour les paiens réservée
— puisqu’il écrit, & propos précisément de la tradition relative a
« Christ mort pour nos péchés selon les Ecritures, enseveli et ressus-
cité le troisiéme jour selon les Ecritures » : « Soit eux, soit moi, voila
ce que nous préchons et voila ce que vous avez cru» (1 Cor. 15: 11).
M. Brandon ne cite pas ce texte capital et d’autant plus significatif
qu’il apparait dans un contexte sans polémique. D’autre part, il ne
semble pas, a lire les passages polémiques des épitres pauliniennes,
que les adversaires de I'apotre 'aient jamais accusé de précher une
christologie nouvelle.

Sans doute le christianisme naissant a été agité par des courants
trés divers et par des rivalités de personnes, comme M. Brandon le
note souvent avec finesse. Mais le débat le plus vif semble s’étre
engagé sur la question de la Loi et des rapports de la foi nouvelle
avec le judaisme. M. Brandon opére encore avec les vieilles notions
de pagano-christianisme et de judéo-christianisme. Ces notions sont
peut-étre trop massives pour exprimer une réalité qui a été trés
complexe, trés mouvante et infiniment nuancée. En réalité le chris-
tianisme naissant connait au moins quatre types de solution : le
rejet de I'héritage juif — c’est la solution radicale d’Etienne ; I'affir-
mation que I'évangile est la fin de la Loi, qui cependant garde sa
valeur d’instrument historique de Dieu — c’est la position de Paul ;
les principes dits noachiques restent valables pour les chrétiens grecs
— c’est apparemment l’avis des apotres de Jérusalem ; enfin, toute



BIBLIOGRAPHIE 45

la Loi subsiste pour tous les fid¢les — c’est sans doute I'opinion des
Pharisiens devenus chrétiens, contre lesquels il se pourrait bien que
Paul et les apdtres de Jérusalem n’aient pas été loin d’étre d’accord.
En tout cas c’est dans cette perspective élargie et non dans le cadre
trop étroit de la rivalité entre Paul et Jérusalem qu'il faut situer
tout le probleme.

Par contre, sur d’autres points, M. Brandon apporte des clartés
nouvelles. Sa démonstration que I’Eglise-mére n’a pas pu s’enfuir a
Pella pendant la guerre juive mais s’est dirigée vers la terre classique
de refuge, c’est-a-dire vers 'Egypte, et s’est fixée a Alexandrie, nous
parailt convaincante (p. 167 s.). Il serait possible aussi que «1'autre
lieu » dans lequel Pierre s’est rendu aprés sa délivrance a Jérusalem
(Actes 12: 17), flit Alexandrie (cf. p. 211). L’hypothése de 1'origine
alexandrine de I'évangile de Matthieu (p. 217 s.) mérite aussi d’étre
examinée sérieusement. Sur d’autres points encore, dans le détail
desquels nous ne pouvons pas entrer, les vues de M. Brandon stimu-
leront les recherches.

Sur la question qui préoccupe surtout notre auteur, a savoir le
silence des écrivains chrétiens sur la ruine de Jérusalem, on peut
faire remarquer bri¢vement ceci : ce silence est assez compréhensible,
vu que la grande majorité des écrits chrétiens du premier siécle émane
du christianisme grec, déja détaché intérieurement du sanctuaire
national juif. Il n’est du reste pas aussi certain que le croit M. Bran-
don, que I'évangile de Marc soit postérieur a I'an 70. Aux yeux des
chrétiens, la disparition presque simultanée des apdtres Paul, Jacques
et Pierre dans les années 60 a 67 environ, a été, a n’en pas douter,
un éveénement d’'une tout autre importance, et tel qu’il a laissé muette
(de stupeur ?) la génération qui en fut témoin. Il y avait 1a plus que
la disparition du Temple.

Il n’en reste pas moins que M. Brandon apporte a I'étude du
christianisme naissant une contribution positive, trés riche en sug-
gestions utiles. Son livre est de ceux que les historiens ne pourront
pas négliger.

PHiripPE-H. MENOUD.

Dr PauL ToURNIER : Bible ef médecine. Neuchitel-Paris, Delachaux
et Niestle, 1951, 238 p.

Le Dr Tournier est un écrivain né; il en a le talent et le gott
d’écrire ; ce volume est le sixiéme qu’en publient Delachaux et
Niestlé ; son premier, le célébre Médecine de la personne, est traduit
en plusieurs langues et en est a sa dixiéme édition francaise. Tout
nous porte a prédire A sa nouvelle ceuvre une large diffusion dans le



46 BIBLIOGRAPHIE

monde intellectuel que passionne le probléme des relations entre la
médecine et le christianisme. L’auteur se propose d’y faire revivre les
travaux présentés depuis 1947 a I'Institut cecuménique de Bossey a
P'occasion de rencontres internationales annuelles de médecins : les
sujets sont ceux du médecin chrétien non seulement dans sa médi-
tation intime et personnelle, mais dans sa pratique quotidienne —
ceux tout au moins qui mettent le point sur de graves questions
d’éthique professionnelle. C’est dire que la discussion a un caractere
primitivement médical ; cependant, tout jargon en est soigneusement
banni, rendant ainsi sa lecture aisée et agréable a 'honnéte homme
que ne laisse pas indifférent 1’étude, a la lumiere des Ecritures, de la
personne humaine, de la vie et de la mort, du sens de la maladie, de
ses rapports avec le péché, de la sexualité, du but de la médecine.
Disons d’emblée que la médecine envisagée ici n’est pas toute la
médecine, mais essentiellement celle des affections dites nerveuses,
des psychonévroses en particulier. — Certes, lintervention de
facteurs psychiques — que ce soit dans le sens d’une action, favorable
ou funeste, du psychisme sur le corps, ou l'inverse, qu’'il ne sied
quand méme pas d’oublier non plus — est un fait commun a toutes
les maladies ; mais toutes ne relevent pas pour autant d’un traitement
psychologique. Le Dr Tournier accuse volontiers la médecine scienti-
fique d’avoir négligé 'aspect moral de la maladie ; il n’a pas entiére-
ment tort ; toutefois, nous ne voudrions pas que 1'on confondit dans
une méme condamnation conception scientifique et vision scientiste.
La science, en matiére de médecine, s’efforce de comprendre la
structure et le fonctionnement de I'organisme et ses déréglements,
I'origine des maladies, leur traitement et leur prophylaxie; son
attitude est d’observation et d’expérimentation, liée a une finalité
précise : la préservation et le rétablissement de la santé. Il n’est
donc pas juste de lui reprocher les déviations du positivisme, du
matérialisme ou du scientisme, qui, pour s’en réclamer, n’en sont
pas moins des théories dont les tendances philosophiques n’ont en
rien affaire avec elle.

L’auteur déclare ne pas chercher dans la Bible un enseignement
scientifique, qu’elle ne contient pas, et ajoute ne pas croire a une
médecine chrétienne, distincte de la médecine ordinaire. Nous sommes
pleinement d’accord avec lui et approuvons sans réserve ces theses,
qui nous semblent ressortir au bon sens. Alors, pourquoi imposer a la
médecine un but qui n’est pas le sien, mais celui de la vie du croyant,
de connaitre Dieu, selon la forte expression de Calvin ? « Aider les
hommes a vivre, et les aider & mourir, voila ce qui me parait résumer
toute la médecine. » (p. 171.) — « Toute maladie entraine le malade
a un retour sur lui-méme, & un examen de sa vie, et pour cela aussi
il a besoin de son médecin. » (p. 173.) On lit, il est vrai, un peu plus



BIBLIOGRAPHIE 47

loin (p. 175) : « Le médecin ne doit certes pas prendre la place de
Pecclésiastique. » Or, comment nier que le DT Tournier, nonobstant
cette déclaration, ne préconise une médecine que nous appellerons
pastorale ? II le fait au nom de «l'unité individuelle » de ’homme,
qui «exclut toute cloison étanche entre la vocation du médecin et
celle de I'ecclésiastique, comme aussi entre celle du médecin et celle
du pédagogue.» (p. 176). Nous n'y souscrivons point. L’homme est
un, corps, dme et esprit ; mais s’en suit-il que le médecin chrétien
doive étre a la fois médecin et prétre, et instituteur ? et pourquoi
pas juriste ou architecte ? ou que tout professionnel chrétien soit
tenu de se doubler d'un pasteur ? L’homme est un, et les métiers
sont divers ; tous, en principe, concourent au bien commun. Certes,
dans l'accomplissement de sa tidche de chaque jour, le chrétien se
comportera conformément a sa vocation chrétienne; que si cette
vocation chrétienne est si particulitrement dirigée qu’elle lui fasse
apparaitre que son devoir le plus urgent est la conversion de ses
fréres, qu'il se fasse prétre ; ou tout au moins qu’il n’érige pas ce
devoir en impératif professionnel. Le médecin missionnaire lui-méme
n’ignore pas qu’il poursuit deux buts, et il sait les distinguer. —
Nous ne nous étonnerons pas qu’une telle orientation conduise son
auteur a envisager la cure d’ame comme une véritable médication.
« Soyons francs, des problémes comme ceux que nous venons d’évoquer
a propos des infirmes, des malades chroniques, des névrosés et des
grands blessés de la vie n’ont pas d’autre réponse que celle de la foi.
Alors, un verset biblique peut étre un wvéritable remeéde, et le seul
véritable. » (p. 176). Si nous croyons qu’en effet la foi, certitude que
Dieu nous aime, répand dans le cceur une paix bienfaisante, nous
pensons qu’il est néanmoins aventureux de confondre la cure d’dme
et la psychothérapie. Offrir la foi comme un instrument de guérison,
c’est méconnaitre sa profonde gratuité. Aussi bien ne s’agit-il pas
d’aligner la cure d’ame et d’en comparer 'efficacité a celle d’autres
méthodes thérapeutiques telles que la psychanalyse, la suggestion,
voire la narcoanalyse ou les électrochocs. Non, le médecin ne peut
accepter cette solution, conscient qu’il est de la mission de son art,
qui s’adresse — au temps que nous vivons de la patience de Dieu —
a tous les hommes et non aux seuls chrétiens.

Ces remarques critiques n’obscurcissent point a nos yeux la
lumiére qui émane de ce livre plein de charité et de douceur et que
nous recommandons avec joie.

Dr FernaND CARDIS



48 BIBLIOGRAPHIE

ETIENNE GILSON : Jean Duns Scot. Introduction & ses positions fon-
damentales. Paris, J. Vrin, 1952, 700 p.

Il suffit de savoir que depuis 1913 l'auteur n’est jamais resté
longtemps sans étudier ou enseigner la pensée de Duns Scot pour se
douter de la science que suppose ce livre. Cependant, loin de se trou-
ver devant une accumulation de documents, le lecteur tient ici un
ouvrage de méditation : I'examen érudit des sources et du millieu
intellectuel de la doctrine scotiste cede la place a I'étude de cette
doctrine en elle-méme. De peur de dire ce qu’il voudrait que Duns
Scot elit pensé plutdt que ce qu’il a pensé en effet, M. Gilson met
en lumiére les options fondamentales du Docteur Subtil et s’attache
a présenter les problémes scotistes tels que Duns Scot les a posés.
Cette maniére probe et forte de prendre son auteur, de reconnaitre
P'originalité et la grandeur de son génie, a queque chose de tonifiant.
Elle est d’autant plus remarquable que M. Gilson garde ses convic-
tions de discipulus Doctoris Angelici,; on le voit a ses remarques
doctrinales et aux fréquentes comparaisons qu’il établit entre les
deux docteurs. Non pas qu’il soit possible selon lui de «réfuter un
point quelconque de I'une de ces doctrines a partir du point con-
jugué qui lui répond dans l'autre doctrine»; M. Gilson insiste au
contraire sur la différence originelle des principes, sur le « décalage
initial » (p. 115) qui ouvre devant elles deux voies séparées qu’aucun
pont ne peut directement relier. Si 'une affime ce que l'autre nie, il
ne suit pas nécessairement que 1'une professe le contraire de l'autre,
«car il se peut que Duns Scot n’ait pensé ni la méme chose que saint
Thomas, ni le contraire, mais autre chose» (p. 498). Il ne s’ensuit
pas non plus qu’entre I'étre percu comme existence et I'étre percu
comme essence le choix soit indifférent. M. Gilson consacre a cette
délicate question les derniéres pages de son livre, bien dignes de la
complexité du sujet : on y voit son désir, au nom de I'unité du vrai,
que ne soit reconnue comme vraie qu’'une seule philosophie et en
méme temps l'imprudence qu’il y aurait a espérer une unité philo-
sophique égale a celle de la foi. « Ne soyons donc pas surpris, écrit-il,
qu’'en entrant dans cette lumiére d’ou jaillit la connaissance méta-
physique, méme les esprits qui voient I'étre assez clairement pour le
voir premier principe, hésitent et parfois se séparent lorsqu’ils en
viennent a dire ce que 1'étre est. C'est ce qui s’est produit pour Duns
Scot venant aprés Thomas d’Aquin. Tous deux regardent l'étre, le
méme étre, mais ils n'y voient pas exactement la méme chose, et le
dialogue continue entre leurs disciples, parce que ce que 1'un voit et



BIBLIOGRAPHIE 49

voudrait faire voir a l’autre, il ne peut le lui démontrer, mais seule-
ment le lui montrer » (p. 668).

Quoiqu’il se défende de présenter une étude compléte du scotisme,
le livre de M. Gilson est extrémement vaste, puisqu’il traite de 1'objet
de la métaphysique, de l'existence, de la nature et de ’action divines,
de l'ange, de la matiére, de 'dme humaine, de l'intellection et de la
volonté. Mais & travers ce monde de questions, il en est une dont
M. Gilson poursuit 'examen d'une maniére continue, c’est celle de
savoir comment se distinguent chez Duns Scot la philosophie et la
théologie. L’auteur établit qu’il n’est pas question chez le Docteur
Subtil d'une «notion de la métaphysique prise en soi et pour ainsi
dire dans I'absolu, définissable en fonction d’un intellect humain iden-
tique en ses opérations aprés comme avant la faute, centrée sur un
objet exactement adapté aux facultés intellectuelles du sujet qui la
connait » (p. 640). En effet selon Duns Scot ce que nous prenons
pour l'objet premier et adéquat de l'intellect n’est tel que depuis la
chute. Notre intellect n’est plus dans I'état ou il était & I'origine et
il ne sait pas que la connaissance des essences séparées convient a
sa nature. C’est pourquoi Duns Scot parle moins de la philosophie
que des philosophes. Ce n’est pas a la philosophie comme telle qu’il
reproche de professer une doctrine de la nécessité naturelle plutdt
que de la volonté divine, c’est aux philosophes, qui ont du monde
une vue insuffisante et fausse parce qu’ils ne disposent pas de 'Evan-
gile pour les éclairer sur notre fin derniére et sur I'étre de Dieu. Loin
de constituer un univers de pensée autonome, le savoir naturel du
philosophe se corrige et s’accomplit, sans que se perde la raison,
dans le savoir du théologien. Les philosophes, dans leur ignorance et
leur perplexité, n'ont pas su découvrir certaines vérités que le théo-
logien leur démontre. « Philosophes et théologiens cheminent ensemble
quelque temps et vers le méme but ; ils ne se contredisent qu’a partir
du point ou1 les philosophes s’arrétent, alors que les théologiens pour-
suivent leur chemin » (p. 278). Ce qui fait a la philosophie une situa-
tion bien différente de celle qu'on lui voit chez Thomas d’Aquin ;
mais n’est-ce pas la situation qu’elle a en général chez les augusti-
niens ?

L’intérét exceptionnel de cet ouvrage tient 4 son auteur comme
a son objet. On y retrouve avec joie la maniére ferme et souvent
savoureuse de tant de beaux cours au Collége de France.

FERNAND BRUNNER.



50 BIBLIOGRAFPHIE

JEAN GuiTTON : Pascal et Letbniz. Etude sur deux types de penseurs.
Paris, Aubier, 1951, 181 p. Collection «Philosophie de I'esprit».

Philosophe méditant sur le temps et 1'éternité, historien de Plotin
et de saint Augustin, de Renan et de Newman, M. Jean Guitton voit
en Pascal et en Leibniz deux types de penseurs, dont la dualité se
retrouve au cours de I'histoire de la philosophie, ainsi Platon et Aris-
tote, Hegel et Kierkegaard. On a comparé plus souvent Pascal a
Descartes et a Spinoza et, comme M. G. Friedmann, Leibniz a Spinoza.
M. Guitton nous éclaire, par l'effet du contraste, la psychologie de
deux penseurs et savants de génie. Il envisage leur destinée, leurs
travaux mathématiques ou se reflete déja leur tendance intellectuelle
fondamentale (comme Léon Brunschvicg l'avait montré pour Des-
cartes et Pascal) : ordres de grandeur et discontinuité chez Pascal,
calcul infinitésimal et continuité chez Leibniz. La synthése pasca-
lienne des vérités contraires, partielles, devient chez Leibniz I'iden-
tité virtuelle des contraires.

Méme contraste dans leur caractére et leur esprit religieux. Pascal,
droit et intransigeant, passe par le saut brusque de la conversion, mais
le surnaturel tend chez lui & nier la nature. Leibniz, qui cherche a
réunir les Eglises et y use sa diplomatie, tend a ramener la surnature
a une promotion de la nature. De méme, en ce qui concerne la pre-
destination : le mal est accidentel selon Leibniz ; substantiel selon
Pascal ; I'optimisme systématique de la Théodicée s’oppose au tra-
gique des Pensées. Malgré les apparences, c’est Pascal qui est de
type protestant et Leibniz de type catholique. Universaliste, Leibniz
aspire 4 une sorte de transchristianisme, ol serait recueilli I'héritage
des deux confessions chrétiennes ; il est un précurseur de I’cecumé-
nisme.

Dans son développement intellectuel comme dans son ceuvre, Pascal
incarne la discontinuité, 14 ou Leibniz manifeste la continuité. Pascal
est Frangais, Leibniz un Allemand d’origine slave ; le premier est un
styliste, le second indifférent & l'originalité personnelle du langage.

Pascal, pourrait-on dire, traverse et dépasse tout, Leibniz intégre
tout. Leur opposition est plus subtile, nous montre M. Guitton, que
que celle de Plotin et de saint Augustin, de Pascal et de Spinoza.
Elle n’est pas seulement une dissemblance au sein d’'une méme tradi-
tion comme Descartes et Malebranche, Schelling et Hegel. C’est une
« opposition de contrariété... ils ne peuvent ni se compléter, ni se
corriger 'un par l'autre» (p. 176-177).

La justesse dans I'analyse égale, chez M. Guitton, la probité. Nul
parti pris ne I'aveugle. Son ouvrage enrichit a la fois la caractérologie

s . ’
et I'histoire de la pensée. MARCEL REYMOND.



BIBLIOGRAPHIE 51

FERNAND BRUNNER : Etudes sur la signification historique de la
philosophie de Leitbniz. Paris, Vrin, 1951, 325 p.

Aprés les remarquables travaux de MM. Jalabert et Friedmann,
les études leibniziennes s’enrichissent d’une étude dont il est impos-
sible de méconnaitre l'importance parce qu'elle concerne le type
méme d’intelligibilité visé par Leibniz. Le livre de M. Fernand
Brunner essaie de situer dans le mouvement de la pensée occidentale
celui qu’'on a appelé «le grand arrangeur d’idées ».

Il semble a M. Brunner que, de Platon a Kant, une transfor-
mation s’est opérée, non pas tellement dans le contenu des doctrines
philosophiques que dans le mode de compréhension et dans la clarté
qu’elles recherchent. En gros, on passe d'une vision théocentrique
du monde a une intelligibilité organisée autour du sujet noétique,
d'un «idéalisme de Dieu » a un «idéalisme de I'homme » (p. 284).

« Le monde chez Kant est défini pour 'homme, et 'dme n’est
que le nexus de ses représentations. Le monde chez Platon est défini
en quelque sorte par Dieu, et I'ame en fait la réalité propre » (p. 220).

Evidemment cette vue est sommaire, et l'auteur apporte ou
suggere les nuances qui s'imposent. Platon tendait vers une intel-
ligibilité absolue. Les Idées voulaient étre en quelque sorte des caté-
gories de la divinité, ou exprimer a notre facon la genése divine du
cosmos. Mais Platon ne croyait pas qu’on pit s’élever aux Idées
sans avoir passé par l'intelligibilité mathématique qui précisément
est le modéle de I'objectivité moderne.

Descartes ne fait que traverser les spéculations théologiques. Il
veut avant tout équiper 'esprit pour la domination de ce monde et
pour un progrés « linéaire » (p. 272) ; mais c’est a la lumiére de I'idée
de Dieu et de ses implications qu’il travaille, et dans l'ivresse de
sa participation a la liberté créatrice.

Kant lui-méme maintient 'idée de Dieu comme une idée régula-
trice de la raison, et l'existence de Dieu comme une exigence opéra-
trice de l'activité morale. La divinité devient en quelque sorte une
loi supréme d’action qu'on doit employer sans jamais la convertir
en objet d’intuition contemplative. Brunschvicg reconnaitra de méme
une présence que tout progrés de conscience met en ceuvre sans qu’on
puisse jamais réaliser au nombre des objets et des étres cette source
des valeurs et ce foyer des idées.

Il reste donc vrai qu'une nouvelle forme de pensée se dessine.
Dieu n’est plus considéré comme 1’Objet par excellence de qui 'on
part et & qui I'on revient toujours. Le domaine de l'esprit humain,
ce sont les phénomeénes et les taches terrestres. C’est en se consacrant



52 BIBLIOGRAPHIE

tout entiére a ces derniers que notre pensée exerce autant qu’elle
le peut son éternité implicite. Ainsi parle un récent interpréte de
Descartes :

« L’éternité ne peut étre la fin de l'action, écrit M. Ferdinand
Alquié... C’est donc sans exception qu’il faut admettre que toute
pensée féconde, technique ou scientifique, se présente non comme
un retour a 1’éternel, mais comme une descente de 1’éternel au tem-
porel, une application de I'éternel aux choses. L’esprit est ce a partir
de quol on connait, non ce qui est connu. » I

L’ancien idéalisme croyait que la science humaine avait pour
tache de rejoindre dans l'entendement divin une sagesse achevée
qui était le secret méme du créateur. Le nouvel idéalisme pense au
contraire qu’en dehors de I'effort humain il n’y a ni science ni monde
constitué, que 'un et l'autre sont I'ceuvre progressive de 1’homme,
et que seul ce dernier porte la responsabilité de leur signification.
C’est ce que traduit le primat du jugement sur le concept, car le
sujet ne recoit pas les essences mais il les pose, et le jugement est
Iacte qui pose les idées (p. 167).

Leibniz se situe, selon M. Brunner, sur le passage d'une intelli-
gibilité a l'autre. L’auteur de la Monadologie ne se contente pas
d’une science des phénoménes. L’espace et le temps expriment non
de simples mises en forme, mais des ordres, des relations qui ont
leurs raisons dans les substances elles-mémes. Et celles-ci sont des
fulgurations de la divinité. Chaque monade est une fagon de regarder
ou de projeter la loi intégrale de I'univers. Ces perspectives forment
des ensembles totalisés dans l'entendement divin oli, par un calcul
du meilleur, la volonté du créateur élit la composition de possibles
la plus digne d’étre réalisée. Ainsi c’est en Dieu et dans les attributs
divins que 'auteur de la Théodicée veut fonder la possibilité et 1'exis-
tence du monde. La science nouvelle semble donc intégrée a une
doctrine théologique qui rappelle celle du moyen age. Constamment
nous sommes invités a nous référer a cette vision centrale de 'auteur
des choses en laquelle tout se noue et se justifie. En elle, et donc en
droit, toutes les propositions sont analytiques. Chaque sujet est la
loi interne de toute son histoire. Mais, comme chacune de ces lois
est essentiellement expressive, n’importe lequel des événements
contient toute l'histoire de l'univers. Tout est lié par une finalité
souveraine. Retrouver une a une ces connexions, c’est mettre a jour
le tissu que la divine perfection assemble éternellement. Ce n’est pas
construire, c’est découvrir.

Et cependant, il y a chez Leibniz une forte tendance a définir
I'intelligibilité par la méthode mathématique étendue et assouplie

1 Le désiv d’éternité, Paris, PUY, 1947, p. 143 et 130.



BIBLIOGRAPHIE 53

selon les exigences de la science des phénomeénes. Les théories scolas-
tiques qu'il reprend contre Descartes, comme I'hylémorphisme, sont
mterprétées en fonction de sa physique. La notion de substance, la
logique aristotélicienne d’'inhérence sont remaniées grace a l'idée de
loi. Il faudrait se reporter ici a l'é¢tude de M. Jacques Jalabert :.
Dieu lui-méme est représenté comme un parfait calculateur. On est
tenté de voir en lui le mathématicien tel que le réve Leibniz, porte
a I'absolu par une sorte de passage a la limite. Mais cette démarche
est équivoque. Dieu est ainsi congu selon la norme d’une intelligibilité
a notre niveau, et I’on peut se demander si par 1a ce n’est pas ’homme
qui se divinise. L’esprit humain devient tout au moins un démiurge
qui se donne un univers d’aprés ses propres exigences en y projetant
sa lumiére, en y insérant ses valeurs et ses significations. Un autre
age est né, celui de l'idéalisme transcendental, et bientot celui de
la phénoménologie.

Leibniz est sur la voie qui y méne, on ne peut le nier. On pour-
rait aussi le dire, mutatis mutandis, de Spinoza et de Malebranche.
Il y aurait sans doute des réserves a faire sur la maniére trop théo-
logique dont M. Brunner entend Platon, sur le procédé un peu rapide
qui réunit Platon, Aristote et le moyen age sous un méme idéal
d’explication. On gagnerait également a préciser ici la position de
Plotin, pour qui il n'y a pas de théodicée spéculative, pas d’attributs
en I'Un, et pour qui l'intelligibilité est tout a la charge des esprits
dérivés. Ce qu’il appelle le vod¢ total n’est que l'infinité intensive
de l'acte par lequel chaque esprit se constitue lui-méme comme
universel et comme singulier, en s’efforcant d’achever sa conversion
a I'Un. Nous avons 14 'exemple d'un idéalisme théocentrique qui
n’est pas théologique. Et nous saisissons, a I'intérieur du platonisme
méme, le passage de l'idéalisme des vérités éternelles a celui de la
liberté.

Mais il est clair que la liberté s’exerce chez les modernes dans
la maitrise des phénomeénes, tandis que chez Plotin elle s’affirme
dans leur transposition contemplative. La encore Leibniz serait un

intermédiaire ambigu.
JEAN TROUILLARD.

1 La théorie leibnizienne de la substance, Paris, PUF, 1947.



54 BIBLIOGRAPHIE

MicHELE-F. Sciacca : Le probléme de Dieu et de la religion dans la
philosophie contemporaine. Paris, Aubier, 1950, 287 p. Traduit de
I'italien par J. Chaix-Ruy. Collection « Philosophie de I'Esprit ».

MicueLE-F. Sciacca : L’existence de Diew. Paris, Aubier, 1951,
219 p. Traduit de l'italien par R. Jolivet, préface de L. Lavelle.
Collection « Philosophes italiens ».

Si nous pouvons parler d'un itinéraire philosophique chez Mau-
rice Blondel, a bien plus forte raison pourrons-nous user de cette
expression pour désigner I'ceuvre déja considérable du philosophe
italien Sciacca. Aprés avoir subi l'influence de son maitre Gentile,
il critique son actualisme en étudiant le probléme de la personne et
de sa communication avec autrui. En se penchant sur ’homme con-
cret et sur destinée, M. Sciacca découvre peu a peu la transcendance
a travers la pluralité des consciences; il se tourne alors toujours
davantage vers une philosophie de l'esprit, qui met en lumiere 1'im-
portance centrale du probleme de Dieu. M. Sciacca aboutit a des
positions voisines de celles de Blondel.

Dans sa préface, M. Chaix-Ruy a dégagé la ligne de cet itinéraire
sous-jacent a 'enquéte sur Dieu dans la philosophie contemporaine.
Pour M. Sciacca, les penseurs idéalistes et réalistes (Bergson, Le Roy,
Brunschvicg, Parodi pour la France, Croce, Gentile, Carabelese,
Aliotta pour I'Italie ; Whitehead, Alexander pour les pays anglo-
saxons) envisagent le probléme religieux comme une partie de leur
systéme. Les phénoménologues (Scheler, Otto), les existentialistes
(Barth, Berdiaeff, Chestov, Jaspers), les spiritualistes (Marcel, Le
Senne, Lavelle en France, Carlini, Guzzo, Padovani en Italie) décou-
vrent ce probléme au sein méme de leur existence. Blondel occupe
une place & part, a la rencontre de ces divers mouvements. Au
lieu d’étudier la pensée religieuse de ces auteurs pour elle-méme,
M. Sciacca la décrit dans la perspective de I'’ensemble de leur ceuvre
et en fait la critique d'un point de vue compréhensif.

Aprés avoir dénoncé les faiblesses du positivisme matérialiste, de
I'idéalisme historiciste et du vitalisme immanentiste, la plupart des
penseurs contemporains se penchent sur le probleme de Dieu; ou
bien ils attaquent Dieu ou bien ils le cherchent attentivement. Quelle
est la raison de cet engagement ? « C’est I'urgence fréquemment et
vivement ressentie du probléme de la personne, c’est-a-dire de ce
probléme que chacun de nous est pour lui-méme quand le je, déso-
rienté et dispersé, se replie sur lui-méme, se recueille, se cherche,
s’interroge, s’approfondit » (p. 17). La restauration d’une authentique
méditation philosophique implique 1'examen du probléme religieux
et le retour a I'esprit de la pensée chrétienne ; mais cet effort doit



BIBLIOGRAPHIE 55

demeurer ouvert a tous les courants actuels de la pensée : « Le pro-
bléme théologique nait, dans cette philosophie, de I'intérieur méme
de la pensée, de la réflexion de la pensée sur elle-méme ; elle nait
comme probleme d’intériorité» (p. 266). Cette naissance résulte
«non seulement de l'insuffisance des solutions philosophiques, mais
de I'impuissance de la philosophie a résoudre, en I'état actuel et
toujours réel de I’homme, des problémes qu’elle ne peut éviter»
(p. 269).

Ces conclusions sont reprises dans des articles parus dans le Gior-
nale di Metafisica, publiés ensuite en volume (Filosofia e Metafisica)
et traduits en frangais sous le titre : L’existence de Dieu et préfacé par
L. Lavelle. M. Sciacca critique d’abord les philosophies existentielles,
qui se dressent contre les philosophies de l’essence et accentuent le
conflit entre étre et exister, entre le général et le singulier, entre la
personne et le tout. La consistance de notre existence, c’est-a-dire
notre étre, ne peut se réaliser que dans 1'accomplissement de notre fin.
Cette fin derniére, c’est de durer éternellement, de vivre avec Dieu,
tandis que la vie sans consistance conduit & la mort : « la consistance
de la personne consiste dans le rapport avec 1'étre absolu» (p. 50).
Le sujet est donc contingent et n’est pas & lui-méme son propre
créateur ; il participe a I'Etre.

Ainsi, par I'emploi de la méthode d’intériorité et par la critique
de certaines positions existentielles, le philosophe se voit contraint
d’examiner le mystére d'un autre ordre que le noétre. Le probléme de
Dieu est le probléme de la vérité, de la consistance de I'étre fini qu’est
I'homme. Au cours de ces analyses trés denses, M. Sciacca nous
montre que notre pensée, comme notre étre, est contingente ; elle
part de Dieu et y retourne.

On trouve ainsi, dans les chapitres centraux de cette étude (II et
IIT), une démonstration de la présence de Dieu par la vie de l'esprit
trés proche de celle de saint Augustin. Cette démonstration, qu’'on
pourrait aussi appeler «démonstration par l'actualisation des va-
leurs », s’appuie sur une analyse du jugement et des principes qu’il
implique. Ces principes ne sont ni des créations de la raison, ni le
tésultat d’expériences généralisées, mais appartiennent a cette réa-
lite existant par soi et a laquelle toutes les réalités finies participent.
Ce sont des normes constituantes et éclairantes.

La preuve s’exprime alors de la maniére suivante : « L’étre intel-
ligent connait des vérités nécessaires, immuables, absolues; 1'étre
intelligent, contingent et fini, ne peut créer, ni recevoir des choses,
par le moyen des sens, les vérités absolues dont il a l'intuition ; la
Vérité en soi, nécessaire, immuable, absolue, qui est Dieu, existe
donc » (p. 109). Mais cette preuve n’est recevable qu’a condition d’ad-
mettre une intériorité de l'esprit, ol se revéle la vérité : in inleriore



56 BIBLIOGRAPHIE

homine habitat veritas (p. 113). Dieu n’est donc pas immanent a
Iesprit, mais il est une présence se révélant a I'esprit par la vérité
médiatrice entre le fini et l'infini. Le danger de l'ontologisme est
évité, puisque Dieu ne se confond pas avec les principes de tout
jugement valable. Ces principes ne sont pas Dieu en 'homme, mais
la présence du divin en ’homme (p. 120 sq.).

Avec les principes fondamentaux de la connaissance, les prin-
cipes du vouloir sont aussi donnés dans l'esprit; il y a donc aussi
une preuve par la vie morale (p. 163 sq.) ; il en va de méme du désir
naturel de béatitude sur lequel s’appuyait aussi I'augustinisme pour
découvrir Dieu présent au cceur de 'homme (p. 165 sq.).

Aprés cette argumentation, M. Sciacca reprend l'’examen des
preuves ontologique et cosmologique pour en exprimer la significa-
tion actuelle a travers une interprétation réaliste de saint Anselme :
« Saint Anselme ne part pas de l'idée de Dieu, mais de 1'étre réel
pensant Dieu, a savoir de la vérité qui fait corps avec la pensée, qui
est rendue connaturelle, par l'acte créateur, a la créature humaine »
(p. 177)-

Pour conclure, 'auteur montre les difficultés de I'athéisme, du
fidéisme et du supranaturalisme et débouche enfin sur la certitude
de la présence agissante de Dieu dans 'homme total.

I1 serait puéril de vouloir entreprendre un examen critique de
cette position dans une recension ; un tel examen devrait porter non
seulement sur la problématique et la méthode de M. Sciacca, mais
sur le courant de pensée chrétienne qui lui sert d’appui et de point
de départ : I'augustinisme d'un Blondel, « I'existentialisme » d’un G.
Marcel, I'actualisme spiritualiste d'un Lavelle. Il faudrait examiner
la fonction et les limites de la méthode d’intériorité et les rapports
étroits que cette méthode a la fois intellectuelle et spirituelle entre-
tient avec la réflexion sur les valeurs et la personne. Il faudrait enfin
se demander quelle est la place de I'Incarnation du Christ et de la
grace rédemptrice dans cette maniére de poser le probleme de Dieu,
dont le présupposé anthropologique est le suivant : « L’homme déchu
reste capable d’assertions vraies et, aussi fugitifs soient-ils, d’élans
vers le bien, parce que les profondeurs de son étre restent toujours
orientées vers Dieu» (p. 105).

GABRIEL WIDMER.



BIBLIOGRAPHIE 57

NOTICES

Dom JacQues DuUPONT : Essais sur la christologie de Saint [ean.
Bruges, Editions de I’Abbaye de Saint-André, 1951, 320 p.

(Pour la France : Société liturgique, 15 rue du Vieux-Colombier,
Paris 6).

Dom Jacques Dupont, & qui nous devons déja une thése magistrale sur
la grosis paulinienne (1949) et un exposé trés complet des Problémes du Livre
des Actes d’aprés les travaux vécents (1950), nous donne, dans ce volume, quatre
essais sur la christologie johannique: Jésus-Christ Parole de Dieu, Lumiere
du monde, Vie des croyants, Gloire de Dieu manifestée. Ces études étaient
primitivement destinées & un auditoire d’étudiants en théologie, et pour les
présenter & un public plus large, l'auteur a évité les discussions techniques
accessibles aux seuls spécialistes. L’auteur est au courant des recherches
et des orientations récentes. Il souligne heureusement les antécédents vétéro-
testamentaires et juifs de la pensée johannique et écarte toute influence du
syncrétisme hellénistique et oriental. L’exposé, qui contient bien quelques
longueurs, est toujours d’'une clarté parfaite. Les spécialistes auraient tort
de le négliger, et il rendra de grands services aux prédicateurs qui prendront
pour thémes les textes johanniques.

PuairiprE-H. MENOUD.

A. HAMMANN, O.F.M.: Priéres des premiers chrétiens. Paris, A. Fayard,
1952, 477 pages. Collection « Textes pour 1'Histoire sacrée, choisis
et présentés par Daniel-Rops ».

Cette anthologie de textes eucologiques comble une lacune: car, a part
les Enchividia, réservés aux spécialistes, il n’y avait guére jusqu’ici de tableau
d’ensemble des priéres chrétiennes primitives qui fit accessible au public
cultivé. Une judicieuse introduction de Daniel-Rops situe la priére antique
dans son véritable climat, & la fois judaique et hellénique, sous la menace
fréquente du martyre. Le premier chapitre présente les priéres du canon
néo-testamentaire. Puis viennent les textes ecclésiastiques anténicéens, parmi
lesquels on note avec satisfaction I'Fucologe de Sérapion, qui sauf erreur n’avait
pas encore été publié intégralement en francais. Une large place est faite
aussi & I'épigraphie, aux inscriptions funéraires surtout. Les Péres de 1'Eglise
donnent aussi leur note souvent originale et d’'une grande beauté ; des textes
inédits de Péres syriaques et coptes sont particuliérement intéressants. Inédites
également sont les traductions de quelques liturgies eucharistiques orientales,
syriaques, byzantines et égyptiennes, et celles des anciens sacramentaires de
I’Eglise d’Occident. Les Traités de la Priére d’Origéne, de Cyprien et de Cyrille
de Jérusalem, concluent l'ouvrage, dont l'usage est grandement facilité par
de nombreuses tables, occupant A elles seules une soixantaine de pages. Une
référence précise et détaillée de chacun des textes cités confére a ce volume
une appréciable solidité.

Ricaarp PAQUIER.



58 BIBLIOGRAPHIE

TueoDOR RiscH : Die Entstchung der Lehre vom Heiligen Geist ber
Ignatius von Amntiochia, Theophilus von Antiochia und Irendus
von Lyon. Zirich, Zwingli-Verlag, 1952, 143 p.

Dans un texte remarquablement dense, M. Th. Riisch nous livre le résultat
de ses lectures et de ses méditations sur la naissance de la doctrine du Saint-
Esprit dans I'Eglise des deux premiers siécles. II montre le développement
de la question dans la pensée d’un représentant des Péres apostoliques : Ignace
d’Antioche, d’'un apologéte : Théophile d’Antioche, et d’un «systématicien »:
Irénée de Lyon. Pour plus de sfreté, il replace leur ceuvre dans la perspective
du témoignage néotestamentaire, de Paul en particulier. M. Riisch ne nous
présente que fort peu de textes de ses auteurs. C’est 14 une absence dont les
inconvénients sont évidents. Mais cette méthode a aussi ’avantage de permettre
une exposition plus concentrée de la pensée, et, du reste, M. Riisch sait se
garder de systématisations arbitraires et nous fait saisir les nuances qu'il
découvre dans les ceuvres de ces témoins de la pensée au deuxiéme siécle.
Il voit, en particulier, combien la doctrine du Saint-Esprit est encore, & cette
époque, loin de toute fixité, de tout durcissement dogmatique. Il montre,
fort heureusement, nous semble-t-il, comment, aprés le Nouveau Testament,
les premiers Péres, qu’ils soient martyrs, apologétes ou «systématiciens »,
congoivent leur doctrine comme un témoignage, un récit des gestes de Dieu,
de l'histoire du salut a laquelle ils participent.

M. Riisch constate avec soulagement que cette attitude a empéché les
auteurs en cause d’employer les mots dont ils se servent en un sens abusif,
de se livrer a des déductions gratuites au nom d’'une logique formelle travaillant
sur des termes détachés de la réalité qu'ils veulent exprimer. Ainsi du « pneuma »,
susceptible de traduire la conception immanentiste aussi bien que d’exprimer
I'action salutaire du Dieu transcendant. De I'heureux tour que prend, a son
avis, la pensée de ses auteurs, en dépit de tentations multiples, M. Riisch se
sent porté a se montrer optimiste a propos du travail théologique de 1’Eglise.
I1 se réjouit de constater la puissance de Dieu, qui arrache les termes a leur
ambiguité naturelle pour en faire les serviteurs de son témoignage.

Nous ne songeons pas a chercher querelle & M. Riisch sur ce point. Pour-
tant nous nous permettrons de remarquer que cette salutaire action divine
sur le langage de I'Eglise se réalise précisément dans le fait que les mots, que
la doctrine, ne se figent pas en un systéme de concepts qui exprimeraient,
et donc contiendraient en quelque sorte 'étre de Dieu. II nous semble bien
plutét, en lisant M. Riisch lui-méme, que ce salut de la pensée théologique
se réalise justement dans la mesure ol cette pensée est gardée, et ou elle se
garde d’étre autre chose qu’un récit, éventuellement condensé en symbole,
de V'ceuvre de Dieu parmi les hommes. Dans cette référence vivante aux faits
divins, voire a I'unique fait de Jésus-Christ, le théologien est libre de choisir
ses termes. Ils ne sauraient plus se substituer a la chose et la défigurer. Aussi
nous voyons-nous contraint a trouver, dans ce qui pousse M. Riisch & l'opti-
misme, plutét une mise en garde, un avertissement sérieux adressé, par I’exemple
des premiers témoins, celui de leur fidélité et celui de leurs défaillances, a
I'outrecuidance, toujours & craindre et, en fait, toujours renaissante, de la
pensée théologique, surtout la ou elle se veut systématique.

A cet égard, le livre de M. Riisch, par sa probité, est lui-méme un exemple
digne d’étre imité.

PIERRE GANDER.



BIBLIOGRAPHIE 59

LEONHARD VON MURALT & WALTER SCHMID : Quellen zur Geschichte
der Tdufer in der Schweiz. Erster Band : Zéirich. Ziirich, S. Hirzel
Verlag, 1952, 428 p.

L’anabaptisme a eu souvent une bien mauvaise presse. L’étude de ce
mouvement (dés ses débuts pieusement calomnié) a été maintes fois conduite
a la maniére d’un réquisitoire bien plutdt que comme une impartiale recons-
truction. L’on est resté sous I'impression des attaques des coryphées de la Réfor-
mation, attaques qui provenaient surtout de la crainte d’une rupture de 'unité
visible des nouvelles Eglises reconstituées avec l'aide des pouvoirs séculiers,
ou de I'appréhension de divergence dans les doctrines trop facilement congues
comme obligatoirement intangibles. ‘

Sous I'impulsion de Hans von Schubert, professeur d’histoire ecclésiastique
a4 Heidelberg, le Verein fiiv Reformationsgeschichte a entrepris, apres la pre-
miére guerre mondiale, de rénover les recherches consacrées a 1'anabaptisme.
I1 a décidé d’en publier aussi complétement que possible les sources historiques
en pays de langue allemande. L'appui de Mennonites américains a permis,
depuis 1948, de poursuivre I'ceuvre antérieurement entreprise. Pour la Suisse,
le professeur W. Kohler avait, dés 1925, accepté de recueillir les documents,
tidche qu’il remit au DT von Muralt. Celui-ci, avec la collaboration du Dr W.
Schmid, vient de faire paraitre le premier volume des Quellen zur Geschichie
dev Tdufer in der Schweiz.

Ce volume est consacré a 1'édition critique des documents zurichois, pour
les années 1523 & 1533. Il contient les actes fournis soit par les Archives d’Etat,
soit par la Bibliothéque centrale de Zurich, auxquels sont jointes les lettres,
si essentielles pour les débuts du mouvement, de Conrad Grebel a Vadian.
Les textes de Zwingli, par contre, ont été omis, ayant déja été publiés par
ailleurs.

Le principe adopté pour cette publication a été une via media entre les
trés abondantes annotations des Zwinglis sdmtlichen Werke, et la sévére sobriété
des Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformatton qui ne laisse la
parole pour ainsi dire qu’aux documents. L’appareil critique du présent volume
donne les plus importantes variantes, et s'attache & trois sortes d’indications :
identification des noms de personnes et des noms de lieux, éclaircissement des
formes dialectales obscures ou désuétes. Les éditeurs ont volontairement évité
de commenter la signification interne des textes: c’est par la publication de
ceux-ci que leur portée et leur intérét se révéleront.

Si les possibilités en sont données, un second volume consacré a la Suisse
orientale, un troisitme, & Berne et a4 I’Argovie, viendront compléter la belle,
savante et précieuse publication des documents zurichois.

JeEan MEYHOFFER.

WOoLFGANG TRILLHAAS : Der Dienst der Kirche am Menschen. Miin-
chen, Chr. Kaiser Verlag, 1950, 248 p.

Le professeur de Géttingen publie le premier tome de sa théologie pastorale.
Cet ouvrage n’a certes pas le souffle prophétique, ni l'originalité de celui
d’Asmussen, mais il a des qualités de clarté et de bon sens indéniables. C’est
1a le livre d’'un homme réfléchi et qui, face aux problémes de la vie moderne,
garde tout son sang-froid, s’écarte de tout fanatisme et rappelle sans se lasser



60 BIBLIOGRAPHIE

que le tact, la patience, la charité et la priére conduisent aux meilleures solu-
tions.

L’introduction traite de l'importance de la cure d’ame dans 'Eglise et
de ses relations avec la théologie: la théologie pastorale n’est pas seulement
I'exposé de quelques exemples commentés, mais bien une théorie ferme inspirée
par I’Evangile pour instruire et guider les responsables de la vie de I'Eglise.
I’auteur rappelle ensuite quelle doit étre la préparation spirituelle et intellec-
tuelle du pasteur. Celui-ci se souviendra inlassablement qu’il est au service
de Dieu dans I’Eglise. Toute son autorité repose sur cette conviction. Dans
ces pages nous rencontrons des remarques pleines de finesse sur les relations
entre collegues, entre prédécesseurs et successeurs a la téte d’une paroisse
et sur le funeste débraillé pastoral.

Dans une premiére partie : « La cure d’ame en général », M. Trillhaas montre
que si le Corps de Christ est caché au monde, le ministére pastoral tentera de
le rendre manifeste en créant et développant la communauté. Celle-ci con-
fessera 'unité de sa foi et elle portera sur le monde un jugement motivé par
la connaissance qu’elle a de ce monde selon les lumiéres du Saint-Esprit. Former
la communauté est chose capitale. Elle est le lieu ot I'individu, tout en conser-
vant sa dignité « d’univers unique, seul responsable devant Dieu » peut échapper
au danger de l'isolement. Toute prédication se doit d’interpeller chacun dans
ce qu’il a de plus personnel et de chercher a I'unir a ses fréres. Pour y réussir,
le pasteur écoutera les hommes, il voudra gagner leur confiance, sans jamais
manquer a l'esprit de prieére et a 'obéissance a la Parole de Dieu.

Connaitre les membres de son troupeau pour les consoler, les conseiller et
pour recevoir leurs confessions, est une nécessité et une obligation. En passant
M. Trillhaas rappelle que la confession ne saurait étre obligatoire et que le
pouvoir de lier et de délier n’appartient pas au seul pasteur, mais a chaque
croyant.

Intéressantes les pages sur la discipline ecclésiastique. Celle-ci doit
défendre ’honneur de Dieu, de sa Parole et de sa communauté contre les
pécheurs scandaleux et contrel’abus qu'’ils peuvent faire des moyens de grice.
Mais elle doit viser simultanément a réintégrer les impénitents dans la com-
munauté. Si elle dénonce le scandale, elle appelle 4 la repentance. Or la dis-
cipline ne peut s’exercer avec fruit que par et dans la communauté consciente,
en tous ses organes, d’étre en Christ et non d’étre une simple agglomération
administrative. Il s’ensuit qu’elle est impraticable in abstracto et qu’elle est
difficile & exercer dans nos paroisses actuelles. Celles-ci sont instables, car
elles sont trop peuplées et par des paroissiens changeant continuellement de
domicile ou devenus indifférents parce que mariés & un conjoint d’une autre
confession. Ainsi toute restauration d’une discipline ecclésiastique suppose
un réveil du sens communautaire.

Enfin, il est bon de se souvenir que la communauté chrétienne, qui est a
l'origine d’une humanité nouvelle, est tenue de se référer sans cesse & I"’huma-
nité telle qu’elle est dans le monde, aujourd’hui. De méme que Jésus-Christ
n’est pas venu pour le peuple de Dieu seulement, de méme 1’Eglise ne refusera
pas son service a ceux qui vivent apparemment hors d’elle. Issue du peuple,
elle est pour le peuple. Partout ou elle rencontre indifférence, critique, hosti-
lité, elle saura discerner I'appel de son Chef. Le soin des 4mes ne doit souffrir
aucune limitation, il est d@t a tout homme quel qu’il soit.

Dans la deuxiéme partie, M. Trillhaas envisage la cure d’ime dans ses
rapports avec divers cas particuliers: le baptéme, la jeunesse, le mariage,



BIBLIOGRAPHIE 61

I’égarement sexuel, le respect de la vie, les malades, les affligés. Ici, les
réflexions ne sont peut-étre pas trés neuves, mais toutes ces pages nous décri-
vent le pasteur comme fermement attaché a 'enseignement du Christ alliant la
prudence, la délicatesse et la compréhension & une charité jamais en défaut.
S’il y a 1a quelque banalité, on devine & bien des endroits combien l'auteur
a souffert au millieu de son peuple livré a une idéologie pernicieuse et quel
grand désir est le sien de voir I’Eglise restaurer dans les consciences le respect
de 'humain au nom de la piété et de l'obéissance a 1’Evangile.

CHARLEsS-Louis GAGNEBIN.

Dr. med. TuEO BoVET: Lebendige Seelsorge. Eine praktische An-
leitung fiir Pfarrer und Laien. Bern, Paul Haupt, 1951, 205 p.,
avec une bibliographie et un index.

En 1936, le DT Bovet publiait chez Haupt un opuscule intitulé : Begegnung
wmit dev Wirklichkeit, dans lequel il rendait compte de sa position philosophique ;
pour lui, I’élément central de notre réalité, c’est la personne humaine, entité
irréductible, inaccessible aux seules investigations de la science naturelle et
de la psychologie et qu’on atteint par intuition directe. La personne est créature;
par sa Parole, c’est-a-dire en Christ, Dieu vient a la rencontre de sa créature.

Deés lors, le DT Bovet a fait paraitre une anthropologie en cing volumes
sous le titre général : Der Mensch und seine Ordnung et en francais une éthique
évangélique : Sur la fterve comme au ciel.

Le livre que nous présentons aujourd’hui aborde un probléme pratique :
comment mettre en ceuvre, pour le salut de 'homme, les données de 1'anthro-
pologie. Bien que le DT Bovet soit médecin psychiatre, il sait trés bien quelle
est la tiche propre de la cure d'ames: ramener ’homme égaré dans l'ordre
de Dieu et 'y maintenir. L’auteur a la cure d’dmes en si haute estime qu’il
déplore que les facultés de théologie fassent a cette discipline une place si
modeste dans leurs programmes.

L’énumération des titres des chapitres permettra de se rendre compte
du contenu de l'ouvrage: I: Qu’est-ce que la cure d’dmes ? (confrontation
avec la psychothérapie) ; II: Qu’est-ce que l'homme? III: L’homme et
les dominations (occultisme, démons, puissance des passions); IV : Péché
et conversion ; V : Demeurer en Christ ; VI : Les occasions de la cure d’ames ;
VII : La personne du directeur de conscience.

Les pasteurs ne trouveront dans cet ouvrage ni une doctrine systématique
ni un traité pratique complet de cure d’ames ; mais ils seront reconnaissants
a l'auteur d’abord de la netteté de sa position chrétienne, et aussi de la lumiére
qu’il projette sur cette mystérieuse partie de notre étre que I'on nomme le
subconscient ainsi que des vues neuves qu’il propose sur des sujets obscurs :
occultisme, démonologie. Surtout les pasteurs comprendront que l'efficacité de
leur cure d’Ames dépend surtout de ce qu’ils sont eux-mémes et des solutions
qu’ils auront données a leurs problémes personnels.

Les théologiens seront moins satisfaits. Le DT Bovet est éclectique : il
prend son bien ou il le trouve, en bon praticien qu’il est avant tout. Barth
est cité plusieurs fois, mais pas certainement & bon droit. Certains chapitres
manquent de netteté : celui sur les démons et celui sur la vie éternelle. Mais
qu’importe : cet ouvrage est une contribution a I'effort que doivent poursuivre



62 BIBLIOGRAPHIE

en commun psychologues et théologiens, dans le domaine de l’anthropologie.
Une compréhension chrétienne des données de la psychologie moderne des
profondeurs nous aidera a définir plus exactement les termes de péché, de
repentance et de sanctification. A cet égard, le livre du DT Bovet, destiné aux
pasteurs, mérite aussi 'attention des théologiens.

RoOBERT CENTLIVRES.

GEORGES CRESPY : La guérison par la for. Neuchdtel-Paris, Delachaux
et Niestlé 1952, 55 p. Cahiers théologiques, 3o0.

Voici un petit volume de cinquante-quatre pages qui dit bien ce qu’il veut
dire. Son auteur, maitre de conférences a la Faculté de théologie protestante de
Montpellier, fait une étude approfondie de la maladie dans la Bible, puis de la
guérison dans les Evangiles et dans I’Eglise apostolique. Il nous montre com-
ment la maladie, chitiment du péché, ou plutét du Péché (car Jésus rejette
Pimputation de la maladie au péché personnel), est «la réalité provisoire dont
la disparition sera le signe des temps nouveaux» La guérison par la foi
au nom de Jésus-Christ est «le signe prophétique du régne de Dieu » ; elle n'a
sa place que dans I'attente et la promesse du Royaume ; elle ne saurait étre
sollicitée pour elle-méme, mais comme une grice que Dieu accorde a 1'Eglise.
Le don des miracles ne se recherche pas et ne peut étre que donné. — En re-
vanche, le lecteur est treés justement rendu attentif a I'urgence de la priére
pour les malades, que I’Eglise a peut-étre quelque peu négligée. Cette priére
ne s’oppose en rien au plein exercice de la médecine... voire de la médecine
« parallele », pour autant que celle-ci n’introduit pas le chrétien dans «un
arriére-plan magico-religieux » ot sa foi lui interdit d’entrer. Attendre tout
de la grace du Seigneur n’implique aucun dédain des techniques médicales,
mais voit en elles des instruments par lesquels s’opére la volonté de Dieu.
Dans cette perspective, toute thérapeutique travaille — fit-ce sans le savoir
— a la venue du régne de Dieu.

Un médecin ne saurait que se réjouir de ces conclusions et recommander
chaudement la lecture d’un si excellent ouvrage.

Dr FErRNAND CARDIS.

Dr F. RacaNELLI : Le don de guérison. Neuchatel-Paris, Delachaux
et Niestle, 1951, 200 p. '

Les éditeurs Delachaux et Niestlé ont récemment sorti de leurs presses
un volume au titre attirant : Le don de guérison, ce livre est traduit de 'italien.
Nous pensions y trouver une étude sur ce sujet a partir des données de la Bible.
Nous voild bien décu ; des Ecritures, il n’est retenu que la magie et tout ce que
nous réputons caduc des conceptions que nourrissaient les hommes au temps
de Jésus. De la Parole de Dieu incarnée en Christ, nulle mention. En fait,
Touvrage est une défense des guérisseurs, dont le pouvoir « indépendant des
connaissances en médecine », résulte de «facultés congénitales naturelles »,
utilisant un «fluide produit par les radiations physico-psychiques». L’auteur
se présente comme un médecin doublé d’un guérisseur, et préconise une « théra-
peutique bioradiante ». Celle-ci est & portée de I'étre qui a «atteint un déve-



BIBLIOGRAPHIE 63

loppement de connaissance et de sublimation spirituelle qui lui permet d’'em-
ployer consciemment I’énergie d’un ordre beaucoup plus subtil, émanant de
ce monde vital que nous situons en Dieu ou en la nature, selon notre foi ».
Aussi, ne s’étonnera-t-on pas des préceptes suivants, adressés aux médecins :
« Guéris ta mis¢re morale par la discipline spirituelle, ton ignorance par I’humi-
lité, ta faiblesse par ton abandon a I’énergie universelle cosmique dont tu es
le signe...» « Abandonne-toi et abandonne ton malade au monde invisible
qui agit sur le monde visible et obéit au Seigneur qui guérit selon la priére
rituelle : Que ta volonté soit faite, afin que se manifeste la Vie.» Dés lors,
on ne voit pas a quoi servent les connaissances proprement médicales. Il n’est
qhestion dans ces quelque deux cents pages que de magnétisme, de spiritisme,
de télépathie, d’occultisme, de sorcellerie, de magie, de parapsychologie, de
métapsychisme, de radiesthésie, de vibrations et d’ondes (qu’aucun instrument,
bien sir, ne peut enregistrer) émises par les organismes et qui sont « vampi-
riques » et négatives, ou positives et « bioradiantes », formant un « bain lustral »,
ou une ¢ électricité catabolique et toxique ». On voit que les reliefs d’obscuran-
tisme sont apprétés dans un jargon pseudo-scientifique, qui ne manque ni
d’images ni de volubilité. En voici un exemple : « Je dois recourir 4 des moyens
extérieurs, par exemple briiler de I'encens magnétisé (un prétre dirait : béni)
et observer une attitude de priere et d’humilité, en cherchant a envoyer, dans
I’atmosphere, de I’oxygene psychique au moyen de pensées d’amour, de compré-
hension, en communion ¢vec toutes les créatures. L’état de grice auquel je
parviens ainsi par le détachement provoque simultanément le processus de
désintoxication. Le sensitif qui assiste a cette opération voit une sorte de fil
extrémement fin et irisé, venant de trés loin, pénétrer dans ma téte et rayonner
de tout mon étre en le nourrissant, comme le sang qui va des artéres dans les
plus fins réseaux. On pourrait comparer ce processus de nutrition et de régé-
nération a celui du cordon maternel qui nourrit le feetus. » Imposition des
mains, passes magnétiques, bombardement de vibrations bioradiantes posi-
tives, tels sont les moyens de guérir utilisés par le médecin, qui écrit (encore
une citation) : « Si la médecine bioradiante se fonde sur les possibilités de
communiquer 'énergie thérapeutique & un malade, je peux affirmer avoir
guéri des malades mentaux, et ce qui est le plus étrange, souvent a distance
et sans connaitre personnellement le sujet. » Ailleurs, il est précisé que « I'effet
suggestif ou auto-suggestif n’entre pas en jeu » ; il s’agit de « transfusion vitale,
d’énergie stimulante dynamogene » et « trophique », parfois aidée par «l'effet
bénéfique d’un mouchoir magnétisé placé adroitement par les parents du
patient dans la région affectée». Le docteur ne refuse cependant pas une
opération chirurgicale, si elle est urgente, et ajoute a sa « pratique bioradiante »,
«des remédes appropriés que j’ai magnétisés ». Et avec ca, tout va bien... « Les
malades guérissent, sinon ils ne rempliraient pas ma salle d’attente avec une
patience infinie. En disant cela, je ne veux pas affirmer qu'ils guérissent tous,
mais le pourcentage de ceux qui guérissent est trés grand, surtout si 'on tient
compte des affections chroniques presque toujours passées au crible des autres
thérapeutiques. » Un chapitre d’observations cliniques est plein de choses
extraordinaires, on s’en doute. Le volume s’achéve par un dialogue entre
Tauteur et I'Ame désincarnée d’une personne décédée, qui s’est emparée de
I'une de ses malades, suivi de commentaires sur «la conception occultiste
de I’étre et du monde », et sur « 'action d’un « quid » inconnu = X... étranger...
force de volonté dominant la nature ».
Dr FERNAND CARDIS.



64 BIBLIOGRAPHIE

Le mystére de la mort et sa célébration. Paris, Editions du Cerf, 1951,
473 pages. Collection « Lex orandi ».

Ce volume remarquable nous livre le compte rendu d’une Conférence
du « Centre de Pastorale liturgique », a laquelle ont pris part notamment les
Peres Yves Congar, Jean Daniélou et Féret, trois des plus grands noms de
la théologie catholique frangaise d’aujourd’hui. Outre des rapports fouillés
sur les divers aspects du mystére de la mort du point de vue chrétien, le livre
nous relate l'essentiel des discussions suscitées par ces exposés successifs.
L’intérét principal de I'ouvrage réside indiscutablement dans le travail du
Pére Féret : La mort dans la tradition biblique. Ce titre est déja significatif d’'une
conception de I'’Ecriture sainte comme étant le reflet vivant de la révélation
du Dieu vivant, et non comme un recueil de textes doctrinaux, matériaux
pour une construction systématique. De fines analyses nous restituent I'optique
des patriarches et celle des auteurs sapientiaux, la conception juridique et
pénale du mosaisme et l'eschatologisme des prophetes. Dans le Nouveau
Testament, 1’élément central est le fait de la résurrection de Jésus-Christ,
toujours présenté, par la prédication apostolique, en fonction du peuple des
croyants. Paul batit la-dessus toute une sotériologie, et toute une éthique,
tandis que le courant johannique est centré sur la notion de vie éternelle.
La perspective biblique est fonciérement collective et débouche sur l’escha-
tologie : de 1a le peu de précisions sur la situation individuelle des défunts.
En confessant a4 Nicée : « J'attends la résurrection des morts et la vie du monde
a venir », I’ancienne Eglise a été fidéle a 1'orientation de la Bible, a la différence
de tant de spéculations ultérieures avec leurs pseudo-problémes. Le Pére Féret
conclut les cent vingt pages de son exposé par ces mots : « Qu’il s’agisse des
destinées individuelles, ou qu’il s’agisse de I'’ensemble de la caravane humaine,
toutes les lumiéres de la tradition biblique se centrent sur ce seul et unique
mystére : le mystére pascal.»

Scrutant la doctrine de la mort chez les Péres de 1’Eglise, le Pere Daniélou
réduit & leurs vraies proportions les influences platoniciennes dont on les charge
parfois, et montre le role central du Christ mort et ressuscité dans la pensée
patristique. Dans un essai sur le Purgatoire, le Peére Congar ne cherche pas
a celer le gauchissement, pour ne pas dire plus, de la tradition et de la théologie
occidentales du moyen age, par rapport a I’antiquité, sur la question de 1'« état
intermédiaire » des défunts. Il écarte résolument toute l'imagerie néfaste
qui prévaut a ce sujet dans la piété populaire, pour recentrer le « purgatoire »
sur le mystére de Piaques: «la tradition ancienne a vu qu’entre Paques et
la parousie — le méme mystére fonciérement — il se faisait quelque chose :
les fidéles se purifient, se libérent et croissent» (p. 331). « Le c6té pénal ne
doit pas étre poussé selon une puérile imagerie de tortures, mais dans le sens
d’une ceuvre spirituelle et de 'intériorité, conforme a tout ce que nous savons
du caractére et du propos du Dieu de Jésus-Christ » (p. 336).

D’autres pages traitant des textes liturgiques anciens et des sépultures
chrétiennes primitives, sont aussi d’un grand intérét. En bref, ce volume
renouvelle & bien des égards 1’éternel sujet de la destinée et des fins derniéres
de ceux qui sont «dans le Christ ».

RicHARD PAQUIER.



BIBLIOGRAPHIE 65

HeiMo DoLrcH : Theologie und Physik, Der Wandel in der Struktur-
auffassung mnaturwissenschaftlicher Evkenntnis und seine theolo-
gische Bedeutung. Ireiburg 1. B., Verlag Herder, 1951, VIII-1I0 Pp.
Théologie et physique peuvent-elles étre placées & rang égal dans une

discussion comparative ? Si physique est pris au sens ordinaire, nous dirions

non. Oui, si elle est I’ensemble des relations sur toutes les choses de la nature.

Pour autant qu’il s’en référe a la seconde interprétation, I'essai de H. Dolch

est justifié. Naturwissenschaft und Theologie. Théologie et non pas religion,

comme l'auteur reléve avec justesse, car religion n’est pas du type d’une

« science ». Cependant, ajoute-t-il, religion comporte des propositions cognitives

aussi, mais des propositions sur la transcendance.

La physique est prise, a juste titre d’ailleurs, comme représentant principal
de la science. D’ou le titre apparemment déséquilibré de I'ouvrage.

Aprés un rappel des données modernes de la physique, 'auteur explique
la différence des modes d’expression de la science et de la théologie, puis la
révolution de pensée que représente le mode quantique par rapport au mode
classique de la physique.

Science et théologie offrent deux possibilités distinctes de l'interprétation.
Mais I’anteur reconnait (p. 50) que le physicien connait aussi (c’'est-a-dire comme
le théologien) la transcendance des notions.

La science opére avec des notions ouvertes qui permettent une marche
continue vers une vérité toujours plus pure.

Science et théologie apparaissent — c’est le parallélisme des deux possi-
bilités qu’elles ouvrent — comme deux théories sur I'expérience des choses,
pour autant qu’il s’agit d’une expérience extérieure. Car, dit-il, la religion
se fonde entre autres sur une expérience extérieure.

Mais il y a une expérience intérieure qui reste inaccessible a une méthode
du type physique, ce qui fait que le parallélisme ci-dessus n’est qu'une pre-
miére approximation. Néanmoins, cette approximation est un fait, et ce fait
peut servir a la réfutation du matérialisme.

Les explications de l'auteur (qui est théologien — un physicien de métier
s’exprimerait plus précisément sur les choses de la science) sur les données
de la physique moderne, sans étre toujours authentiques, sont meilleures que
dans bien des ouvrages de prétention comparable. Pour autant que 'ouvrage
veut étre critique, il faut lui appliquer une sévére « critique » en ce qu'il donne
une impression tendancieuse :

Presque l'ensemble des relations d’ordre scientifique qu’il contient est
composé de citations collées les unes aux autres par un contexte plus ou moins
clair. C’est un procédé assez fréquent chez les auteurs traitant de sujets dont
ils ne sont pas spécialistes, mais un procédé dangereux parce qu’impersonnel
et antipédagogique (suppression théorique de la responsabilité de I'auteur),
et parce qu’il est trés rare qu'on y gagne une vue d’ensemble véritable. En
réalité, la responsabilité de l'auteur y est aggravée, ici doublement; d’une
part ces innombrables citations, toujours tirées des mémes auteurs (peut-étre
insconsciemment, vraisemblablement par manque d’une connaissance suffisante
surtout en d’autres langues que l'allemand, de la littérature compétente sur le
sujet des relations de la science avec une pensée universelle) donnent mani-
festement l'impression d’étre collectionnées de fagon a servir les affirmations



66 BIBLIOGRAPHIE

de la théologie catholique ; d’autre part elles donnent & I'ouvrage l'air plus
savant qu’il n’est.

Enfin, le mode d’exposition choisi par l'auteur rend la lecture pénible
parce que le texte est confus. Cet ouvrage, issu certainement d’une belle in-
tention, n’offre pas la satisfaction intellectuelle que I'on aimerait en tirer.

ANDRE MERCIER.

PIERRE JACCARD : La dignité du travail. Lausanne, Editions de la
revue Economie, 1951, 112 p., avec illustrations et hors-texte, —
Travail et salaire d apres la morale chrétienne. Centre protestant
d’études. Geneve, Editions Labor et Fides, 1951, 52 pages.

Depuis plusieurs années, M. Pierre Jaccard a pris pour théme de ses
réflexions et de ses recherches le probléme du travail, de son sens et de son
but, ou plus exactement I'examen de la condition du travailleur et des normes
qui doivent la régir pour que soient sauvegardés les droits et la dignité de
I’homme qui travaille. Car M. Jaccard est trop averti et trop nourri de la
pensée biblique pour ne pas savoir que la question de I’homme domine le
probléme du travail. Ces préoccupations s’expriment dans les deux travaux
dont nous venons de transcrire les titres et dans plusieurs articles qui les ont
précédés ou suivis, entre autres dans deux études tres fouillées et neuves:
« Note sur la psychologie du travail » et « Choix du métier et destin de I’homme »,
parues toutes deux dans la Revue économique et sociale, en 1951 et 1952.

La dignité du travail est un exposé historique des idées sur le travail et
du sort fait, en conséquence, au travailleur, depuis l'antiquité jusqu’a nos
jours. Plus précisément, un double exposé, car le texte de M. Jaccard est
accompagné de photographies, judicieusement choisies, qui sont réellement
Iillustration de sa pensée. Notre auteur voit cette histoire dominée par I'anta-
gonisme entre la pensée biblique et I’humanisme antique en matiére de travail.
Selon I'Ecriture, le travail associe ’'homme a I'ceuvre de Dieu et assure aun
travailleur sa dignité. Cette conception, que le moyen 4ge n’a pas complétement
oubliée — les visages si humains de la crémiére, du boulanger et de la fileuse
sculptés sur les cathédrales de Berne et de Chartres et reproduits & la page 27
en font foi — a été remise en honneur par les réformateurs. Elle a été éclipsée
dans les temps modernes par la pensée antique, dont la Renaissance s’est faite
I’héritiére, et qui est caractérisée par le mépris du travail et surtout du travail-
leur, assimilé, selon les époques, a une machine ou a une marchandise. Les
« hommes-outils » que sont «l'ouvrier en fer » et « 'ouvrier en bois » des deux
hors-texte (p. 38-39) sont des images saisissantes et presque douloureuses de
cet « humanisme inhumain de la Renaissance ». La tiche qui s’impose aujour-
d’hui est de rendre au labeur de I'homme sa valeur humaine et sa dignité de
« service de Dieu et des hommes ».

Cette conclusion, M. Jaccard la développe et la précise dans Travail et
salaive d’aprés la wmorvale chrétienne. L'Evangile réclame que la vie matérielle
soit assurée a tous les hommes par la sécurité de I’emploi, que la condition
de tous les travailleurs soit rendue supportable, et que le travailleur regoive,
de droit, un salaire juste, c’est-a-dire un salaire qui le fasse vivre, lui et les
siens. Dans ce dernier chapitre en particulier, M. Jaccard montre que I'Evangile



BIBLIOGRAPHIE 67

va trés loin dans ses exigences de respect de ’homme et de réelle justice pour
tous.

On ne peut que louer notre auteur de la clarté et de la vie qui anime ses
exposés, et de la justesse et du courage de ses conclusions. Une question,
cependant, vient & l'esprit du lecteur. Comme le dit M. Jaccard, «il n'y a eu
dans 'histoire que de rares et bréves périodes ou le christianisme a vraiment
inspiré la vie économique » (Tvavail et salaive, p. 19). Sommes-nous dans une
de ces périodes ? Il serait téméraire de l'affirmer. Alors, quelle peut étre I'effi-
cacité de la solution, méme juste, proposée par la morale chrétienne, si les
maitre de l'économie ne tiennent ni les paraboles évangéliques ni saint Paul
pour des autorités considérables et contraignantes ? Mais la grande tache de
I’Eglise est justement de montrer la voie juste, sans craindre, au contraire,
de ne pas se «conformer au siécle présent». C'est précisément ce que fait
M. Jaccard en mettant en pleine lumiére la notion chrétienne de I’homme et du
travail. Jamais encore ces questions n’avaient été exposées chez nous avec
cette clarté et cette autorité. On doit souhaiter aux beaux travaux de M. Jaccard
la plus large diffusion.

PuiLirpe-H. MENOUD.

JacQUEs MARITAIN : Man and the State. Chicago, The University
of Chicago Press, 1951, 219 pages.

Devant les attaques des systémes totalitaires, 1'Université de Chicago
comprend la nécessité d’une philosophie de la démocratie fondée sur des prin-
cipes rationnels. Le présent volume est le premier d’'une série publiée dans
le but de promouvoir et de faire connaitre cette philosophie.

Dans le premier chapitre, 'auteur donne une série de définitions extréme-
ment précieuses et difficiles & trouver des notions de communauté — société —
nation — corps politiqgue — Etat — peuple. Le chapitre z critique I'emploi
du mot souverain quand il s’agit du pouvoir politique et montre comment
ce mot a servi & appuyer la doctrine du droit divin des rois, puis a été appliqué
par Jean-Jacques au peuple, d’'une maniére tout aussi abusive. Le chapitre 3
est une synthése de la pensée de M. Maritain sur le probléme des moyens de
la vie politique. Le chapitre 4 étudie les droits de ’homme et la loi naturelle
avec son double élément ontologique et gnoséologique. Le chapitre 5 établit
la «charte démocratique», qui suppose une «foi séculitre démocratique ».
11 traite des « hérétiques politiques », de I’éducation démocratique, de I'origine
du pouvoir, des minorités prophétiques de choc en démocratie (et de leur cari-
cature), de leur nécessité et de leur danger. Ce chapitre est magnifique, tous
ces problémes sont traités d’une maniére renouvelée. Au chapitre 6 sont ana-
lysés les rapports de I’Eglise et de I’Etat, la liberté de 1'Eglise, le principe de
la supériorité de I'Eglise et le probléme de la coopération entre 1'Eglise et
I'Etat. Ce dernier probléme est examiné en fonction de 'état actuel du monde,
tel qu’il se présente dans les régions politiquement les plus avancées (France
et U. S. A. par exemple). Le dernier chapitre étudie le probléme d’un gouverne-
ment mondial, qui semble le seul moyen d’assurer la paix, mais qui pose des
difficultés formidables dont la solution est proposée avec une extraordinaire
hauteur de vue.

EMiLiE Zum BRUNN.



68 BIBLIOGRAPHIE

ADOLPHE FERRIERE : L’essentiel. Introduction au symbolisme univer-
sel des religions dans ses rapports avec la philosophie de I'un et du
multiple. Lausanne, Held, 1952, 260 p.

M. Adolphe Ferriére n’est pas seulement le pédagogue de 1'Ecole active,
le sociologue de la Lo? du progrés ; initié jadis a la philosophie par J.-J. Gourd,
les problémes philosophiques n’ont cessé de le préoccuper : & preuve Libération
de I homme, Le mystérve cosmique ou l'article paru ici méme en 1943 : Symbolisme,
raison et totalité.

L’essentiel : introduction au symbolisme wuniversel des veligions dans ses
rapports avec la philosophie de I'un ef du multiple a pour dessein de relier 1'essentiel
et Yactuel, de dégager «ce qu’il ¥ a d’essentiel dans les religions du passé »
pour lui rendre sa valeur a la fois actuelle et éternelle. Cette épuration s’accom-
pagne d’un effort pour comprendre le « symbolisme universel des religions» ;
sociologues et psychologues généticiens ont montré, en effet, la signification
convergente des symboles, leur puissance expressive comme interprétes du
spirituel. L'unité sous-jacente des religions en apparait mieux, comme aussi
leur aptitude & travailler aujourd’hui & I'union des dmes.

Au monde actuel, dispersé, violent, anarchique, M. Ferriére rappelle que
la multiplicité n’a de sens que dans son rapport a 'unité, a I'un. Il appartient
a la philosophie de remettre en lumiére le « supra-spatio-temporel », I'universel,
1’éternel, sans lequel il n’y a plus d’humanité, de communauté humaine possible.

Retour a Platon et & Plotin ? Oui et non. Oui, quant a la visée, non quant
a la maniére. La psychologie, si familiére & M. Ferriére, a tourné ses regards
vers ce qu’il faut bien appeler 'inconscient, vers les processus de projection
et de réification ; elle en a reconnu l'ambivalence. Seule est légitime la réifi-
cation qui porte sur des dynamismes, a la condition de « ne pas anthropomor-
phiser indiment ces concepts qui nous dépassent, et de ne pas exclure d’autres
appellations... »

L’unité psychologique des religions historiques est indubitable, quoi qu’en
disent des orthodoxies rivales ; mais elle ne méne pas nécessairement au scepti-
cisme. L’élément propre de la religion est le mystére, comme 1'ont reconnu les
mystiques nourris dans des traditions différentes.

Dieu est 'Un. Mais il est saisi différemment selon les niveaux de l'intelli-
gence et de l'affectivité, selon les types psychologiques individuels. M. Ferriére,
que le probléme des niveaux psychiques et des types préoccupedepuislongtemps,
a résumé ses vues dans un tableau synoptique ; les douze types fondamentaux
qu’il y distingue représentent chacun, dans la perspective d’une vie d’homme,
une des étapes normales de cette vie.

M. Ferriére vise, on le voit, a grouper tous ceux qui finalement poursuivent
le méme but, en vue de mieux fournir au monde actuel ce « supplément d’ame »,
contre-poids d'une technique qui a multiplié sa puissance. Le but, c’est 'union
sans contrainte des ames, par des moyens psychologiques mieux adaptés,
et une fois dépistées les oppositions factices.

Il n’est pas étonnant que L’essentiel nous place au carrefour des problémes
et des disciplines philosophiques, comme aussi des taches pratiques d’aujour-
d’hui. De 14, la richesse du livre et I'effort qu’il demande de son lecteur. Mais
en un temps ol l'unité dans l'uniformité risque d’étre imposée violemment
par un doctrinarisme fanatique, il importe de méditer et de vivre la véritable
unité spirituelle et d’en voir clairement les conditions théoriques et pratiques.
L’ouvrage de M. Ferriére, si attentif a la diversité dans l'unité, est propre a
nous y aider. MARCEL REYMOND.



BIBLIOGRAPHIE 69

F. ToMLIN : Les grands philosophes de I'Occident. Paris, Payot, 1951,
274 p. Traduit de ’'anglais par Héléne Jung.

Ces seize monographies, consacrées aux principaux philosophes occidentaux,
de Socrate a Bergson, se lisent agréablement. Peut-étre éveilleront-elles chez
le profane le désir d’une nourriture plus substantielle. Nous ne voyons toutefois
en elles qu’indigence de jugement et banalité de pensée. Les problemes se
dégagent avec peine et comme avec ennui de longs développements biogra-
phiques. Non, vraiment, la traduction francaise d'un tel ouvrage ne s’'imposait
pas. Objectera-t-on que ces défauts sont liés aux lois du genre ? Mais la vulga-
risation, méme rapide, a produit d’excellentes choses. Nous n’en voulons pour
exemples que deux petits volumes riches de sens: Les grandes philosophies,
de Pierre Ducassé (Collection Que sais-je 2, n° 47) et Tableau de la philosophie
frangaise, de Jean Wahl (Paris, 1946), ou les problémes s’enchainent, vivent
et vibrent par eux-mémes et surtout ne sont pas honteux d’étre ce qu’ils sont.

RENE SCHAERER.

MARCEL DEscHOUX : Initiation a la philosophie. Paris, Presses Uni-
versitaires de France, 1951, 142 Pp.

L’initiation a la philosophie est la chose la plus délicate au monde. Il est
en effet relativement facile d’étre philosophe, tant il est vrai que tout le monde
T'est peu ou prou ! Mais dire ce qui constitue le philosophe comme tel est beau-
coup plus ardu. Ol commence et ol finit Ia philosophie ? Suffit-il, pour devenir
philosophe, de lire Kant, Aristote ou Bergson ? Suffit-il de remuer en sa téte
les problémes abstraits de I’Etre et du Non-Etre ? Faut-il enfin adopter une
attitude face & la vie qui soit spécifique ?

M. Deschoux ne croit pas que l'histoire de la philosophie soit le meilleur
moyen d’accéder a la sagesse. Il préconise bien davantage une ascése intérieure.
Homme de réflexion, il veut amener autrui a réfléchir. A méditer, comme il
dit aprés Descartes. Et son livre n’est rien d’autre qu'une réédition des Médi-
tations cartésiennes. Seulement, quand nous lisons les Méditations de Descartes,
c’est ce philosophe qui nous intéresse. Et quand nous lisons les Méditations de
M. Deschoux, c’est la philosophie que nous devrions trouver, et non sa philoso-
phie.

M. Deschoux est-il parvenu a initier a la philosophie sans passer par sa
propre philosophie ? Nous ne le croyons pas, et lui non plus, du reste. 1l sait,
aprés Kant, que I'objectivité en philosophie est toujours une subjectivité.
Mais il reste que la philosophie de M. Deschoux a le grave inconvénient d’étre
extrémement floue en méme temps que trés large et englobante. Qu'on en
juge : le philosophe, dit-il, n’est pas détaché par rapport a son objet comme
Iest le savant face a la nature ou l'artiste face a son ceuvre. Il est tout entier
engagé. Certes son engagement dans le réel a pour contrepartie un dégage-
ment de I'irréel, un refus des divertissements de ce monde, un éloignement de
Tanimalité. La dimension philosophique est précisément cette ligne vectorielle
qui va de I'animal a la Valeur, c’est-a-dire a I’Esprit et 4 la Liberté. Suiver



70 BIBLIOGRAPHIE

cette voie ascendante, c’est se dépasser continuellement soi-méme et répondre
ainsi & la vocation philosophique elle-méme.

Seul le matérialisme, croyons-nous, pourrait refuser un tel programme,
et encore cela n’est pas stir. La philosophie serait-elle donc la commune mesure
des antagonismes ? Serait-elle ce résidu « objectif » obtenu par la minimisation
des oppositions subjectives ? Si M. Deschoux avait articulé plus nettement
sa propre position, il aurait senti aussitot s’élever le conflit entre la philosophie
et sa philosophie, et cette derniére, mise en relief, aurait certainement mieux
servi cette premiére.

Nous ne devons cependant pas oublier que M. Deschoux a une intention
utilitaire ; il lui suffit de faire réfléchir. Le choix des textes qui illustrent ses
méditations, les références bibliographiques, toujours précises et limitées,
sont la garantie de la valeur indiscutable de son Initiation.

J.-CLauDE PIGUET.

J. ViaLatoux : L'intention philosophique. Paris, Presses Universi-
taires de France, 1952, 80 p. Collection « Initiation philoso-
phique » n° 1.

L’auteur a un talent pédagogique proprement extraordinaire ; les finesses
de I'analyse réflexive deviennent limpides sous sa plume ; I'idée si controversée
de sagesse s’éclaire; le moi, le je, le sujet s’articulent en toute distinction.

D’ou vient le malaise ? De toutes petites choses : de bréves allusions, d’abord,
a des philosophies contemporaines grandes ennemies du thomisme: un appel
répété a la Raison et a I'Unité; une certaine condescendance bienveillante
envers des penseurs trés indépendants (Nietszche). Et puis, quand on cherche
la grande armature de cette Initiation a la sagesse, on découvre que le thomisme
est celle qui rend le mieux compte de tous ces détails. On est ainsi amené pas
a pas a saint Thomas, mais, il faut le dire, & un saint Thomas riche de tout
I'apport de certains philosophes contemporains, a un saint Thomas ouvert et
accueillant.

Le malaise tient donc & ce que 1'on est amené 13 o1 I'on aurait voulu savoir
deés le début qu’on irait, et le savoir autrement qu’en lisant le titre de M. Via-
latoux, professeur aux Facultés catholiques de Lyon.

Mais il faut dire et répéter que, sitét qu’'on le sait, le livre de M. Vialatoux
s’éclaire, prend tout son sens, et que ses qualités ressortent admirablement :
concision, fermeté, précision et, 6 surtout! clarté. Le malaise dissipé, sa cause
mise en lumiére, il y a énormément a tirer de ce petit ouvrage.

J.-CLAUDE PIGUET.

RAYMOND RUYER : Philosophie de la Valewr. Paris, A. Colin, 1952,
216 p. Collection A. Colin, Section de Philosophie, n° 277.

Pour se conformer sans doute aux exigences d’'une collection d’ouvrages
de mise au point et de vulgarisation, ce livre a extérieurement les caractéres
d’un exposé didactique auquel les lecteurs de M. Ruyer ne sont pas habitués.
Mais, sous le titre Description de la valewr, réservé a la premiére partie de son
volume, M. Ruyer ramasse en une centaine de pages trés denses les éléments



BIBLIOGRAPHIE 71

d'une philosophie originale de la valeur, déja esquissée dans un ouvrage
antérieur I.

La valeur a le caractére d’une essence . « (...) que les valeurs soient ou
non liées, pour leur réalisation, aux étres vivants, elles n’existent pas a la
maniére des étres actuels, dont on peut dater l'origine et la fin. Elles sont plutét
en dehors du temps, a la maniere des essences (...) qui se réalisent dans le
temps quand leurs conditions d’apparition sont remplies» (p. 13). La valeur
est d’autre part toujours normative, « c’est-a-dire demande réalisation » (p. 18) ;
cette réalisation effectuée, I’objet ou I’étre qui incarne la valeur a une forme :
¢ (...) il est impossible, ou fort difficile, de concevoir une valeur se réalisant
en dehors de toute forme. Inversement, ce qui parait constituer la valeur des
choses ou des étres, c’est leur forme» (p. 26). Mais la valeur transcendante
ne se réalise pas en forme d'une fagon nécessaire, par son seul caractere de
norme : pour cela, il faut encore un agent réalisateur visant la valeur et pouvant
en méme temps prendre le caractére de cause naturelle. A cet agent, la valeur
apparait comme force : « (...) le sujet qui est en train de travailler a la réalisation
d’une valeur idéale entrevue éprouve cette action comme accompagnée d’une
tension dynamique » (p. 45).

Apres la description de la valeur comme essence et comme forme, il nous
faut prendre en considération ’agent lui-méme, qui ne peut étre défini comme
une « substance qui aurait une existence préalable & son activité, et séparée »
(p. 60), mais uniquement comme sujet d’une activité évaluante ou actualisante.
Cette activité axiologique posséde son unité propre, « elle peut avoir des phases
distinctes, ou comporter des actes secondaires, mais ils sont toujours rattachés
thématiquement au « sens » général (...) de I'activité (...). C’est pour cela qu’elle
constitue des formes douées aussi d’unité » (p. 63). Cette unité implique elle-
méme subjectivité, « c’est-a-dire auto-présence de la forme et de l'action a
elle-méme » (p. 65). D’autre part, comme l'activité axiologique vise une valeur
«plus ou moins précisée en but idéal» (p. 65), elle est toujours finaliste. En
méme temps, elle est libre, non pas en tant que liberté-spontanéité pure qui
créerait la valeur, mais en tant qu’elle « va vers un but situé en avant», et
n’est pas « 'effet de causes qui la poussent » (p. 66). Enfin, 'activité axiologique
est épigénétique et tnventive : « Elle invente, non pas la valeur, mais les moyens
de réalisation de cette valeur idéale, étant bien entendu qu'un idéal précis,
par opposition a un idéal trés général, est lui-méme une premiére réalisation
de valeur, et peut étre lui-méme inventé» (p. 66).

Quant aux problémes posés par l'existence de valeurs diverses, contentons-
nous de relever que M. Ruyer insiste vivement sur le caractére spécifique de
chacune, et nous met en garde contre les tentatives de réduction des valeurs
a I'une seule d’entre elles; les essais de classification et de hiérarchisation
doivent eux-mémes étre menés avec une grande prudence. Mais si, & notre
niveau, l'irréductibilité et méme le conflit semblent définitifs, M. Ruyer ne
défend pas un pluralisme absolu a la mani¢re de Dupréel. Bien au contraire,
c’est vers la thése de la conciliation ultime des valeurs qu’il penche : « Il est
(...) remarquable que les valeurs s'opposent d’autant plus qu’elles sont inter-
prétées d’une facon plus grossiére (...). En s’approfondissant, deux valeurs
incompatibles se rapprochent. Il est donc permis de penser qu’en prolongeant
les lignes on aboutit & un point de convergence» (p. 93).

1 Le monde des valewrs, Aubier, 1948.



72 BIBLIOGRAFPHIE

On nous permettra d’étre plus bref sur la deuxiéme partie de 'ouvrage,
qui consiste en un excellent exposé systématique des théories de la valeur.
Partant du schéma impliqué selon lui par toute valeur: agent — domaine
d’incarnation (forme) — idéal, M. Ruyer classe ces théories en trois grandes
catégories : théories naturalistes qui cherchent a « réduire la valeur a des formes
et a des faits, matériels ou psychologiques » (p. 123), par exemple le matéria-
lisme antique, l'utilitarisme, le freudisme, le marxisme ; théories de I’agent,
qui définissent la valeur a partir de l'agent (Nietzsche, Kant, Brunschvicg,
Dupréel, les existentialistes), cet agent pouvant étre soit un sujet psychologique
concret, soit une source d’activité transcendante aux états psychologiques ;
théories 7éalistes, pour lesquelles «les valeurs sont au-dela des faits naturels
comme au-dela des agents, a qui elles imposent des normes» (p. 189g), par
exemple Platon, le néo-réalisme anglais, la phénoménologie, Scheler, Hartmann.
Quant a la théorie de M. Ruyer, si elle est & rapprocher avant tout des théories
réalistes, elle s’en distingue cependant parce que, au lieu de ne tenir compte
que de l'essence, elle se défend d’isoler I'un des éléments du probléme — agent,
forme, idéal — au détriment des autres, mais les unit tous trois en une synthése
indissociable : «Isolés, ils perdent tout sens. Aucun ne précede les autres;
ils sont donnés ensemble ou pas du tout» (p. 203). Dans sa totalité, le phéno-
mene-valeur est donc rapport actif de 'agent a 1'éternel, activité a la fois
participante a l'éternel et créatrice de l'actuel.

Notre analyse sommaire ne nous permet malheureusement pas de montrer
comment, loin de constituer une piéce a part dans la pensée de M. Ruyer,
sa théorie de la valeur se rattache étroitement a la métaphysique grandiose
qui se dégage peu a peu des articles et ouvrages qu’il ne cesse de publier depuis
quelques années. Nous lui sommes reconnaissant en tout cas de nous faciliter,
par ce précieux petit livre, I'accés a ses ceuvres maitresses?, qui sont bien
parmi les plus enrichissantes que nous présente la réflexion philosophique

contemporaine. ANDRE VOELRE

Collége philosophique : Ordre, Désordre, Lumiére. Paris, Vrin, 1952,
217 P.

Introduites par M. Jean Wahl, les onze études qui composent ce recueil
nous apparaissent, pour la plupart, d’un intérét et d’'une importance considé-
rables. Nous ne pouvons qu’indiquer ici le théme majeur qui soutient chacune
d’elles. Sous le titre : Phénoménologie et dialectique, A. de Waelhens étudie d’une
maniere pénétrante et nuancée les rapports de la dialectique hégélienne et de
la philosophie husserlienne. Il constate que l'antinomie des deux positions
n’empéche pas la phénoménologie d’étre « nécessairement dialectique », en un
sens qui n’est pas le sens hégélien. Dans cette perspective nouvelle, le savoir
humain ne saurait former, a un moment donné, comme chez Hegel, un systéme
total ni I'histoire se fermer sur elle-méme. Non que la phénoménologie rejette
la notion de systéme, mais elle pose tout systéme comme contingent, I’homme
ne se dévoilant dans I'histoire que par les dévoilements qu’il choisit lui-méme
d’opérer. Dés lors, I'idée hégélienne d’'une fin de I'histoire devient inintelligible
et se détruit elle-méme. — Aimé Patri précise la Signification philosophique
du Behaviovisme qu’il juge incompatible avec le dualisme aristotélicien ou

1 Eléments de psycho-biologie, PUF, 1946. — Néo-Finalisme, PUF, 1952.



BIBLIOGRAPHIE 73

cartésien, mais favorable a 'immatérialisme aussi bien qu'au matérialisme. —
Dans un second article : Sur la logique de la pensée mythique, le méme auteur
développe des idées riches et originales sur la logique de 1’équivoque propre
aux mythes, logique o le principe de la complémentarité des termes remplace
celui de la contradiction, ol l'identité se trouve évincée par I'analogie. Jean
Bayet consacre a la Vie de l'architecture des pages documentées. Raymond
Ruyer nous livre ses perplexités de savant et de penseur sur Les phénomenes
métapsychiques et la biologie : i1 y développe une thése audacieuse et nouvelle
sur 'analogie que présentent les postulats de la métapsychique avec ceux de
la biologie, le spiritisme se présentant comme une sorte de biologie a grande
échelle et la biologie comme une « micro-magie ». Est-ce & dire que les phéno-
menes métapsychiques puissent étre dorénavant intégrés a la science comme
ceux de la biologie ? Non, car « ils démolissent tout ». Si bien que, tout compte
fait, « il parait raisonnable de suspendre encore son jugement ». Avec l'autorité
et la lucidité que tous lui reconnaissent, Louis de Broglie étudie Le Temps
et ' Espace dans la physique quantique. Il conclut : « Les progrés de la physique
quantique nous aménent a penser que notre cadre de l'espace et du temps
n’est pas adéquat a la véritable description des réalités de 1'échelle microsco-
pique. » Est-ce a dire que le déterminisme inscrit, semble-t-il, dans ce cadre,
s'évanouisse ? Non, mais il change de sens et prend la valeur d’une « légalité »
concernant, non plus les phénoménes eux-mémes, mais des probabilités. Est-ce
a dire encore que le savant, désertant la position ¢ réaliste », devienne « idéa-
liste » ? Non. « Nous croyons que le physicien reste essentiellement réaliste en
ce qu’il admet I'existence, derriére les apparences constatées par nos sens, d’'une
réalité dont découlent ces apparences... mais ces réalités ne peuvent plus étre
considérées comme constamment localisées dans 'espace et le temps. » Le phy-
sicien demeure réaliste, mais n’est plus « chosiste ». — Dieu est lumiére, Cette
identité est affirmée d’une maniere si forte, si contraignante par le christianisme
qu’il parait contradictoire d’attribuer & Dieu quelque chose qui soit ténébre.
L’étude de V. Lossky : « Ténébre » et « Lumiére » dans la connaissance de Dieu,
nous apprend que, dés '’Exode et les Psaumes, puis chez plusieurs Péres, la
ténébre peut désigner, non seulement l'absence, mais encore la présence de
Dieu. Ainsi se constitue une 4 terminologie nocturne » qui tend a exprimer
la transcendance inconnaissable de Dieu, chez Grégoire de Nysse et le pseudo-
Denys particuli¢rement. Mais dés le XIVe siécle, les conciles ayant défini le
dogme de la gréce, la théologie de la ténébre fera place & une théologie de la
lumiére incréée. Sous le titre Giordano Bruno, philosophe et poéte, P.-H. Michel
situe dans son milieu historique et analyse dans sa teneur symbolique un
poéme difficile de Bruno, les Fureurs hévoiques, décrivant 'ascension délirante
de I'ame vers I'Unité, célébrant I'effort de '’homme qui se hausse a Dieu, par
la vertu d’'une « fureur » ou1 'on doit reconnaitre la métaphysique elle-méme.
Le «héros» vrai, selon Bruno, c’est le métaphysicien. — Le style baroque n’a
cessé de préoccuper les esprits depuis que les Francais, il y a une quinzaine
d’années, ont admis le nom et la chose . R. Lebégue, dans une étude sur le
Thédtre baroque en France, définit 1'origine de ce style et en signale les appli-
cations concrétes chez plusieurs dramaturges, en particulier Rotrou et Corneille.
Caractérisé comme un « élan émotif et passionnel poussé a l'extréme », con-
duisant 4 la recherche du rare et du nouveau, puis a la démesure, le genre baroque

1 Le Petit Larousse de 1914 définit encore baroque par ces deux seuls
termes : irvégulier, bizarve.



74 BIBLIOGRAPHIE

s’est maintenu vivant au théitre jusqu'en 1640 environ. Pourquoi n’a-t-il
pas donné d’ceuvres comparables & celles du style classique ? Parce que les
circonstances favorisaient un travail hatif et que les dramaturges baroques sacri-
fierent a la complication de I'intrigue I'étude approfondie de I’Ame humaine. —
Un paradoxe est au centre de la pensée de Pascal, qui postule, d’'une part.
«le respect de l'irréductible individualité», d’autre part l'impérieux besoin
d'une méthode universelle. Dans les pages qu’il consacre & la Conception pasca-
lienne de Uordrve, J. Prigent montre comment, par la théorie des trois ordres,
lauteur des Pensées s’efforca de surmonter la difficulté : 'ordre de la charité,
seul pleinement réel, éclaire de sa lumiére les deux ordres inférieurs, celui des
esprits et celui des corps. Chaque réalité trouve ainsi sa place dans une structure
hiérarchique qui respecte a la fois l'unité de la connaissance scientifique et
lirréductibilité des plans postulée par la considération des faits. Jeanne Hersch,
enfin, aborde de front, comme on pouvait s’y attendre, un probléeme fondamental,
celui de la Transcendance du particulier. Qu’est-ce que cet &tre particulier,
qui est I'unique objet de notre expérience et qui n’est pas I'objet de la science ?
Radicalement inconcevable et inépuisable, en d’autres termes transcendant,
ce particulier, ce « quant-a-soi» implique a la fois 'unicité et la généralité :
telles les monades de Leibniz et les idées de Platon (concernant ces derniéres,
Ml!le Hersch réagit avec raison contre l'erreur qui voit en elles des sortes de
schémes universels : « Les Idées ne sont pas des notions générales, mais des
Particuliers purs » : elles constituent une « ontologie des qualités »). Les plus
hautes activités humaines, celles de 'amour et de 1’amitié, de la création
artistique et de la foi religieuse, consistent donc, non a dépasser le particulier,
mais & le saisir dans sa richesse inexhaustible, au sein méme de I'immanence,
comme symbole de la transcendance.

Une gerbe de suggestions, parfois audacieuses et presque toujours originales,
tel est le sens de ce livre attachant par sa richesse et sa diversité.

RENE SCHAERER.

J. LAcroIX : Les sentiments et la vie morale. Paris, Presses Universi-
taires de France, 1952, 80 p. Collection « Initiation philoso-
phique » no 2.

On sait que M. Jean Lacroix a succédé a Louis Lavelle pour tenir le fameux
« feuilleton » philosophique du Monde. M. Lacroix a eu l'’heureuse idée de
reprendre quelques-uns de ces textes — voués sans cela a la précarité du
journal — et de les publier sous la forme d’une « Initiation a la morale ». Ses
analyses des divers sentiments moraux est faite avec la plus grande finesse,
encore que l'aspect systématique soit nécessairement sacrifié. C’est dire qu’il
est difficile de résumer ces pages, ol transparait cependant une ligne continue,
celle d’'un « personnalisme » bien compris. Relevons d’excellentes lignes sur le
temps et 'éternité, inspirées de Lavelle. « L’homme ne vit ni dans un temps
totalement discontinu ni dans 1’éternité pure, mais dans un présent qui s’efforce
de condenser en lui toute la durée» (p. 70). Sans le temps, nous serions Dieu,
mais sans 'éternité, nous ne serions pas.

L’analyse de la sincérité est également heureuse : accord entre nous et notre
étre, a-t-on dit. Mais c’est supposer notre étre accompli, ce qui ne serait le cas
que si nous vivions un ¢ instant » ; le temps confére a notre étre le caractére du
« se faisant », et la sincérité est 1'accord avec notre action. Nous devons étre

totalement nous-méme, quoi que nous fassions. J.-CLAUDE PIGUET



BIBLIOGRAPHIE 75

Les Etudes bergsoniennes, vol. I11. Paris, Albin Michel, 1952, 222 p.

L’Association des amis d’Henri Bergson a consacré ses soins a publier dés
1948 des travaux sur la pensée bergsonienne. Tandis que le premier volume
étudie plus spécialement Bergson et Proust (Floris Delattre), Maine de Biran
et Bergson (Henri Gouhier), le second volume donne la traduction frangaise
(par M. et R. Mossé-Bastide) du Quid Avristoteles de loco senserit, thése latine
dans laquelle Bergson analyse la notion de lieu chez Aristote, puis Emile Bréhier,
parlant des Images plotiniennes, images bergsoniennes, en marque le rdle dans
ces deux pensées, parentes & tant d’égards; enfin un article de Mme Delhomme
étudie « Durée et vie dans la philosophie de Bergson ».

Le présent volume porte sur l'aspect moral et sociologique de I'ceuvre
bergsonienne ; il contient, en effet, les quatre conférences suivantes et les
discussions qu’elles ont provoquées : Raymond Polin : Henvi Bergson et le mal,
Pierre Andreu : Bergson et Sovel; Lydie Adolphe: Bergson et Iélan vital;
Henry Mavit : Bergson et lexistence cvéatvice.

Comme le reléve M. Polin, Bergson n’a explicitement consacré que trois
pages au probléme du mal. Peut-on cependant retrouver sa position a 1'égard
de ce probléme ? M. Polin le croit et s’applique & la retrouver.

Bergson « s’attache a ruiner les divers types d’argumentation qui pourraient
permettre de présenter le mal comme une simple valeur négative...» (p. 1I)
et reconnait tout d’abord l'existence d’un mal cosmologique né du conflit
entre les divers regnes, puis entre les diverses especes vivantes, ensuite d’un
mal social (lutte entre les divers groupes), enfin, sur le plan psychologique :
conflit entre les différentes passions, principalement le désir d’obéissance et
celui de commander.

M. Polin (p. 27) affirme que, pour Bergson, ’homme est mauvais ; il s’appuie
sur la phrase des Deux sources . « C’est en notant ses propres faiblesses qu’on
arrive & plaindre ou & mépriser 'homme. » Mais si ’homme est capable de
noter celles-ci, ne doit-il pas posséder un critére du bien lui servant de norme
pour les juger ? Et ne débouche-t-on pas alors sur le probléme de la transcen-
dance d’un Dieu personnel qui pose cette norme ?

M. Andreu cherche & voir dans quelle mesure 1’économiste et ingénieur
G. Sorel fut bergsonien et quels ont été ses rapports avec l'auteur de L’ Evolution
créatvice. Sorel, enthousiaste des cours de Bergson, fut décu, pendant la guerre
de 1914-1918, par le « conformisme de guerre » (p. 61) de son ancien maitre,
trop germanophobe & ses yeux; ce sentiment explique peut-étre que, dans
ses derni¢res années, Sorel s’inspire plus de Karl Marx et de William James
que de Bergson.

Mme Adolphe, dans son étude, compare l'emploi que Bergson fait des
images & celui d’un auteur dramatique, créant des personnages, et marque le
role de premier plan du personnage « effort » qui fait le pont entre les mondes
physique et psychique. De plus, Mme Adolphe rattache Bergson a la famille
d’auteurs pour qui I'dme est capable de matérialiser son désir (p. 119). La
derniére étude de M. Mavit rappelle que si la philosophie de Bergson est une
philosophie de l'effort, c’est qu’elle est une philosophie de la confiance ; il cite
a l'appui de sa thése les lignes suivantes : « Nous ne croyons pas a la fatalité
en histoire... » (p. 147).

Bergson nous empéche donc de « douter de la mission de 'homme... Il
fait voler la fleche qu’arrétait Zénon » (p. 148).



76 BIBLIOGRAPHIE

Mais pour que la fléche piit voler ne fallait-il pas qu’il y eiit une trajectoire
possible, par conséquent un idéal proposé a notre action ?

C’est pourquoi la conversion de Bergson au christianisme est I'aboutissement
normal de son rationalisme ; car il y a un rationalisme bergsonien, son intuition
sous-entend un long passé d’analyses exactes de mathématicien et de géométre
(ne pas oublier, dans I’étude qu’on fait de sa pensée, Durée ef Simulianéité)
et, dans sa recherche métaphysique, il garde l'exigence logique de qui a lon-
guement médité Aristote et Descartes (se rappeler les conseils qu'il donnait
3 ses éléves et que rapporte M. Gilbert Maire dans Bergson mon wmaitre,
recommandant chaudement la lecture du Discours de la Méthode).

D’autre part, ne conviendrait-il pas de souligner, plus que ne l'ont fait
les auteurs de ces études, 'influence de la guerre 14-18 sur la pensée bergsonienne ?
En 1913, il croyait & la possibilité d’un progrés moral continu (voir la pensée
inscrite dans l'album de son ami Benrubi et reproduite en premieére page du
volume collectif consacré a Bergson [Baconniére, 1941]). La guerre lui ouvre
alors les yeux sur les retours offensifs de la morale close contre la morale
ouverte en l'avenir de laquelle il ne cesse de croire, mais il sait désormais que,
vu limperfection humaine et 'évolution «en gerbe» et non rectiligne, il y
aura des moments d’arrét, voire de recul dans le progrés de I’humanité.

ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND.

CARLO SGANZINI : Ursprung wund Wairklichkeit. Beitrige zur Philo-
sophie, Psychologie und Pidagogik. Bern, Paul Haupt, 19571,
470 P.

Carlo Sganzini, I'une des fortes personnalités enseignantes qu’il m’ait été
donné de rencontrer, s’exprimait par ses cours davantage que par I'écrit. 11
projetait un grand ouvrage quand la maladie et la mort ont étouffé sa voix.
I1 n’était resté pour ses éléves directs qu’un souvenir inoubliable. L'un d’eux,
M. Hans Ryffel, vient de rassembler en un fort volume les écrits disponibles
de notre maitre commun, et d’en élargir ainsi I'influence.

Les articles reproduits dans le volume Ursprung und Wivklichkeit, sauf
quatre, ne sont pas des inédits : ils étaient dispersés dans des revues, ou des
publications isolées difficiles a se procurer. Leur réunion a elle seule 1égitimait
une publication. Ils sont répartis en cinq sections principales, pourvues chacune
d’une introduction et d’un rapide commentaire. La premiére section groupe
quatre articles fondant «l’idée de la philosophie comme théorie des structures
fondamentales » ; la seconde est consacrée aux lignes maitresses de la théorie
des structures fondamentales; la troisiéme réunit les écrits psychologiques
(dont ressortent le bilan scientifique que Sganzini établissait en 1938 sous le
titre « Wo steht heute die Psychologie als Wissenschaft ? », et le plus remar-
quable de ses textes élaborés, « Was heisst denken ? ») ; la quatriéme comprend
les textes concernant la philosophie de I’'éducation, et la cinquiéme reprend
trois études historiques sur Gentile, Pestalozzi et Vico, dont le dernier surtout
est important pour la compréhension de Sganzini lui-méme.

Le caractére méme d’une collection de ce genre, ot se succeédent des écrits
qui n’avaient pas été concus pour étre réunis, implique un certain nombre
de répétitions et de recoupements. Mais comme ils sont tous marqués par la
méme intuition fondamentale, ils permettent d’en prendre mesure sous un
angle chaque fois différent, et loin de disperser le lecteur, ils le reconduisent,



BIBLIOGRAPHIE a7

au contraire, avec plus de force vers elle. Une longue introduction générale,
de Ryffel, facilite au reste la vue d’ensemble.

11 faut partir de la psychologie pour comprendre les notions dont Sganzini
constituera son langage philosophique. La notion la plus fondamentale ici est
celle de « Verhalten », conduite, comportement. Dans toutes ses formes, le
comportement est un processus de réalisation, par lequel un élément potentiel
— une anticipation — est effectivement inscrite dans la #éalité. Pour Sganzini,
I'anticipation et la réalité sont polaires, c’est-a-dire en relation nécessaire
malgré leur réciproque irréductibilité. La premiére fonctionne, selon les niveaux,
comme perception, souvenir, norme, idée, idéal. La seconde correspond au
donné, et constitue l'obstacle (dans le sens catégoriel de R. Le Senne), la limi-
tation, l'actualité.

L’originalité de Sganzini consiste a transposer ces « moments » du compor-
tement de la psychologie, oll se trouve leur «lieu » naturel, a la philosophie,
en y enracinant la problématique philosophie elle-méme. 11 la voit essentielle-
ment dans les contradictions, les antinomies auxquelles s’achoppe tout systéme
historiquement attesté dés qu’il veut rendre compte de la pleine réalité en
fonction d’un principe seulement, et fait sienne ainsi la devise qui ouvre un
ouvrage de Jonas Cohn : « Simplicitas sigillex falsi. » Dans les esquisses histo-
riques dont ses cours étaient illustrés, il s’attachait & I'opposition Héraclite-
Parménide, a 1'opposition stoicisme-épicurisme, et la philosophie moderne,
pour lui, s’expliquait tout entiére en fonction du tableau des antinomies
kantiennes.

Mais, si, dans son effort de dépasser a son tour la contradiction, Sganzini
vient prendre place dans la plus haute tradition philosophique, s’il a toujours
eu le projet, comme Husserl, de fonder la philosophie comme science rigoureuse,
sa méthode pose un probleme dont il convient de dire un mot.

Elle est expressément réflexive (Communication au Congrés Descartes,
1937). Seulement, comme celle de Brunschvicg, elle ne part pas de l'expérience
du moi dont elle viserait & expliciter les structures. Elle part des produits de
T'esprit, et plus particulierement de la méditation constante de 1'histoire de
1a philosophie et des discussions portant sur le fondement des sciences. Partant
des contradictions et des antinomies que les systémes en quelque sorte solidi-
fient, elle lance un réseau d’hypothéses pour dépasser ces antinomies en les
proposant comme des aspects d’une méme structure fondamentale. Dans ce
sens, Sganzini cherche en dehors de la conscience le principe qui va expliquer
la conscience.

Ce décentrement forme probléme. Si la pensée de Sganzini n’a rien perdu
de son actualité pour le psychologue, je ne suis pas aussi sir qu’elle subsiste
intacte en philosophie sans l’élaboration d’une logique dialectique préalable,
ol serait posé et résolu le probléme de la conscience des contradictions et leur
nécessaire enracinement dans la conscience méme.

Ce probléme, on le voit, dépasse le cadre d’un compte rendu, et devra étre
repris dans la méditation de la logique de la philosophie dont la pensée contem-
poraine ressent toujours davantage le besoin. Quelle que soit la solution que
I’on donne au probléme que je viens d'évoquer, et sur lequel Sganzini me semble
manquer d’indications définitives, il faut remercier MM. Ryffel et Fankhauser
d’avoir restitué quelque chose de l'ceuvre trop peu connue de Sganzini, et
pourtant si riche, et de lui ouvrir ainsi un plus large public que celui de ses
éleves directs, qui retrouveront avec émotion dans ce volume la présence vivante

d’'un homme auquel ils restent attachés.
PuiLipPE MULLER.



78 BIBLIOGRAPHIE

ROBERT AMADOU : L’occultisme. Esquisse d'un monde vivant. Paris,
Julliard, 1950, 200 p. + 50 p. de bibliographie.

Livre important, unique méme, sur un sujet dont tout le monde parle,
mais sur lequel personne ne sait oll se renseigner. Il s’agit d’une systématique
de l'occultisme. Non pas de l'occultisme de M. Amadou. Ce dernier est phi-
losophe, et il a découvert une philosophie dans I’occultisme, dont il nous décrit
objectivement la structure logique.

On sait que le philosophe contemporain tient 4 s’engager. Or l'engage-
ment est le propre du philosophe occulte, qui renonce souvent a s’exprimer
comme pour mieux vivre sa philosophie. D’oll le caractére sibyllin des écrits
occultes. Il n'y a pas d’occultisme théorique ; ce dernier est une pratique —
dont M. Amadou dégage la charpente intellectuelle. « L’occultisme, dit-il,
est 'ensemble des doctrines et des pratiques fondées sur la théorie selon
laquelle tout objet appartient & un ensemble unique et posséde avec tout
autre élément de cet ensemble des rapports nécessaires, intentionnels et non
spatiaux » (p. 21).

La théorie des correspondances est en effet la pierre d’angle de I'occultisme.
Elle afirme I'unité du monde, les rapports entre les objets de ce monde pouvant
étre scientifiques ou occultes (et l'occultisme ne renie pas ainsi la science).
I1 y a ainsi deux maniéres de fabriquer de l'or: par des moyens chimiques
purs (et 'on aboutit souvent & des échecs), ou par des moyens occultes. Dans
ce dernier cas, I’équation personnelle du savant joue un role capital. Le résultat
obtenu ne sera pas nécessairement un résultat scientifique (de 1'or-métal) ;
il pourra étre un résultat occulte (c’est-a-dire que l'or sera créé 3 l'intérieur
de ’ame humaine, sous la forme d’'une « sagesse », d’une « lumiére », et qu’il y
correspondra peut-étre une transmutation objective). « Un homme, écrit
Paracelse, qui, en renongant a toute sensualité et en obéissant aveuglément
a la volonté de Dieu, est parvenu a participer a 'action qu’exercent les intelli-
gences célestes, posséde par cela méme la pierre philosophale. Jamais il ne
manque de rien ; toutes les créatures du ciel et toutes les forces de la terre
lui sont soumises » (cité p. 165). Il s’agit de métaphores, répliquera-t-on. C’est
oublier que l'on juge ces spéculations métaphoriques en fonction d’une vue
physico-chimique de la réalité, et que précisément l'occultisme conteste la
valeur absolue de cette vision, au nom de la tradition.

Ce livre est suggestif. Souvenons-nous de Comte et de son &4ge positif ;
songeons & l'avénement prévu de 1'dge des lumiéres ; pensons a la lutte de
Iesprit humain contre la superstition, pensons a son orgueil légitime face a ses
succés expérimentaux. Réfléchissons en un mot a tout ce que nous avons renié
au nom de la science. Ceci fait, lisons le livre de M. Amadou. Ce que nous
avons renié revét une valeur humaine nouvelle : les métaphores ne sont plus
métaphoriques, les symboles sont réalité, et les sauvages se mettent a avoir
raison.

M. Amadou a su nous permettre une expérience spirituelle enrichissante,
dans un livre suivi d’une grande bibliographie, et écrit d’une maniére rapide,
concise, incisive, passionnée et souverainement objective.

J.-CLaupE PIGUET.



BIBLIOGRAPHIE 79

C. ZUCKER : Psychologie de la superstition. Paris, Payot, 1952, 240 p.
Traduction de F. Vaudou.

L’auteur est psychiatre a4 la Faculté de médecine de Heidelberg ou il est
professeur. 1l se propose de jeter les fondements d’une phénoménologie de la
superstition. Entendons par 14 qu’il ne veut ni justifier ni attaquer 1'expérience
superstitieuse, mais la décrire aussi minutieusement que possible, pour l'isoler
d’autres expériences similaires. Il s’abstient volontairement d’hypothéses et
de théories, si bien que son livre dégoit par I’absence de conclusions générales ;
il stimule principalement la réflexion par les documents qu’il apporte, que
T'on voudrait néanmoins soumis a une ¢ critique des témoignages » parfois plus
rigoureuse.

On sait que, malgré le triomphe de la science rationnelle, le comportement
magique subsiste avec ses lois propres et sa déroutante «logique», & I'abri
de toute attaque rationnelle, en excluant méme « tout désir d’une explication
rationnelle » (p. 25). M. Zucker décrit ce comportement sous trois formes prin-
cipales : l'expérience magique proprement dite, vécue intensément et active-
ment a toutes les époques, vise a rendre favorables les rapports entre le monde
et nous. Dans l'expérience mystique sont rangées un peu arbitrairement les
tentatives pour supprimer le dualisme de I’homme et du monde, dans une
attitude non plus active, mais passive, «rituelle». Il y a enfin ce que l'on
appelle les « phénomeénes occultes» (pressentiments, réves prémonitoires,
apparition de spectres) ; quoique objets de la parapsychologie, ils présentent
un caractére superstitieux. I’ apparition des spectres est ramenée par ’auteur a
T'expérience des pressentiments et a celle des réves prémonitoires, dont elle
a le méme caractére phénoménologique, de « posséder», de «ravir» qui les
éprouve. Le contenu des apparitions (suaires et squelettes, chaines et cliquetis)
est emprunté au fond des « pré-images» de l'inconscient.

M. Zucker consacre pour terminer des pages heureuses au comportement
du «chanceux » et du « guignard », au rdle trés important du hasard, et aux
rapports de la superstition avec la religion et la psychiatrie.

(Euvre composite, dont I'unité ne ressort pas, cette Psychologie de la supers-
tition, trop délibérément descriptive, amasse sur un sujet passionnant des
faits qu’il faudrait non seulement classer, mais coordonner et rendre intelli-

gibles au nom de quelque idée directrice. J.-CLAUDE PIGUET.

Louis Jouvet : Temoignages sur le thédtre. Paris, Flammarion, col-
lection Esthétique, 1952, 250 Pp.

Louis Jouver : Ecoute, mon ami. Paris, Flammarion, 1952, 65 p.

Jouvet n’a pu, hélas, reviser ces textes, destinés a la collection Esthétique.
Comme il le dit lui-méme, « Ces idées ne sont que des « idées-sensations » qui
me sont toutes personnelles » ; aucun résumé n’en est donc possible. Cependant
il est extrémement important, pour I'esthéticien, d’entendre une voix qui ne
fut jamais dans la salle, mais toujours sur la scéne. Cette perspective de l'inter-
prete, trop négligée parfois, confere toute sa valeur a des fragments décousus,
tantdt un peu recherchés et vains, tantét infiniment suggestifs ou tout a fait

amusants. J.-CLAUDE PIGUET.



80 BIBLIOGRAPHIE

Guy DELFEL : L'esthétique de Stephane Mallarmé. Paris, Flammarion,
1951, 209 p. Préface d’Etienne Souriau. Bibliothéque d’esthétique.

De par son intention, ce livre appartient plus a la critique littéraire qu’a
la philosophie. Il s’agit toujours pour l'auteur d’expliquer Mallarmé, de com-
prendre son ceuvre. Mais il se trouve que Mallarmé est incompréhensible si
I'on ne se référe pas a son esthétique théorique. D’ot1 le niveau philosophique
et non plus littéraire seulement de I'enquéte de M. Delfel.

11 est clair que Mallarmé ne fut pas un grand théoricien, quoi qu’en pensent
certains fanatiques. Mais le point de vue propre de M. Delfel est celui d'un trés
beau théoricien.

Par conséquent son livre a une valeur double, instrument de travail pour
le critique littéraire, témoignage esthétique pour le philosophe.

M. Delfel est particuliérement sensible a I’opposition entre la conception
unitaive du beau et celle qui, plus souple, fait une large part au divers et &
I'individuel. 11 s’étonne de voir un Edgar Poe s’autoriser de I'a priori et du
rationnel pour livrer un poéme (Le corbeaw) destiné 4 étre « le » poéme résu-
mant tous les autres. Il hésite a suivre Mallarmé dans cette quéte presque
insensée du « Livre », unique, définitif, dont le contenu serait 1'Idée, « abstraite,
donc poétique ». Mais, sans trancher de la valeur de cette conception, il en
suit les applications chez Mallarmé, découvrant cette « divine transposition
qui va du fait a l'idéal», ol le temps devient éternité, le hasard, nécessité.
A cette méme théorie se rattache la thése mallarméenne de l'art unique, syn-
these de tous les arts, et cette apologie du mot, réalité la plus proche de I'intelli-
gible.

Répétons-le : ce n’est pas l'esthétique de Mallarmé qui est importante
(et M. Delfel note assez justement qu’elle a plutdét contribué & géner l'effort
créateur de Mallarmé). Le fait est simplement qu’elle existe, et qu'il faut tenter
de la découvrir sous le fatras d'un vocabulaire mallarméen hautement fan-
taisiste (aux yeux du philosophe). Si I'on veut cependant la comprendre, il
faut s’armer d’idées directrices trés fermes et trés informées. Et c’est 1a que
le talent de M. Delfel apparait. Il transcrit en quelque sorte Mallarmé en un
langage philosophiquement siir, il tente de ressaisir l'infentior mallarméenne.
Et il le fait avec une fermeté de jugement, une sérénité philosophique et une
stireté d’information proprement admirables. Peut-étre les puristes diront-
ils que Mallarmé est trahi a étre ainsi traduit en philosophie; mais qu’ils
n’oublient pas que c’est & cette condition seulement que la spéculation mallar-
méenne peut éveiller en nous un écho.

La Bibliothéque d’esthétique, dont nous suivons avec le plus grand intérét
les publications, a livré également un volume sur Marie Jaéll, Problémes d’esthé-
tique et de pédagogie musicales, ot Madame Héleéne Kiener trace la biographie
de cette pianiste et nous présente ses théories esthétiques, point assez contrélées
et rigoureuses pour retenir l'attention d’une maniére durable.

J.-CLAUDE PIGUET.

Imprimerie La Concorde, Lausanne. 55/3.53



	Comptes rendus

