
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 3 (1953)

Heft: 4

Artikel: Axiologie et théologie

Autor: Trouillard, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380602

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDE CRITIQUE

AXIOLOGIE ET THEOLOGIE

Si le christianisme apporte une nouvelle vision du monde et une
régénération de l'homme, il faut bien qu'il implique une métamorphose

et une nouvelle justification des valeurs. Il y a donc un
problème théologique des valeurs. C'est à lui que s'est appliqué
M. Gabriel-Philippe Widmer dans sa thèse : Les valeurs et leur
signification théologique '.

L'auteur écarte adroitement les présupposés qui dénatureraient
sa méditation. Il se garde d'affirmer que les valeurs viennent au
sujet toutes formées et qu'on puisse les détacher de l'acte d'évaluation.
Il ne croit pas davantage que l'esprit les invente arbitrairement ou
gratuitement en dehors de toute relation à une transcendance et à

une situation. L'esprit se pose comme une référence à un autre sous
une motion régulatrice. Il n'est rien hors de cet élan et de cet
affrontement. Il ne peut se définir ni se saisir que par ses objets, de même

que ces objets ne sont tels que par son acte objectivant. C'est justement

dans cette maîtrise d'une résistance par une exigence que
naissent les valeurs. Si tout esprit est un univers, tout sujet est en
même temps un ciel de valeurs.

Il faut donc se refuser l'espoir d'un système achevé qui envelopperait

faits, vérités et normes dans une objectivité sans fissure. Un
tel système expliquerait peut-être tout sauf l'acte qui lui donne
l'être, avec les partis-pris et les oppositions surmontées que suppose
ce genre de construction. La pensée qui croit s'absorber dans une
théorie oublie qu'elle est une action militante. Elle perd de vue sa
montée vers la rationalité à partir de ce qui n'est pas encore rationnel.
L'action suppose une dualité que le système fermé contredirait.

«... L'effort même pour faire une synthèse, écrit Mlle Pétrement,
suppose qu'on exclut quelque chose, qu'on lutte contre quelque
chose, de sorte que nous ne pouvons pas concevoir ni même vouloir,

1 Un volume in-8 de la Bibliothèque théologique ; préface de M. Arnold
Reymond. Neuchâtel, Delachaux et Niestlé, 1950, xix-i79p.

17



266 JEAN TROUILLARD

dans les conditions où nous sommes, une synthèse totale... L'unité
est nécessairement inachevée parce que l'action du sujet est inséparable

de la pensée. » z

Il n'y aura donc pas de valeurs indépendantes du jugement qui
les reconnaît. Mais, puisque le jugement n'est pas pure création,
puisqu'il est prise et mise en forme d'un donné qui se prête ou se

refuse, on pourrait dire que le sujet actualise les valeurs et que le
donné est une possibilité de revêtir tel ou tel ordre, une condition
plus ou moins déterminée de l'élaboration valorisante.

On ne mettra pas une distinction adéquate entre jugements
d'existence et jugements de valeur. Aucune affirmation en effet ne
pose une simple existence, mais toujours aussi une détermination
relative à une norme. Toute structuration implique une hiérarchisation,

met en jeu des rapports et donc suppose des évaluations 2. Mais
ces évaluations peuvent établir des degrés homogènes au point de

vue qui nous intéresse ici. Tels sont, par exemple, les jugements
mathématiques en qui les quantités négatives n'enferment aucune
appréciation péjorative. Aussi M. Arnold Reymond les appelle-t-il
« univalents ». D'autres évaluations, en revanche, répartissent leurs
objets selon deux manières d'être antithétiques dont l'une est
perfection, l'autre défaut. Ce sont les jugements « bivalents » de M.
Reymond : ils décident du bien et du mal, du beau et du laid, du vrai et
du faux.

Les valeurs sont des relations entre un donné, une pensée et des

normes. Il y aura donc autant de valeurs que de types de relation
permis ou suggérés par le donné. On peut évaluer une action humaine
selon des critères biologiques, économiques, esthétiques, éthiques,
religieux... Mais il est évident qu'une pensée en tant qu'acte ne
relève pas de l'évaluation mathématique et qu'un nombre ne peut
revêtir sans artifice des modalités éthico-religieuses, ainsi que le
voulaient les pythagoriciens.

Le progrès consiste justement à différencier de façon de plus en
plus précise les ordres de valeur et les conditions de leurs actualisations.

Dans les sociétés primitives, les lois sociologiques, morales,
religieuses et souvent les préceptes magiques sont confondus. Peu
à peu les domaines qui relèvent de critères distincts se dégagent les
uns des autres. De nouveaux cercles sociaux se forment pour régir
ces plans autonomes, ce qui favorise le libre jeu de la personne. Les

1 Simone Pétrement : Le dualisme dans l'histoire de la philosophie et des
religions. Paris, Gallimard, 1946, p. 86-89.

2 « Déterminer une quantité ou qualifier une conduite, c'est toujours une
évaluation, le terme de valeur présentant à la fois une signification métrique
et une signification normative. » Joseph Moreau : La construction de l'idéalisme

platonicien. Paris, Boivin, 1939, p. 310.



AXIOLOGIE ET THÉOLOGIE 267

exigences s'affinent, deviennent plus rigoureuses. L'esprit se fait
plus sensible à l'appel du donné pour intégrer chaque objet dans
l'ordre axiologique qui lui convient.

Il y a une évolution des valeurs. Les variations de la pensée
évaluante sont si profondes qu'on pourrait croire d'abord qu'il n'y
a en elle aucune règle ferme. Mais souvent on aperçoit à travers ces
crises des invariants, des constantes fonctionnelles, des lois de changement.

Il est possible que tout soit précaire dans la sphère des valeurs
constituées et formulées. Cette fluence elle-même est parfois l'envers
d'exigences constituantes permanentes. Ainsi l'évolution d'une
législation pourra être dirigée par une visée identique, l'histoire d'un
dogme par une intentionnalité normative. Un perpétuel renouvellement

d'expressions sera indispensable pour traduire l'unité d'un
thème par une série d'approximations complémentaires, souvent
antithétiques, mais orientées selon une loi.

D'après M. Widmer, si l'homme crée les valeurs, c'est seulement
sous leur aspect constitué. Cette création implique, pour n'être pas
arbitraire et décevante, des idées régulatrices dont l'homme n'est
plus que le « porteur ». Nous dépassons évidemment ici le sens empirique

du terme « idée ».

« En tant que phénomène, écrit M. Edouard Le Roy, l'idée
n'est plus... qu'une réalité particulière qui fait partie de l'ensemble
à résoudre et qui dès lors appelle toujours la même explication
réductrice. Le mot « idée » doit donc être ici entendu comme signifiant

non point un phénomène de l'ordre intellectuel au sens restreint
de ce dernier mot, mais bien une valeur de lumière qui peut appartenir

à un acte quelconque de la pensée : valeur de vérité grosse
d'une exigence originale et autonome, constitution d'un devoir être,
d'un mériter d'être ayant vertu réalisatrice. » «

M. Widmer retrouve ainsi, après Lachelier 2, une des significations
de l'intelligible platonicien. Il rencontre, par le fait même, le problème
de la genèse des vérités éternelles qui est une des questions
fondamentales de la philosophie. Le succès actuel de ce problème ne doit
pas nous masquer sa longue et instructive histoire. Il faut sans doute
dépasser l'antinomie qui oppose la création des valeurs par l'homme
et l'identification des normes à la divinité. Dans le premier cas, elles
risqueraient de s'exténuer dans l'immanence. Dans le second, elles
se fondraient dans la transcendance. Mais, ni dans l'un ni dans
l'autre, elles ne rendraient le service qu'on attend d'elles, qui est de

consacrer ou de qualifier l'action. Les valeurs ne peuvent être simplement

imposées à l'homme ; dans ce cas en effet, elles devraient être

1 Introduction à l'étude du problème religieux, p. 78-79, cité par M. Widmer,
p. 49. C'est M. Le Roy qui souligne.

2 Lalande : Vocabulaire de la philosophie, au mot Idée (notes).



268 JEAN TROUILLARD

intégrées à la lumière d'un idéal intrinsèque à l'esprit, et la question
rebondirait à propos de cet idéal. Les valeurs peuvent être engendrées

par l'homme dans un acte supérieur à la conscience psychologique,
mais il faut que ce soit sous la motion de l'Inconditionné. Cette
motion joue le rôle de règle par son indétermination même, mais

pour cette dernière raison on ne peut l'appeler « valeur constituante ».

Les valeurs sont indivisiblement de Dieu et de l'homme dans une
commune expansion. Reliant créé et Incréé dans un acte, elles sont
des médiations.

Le christianisme se présente justement comme une nouvelle
médiation entre l'homme et Dieu, comme une intime relation théan-
drique ou une théergie au cœur de l'homme, gracieusement octroyée
à la créature pécheresse. Le Christ, avec l'Eglise qui le prolonge,
actualise cette initiative divine, l'incarne dans le devenir humain.
Selon le mot de Nygren, Jésus-Christ apporte avant tout « une
nouvelle communion ». Et c'est cette rénovation existentielle de
l'homme qui le rend capable de créer de nouvelles valeurs.

L'adhésion du fidèle au Christ n'est pas d'abord l'acceptation
d'un formulaire et d'un code. C'est une participation vécue qui
engendre nécessairement une manière de juger. Une telle clarté
manifestera en effet au croyant une situation précise : sa condition
de pécheur, de racheté, d'appelé à l'union divine à travers une
tradition, des institutions, une histoire générale et personnelle. Les
dogmes sont les invariants qui structurent cette situation du chrétien.
« Ils reflètent non seulement la manière d'être et d'agir de Dieu, telle
que nous la révèlent ses messagers, mais encore les réactions humaines
qu'elle suscite» (p. 90).

A partir de ces normes immuables se déroulent les multiples
expressions de la foi fécondant la pensée, qui varient selon les
mentalités et les obstacles qu'elles rencontrent. Confessions de foi, exposés
théologiques, liturgies, œuvres, productions de l'art chrétien sont
les aspects constitués dont les dogmes sont les lois constituantes.
Tous les jugements commandés par la foi sont des évaluations
irréductibles à la seule lumière humaine. Ces évaluations ne
renversent pas les normes naturelles, mais leur confèrent une nouvelle
et incommensurable dimension qui réside d'abord en l'évaluant.

De même que les dogmes ne sont pas les pensées de Dieu même,
mais la traduction rigoureuse d'une relation toute spéciale entre
l'Existence divine et celle de l'homme, ainsi les valeurs, même celles
du chrétien, ne sont pas Dieu. Elles marquent une « prise » de l'homme
par Dieu et un accueil de Dieu par l'homme. C'est pourquoi seul en
peut juger celui qui consent à actualiser cette communion. Quiconque
refuse la foi et se dérobe à l'accueil interrompt la participation et
tarit la source des valeurs supérieures.



AXIOLOGIE ET THÉOLOGIE 269

L'axiologue ne peut donc être neutre s'il veut avoir compétence
sur les normes du chrétien comme tel et sur le fondement ultime de

toutes. La philosophie ne peut ici se substituer à la théologie, encore
moins à la vie religieuse. La fonction de la réflexion n'est pas de
déterminer le contenu de la foi, mais d'en donner au fidèle une
conscience plus aiguë. Le philosophe ne soumettra pas la foi aux critères
rationnels (ce qui serait la refuser a priori), mais il fera voir ce

que l'attitude du croyant implique spontanément comme critères et
comme méthode, et amènera celui-ci à se juger une nouvelle fois.

Mais la foi ne suffit pas à le mettre en possession des valeurs
proprement humaines, justement parce qu'elles sont humaines. Pour
les découvrir, il faut se référer à des situations, à des données qui
demandent autant d'expériences régionales. En fait il y a pour
chacun une vocation à dévoiler tel ou tel ordre de valeurs, à inventer
des règles et des styles originaux dans un domaine déterminé. L'invention

n'est rien si elle ne fait surgir de nouveaux principes de jugement.
Le chrétien possède seulement une puissance nouvelle d'inventer
certaines valeurs et le secret de les approfondir toutes. Il découvre
en effet leur racine dans la « personne » qui est essentiellement
référence à Dieu, et il sait que la qualité des évaluations dépend de la
qualité de cette relation.

Telle est la conclusion mesurée à laquelle M. Widmer s'arrête.
Il s'oppose à l'absorption des normes profanes dans les valeurs
religieuses. Il préserve la diversité des compétences et des vocations.
Il fait ressortir la relativité inévitable de nos jugements et la part
de l'initiative humaine dans la constitution des valeurs. Il trouve
l'unité de celles-ci non dans un système, mais dans l'esprit qui fait les

systèmes, esprit qui n'est créateur que pour se faire recréer et régénérer.
Bien entendu, il y a une bonne et une mauvaise manière

d'entendre des thèses aussi nuancées. La mauvaise manière consisterait,
par exemple, à privilégier l'ordre éthique jusqu'à en faire l'origine
de toutes les valeurs. La moralité enveloppe une inéluctable forme
d'extériorité. Le rapport entre l'homme et Dieu serait conçu sur le
modèle des relations intersubjectives horizontales. On croirait trouver
Dieu dans des déterminations simplement enregistrées. Alors
l'anthropocentrisme sévirait d'autant plus qu'on croirait accéder d'emblée
au point de vue de Dieu.

Nous croyons avoir montré que cette direction n'est pas celle
de M. Widmer. Sa formation, son sens des exigences et des

complexités spirituelles lui permettent d'équilibrer le « pneumatisme »

par le « noétisme » nécessaire.
Jean Trouillard

Professeur au Grand Séminaire de Bourges.


	Axiologie et théologie

