
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 3 (1953)

Heft: 4

Artikel: Le sermon sur la montagne

Autor: Bonnard, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380598

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380598
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE SERMON SUR LA MONTAGNE

On donne le nom de Sermon sur la montagne aux chapitres 5, 6

et 7 de l'évangile selon Matthieu. Cette appellation est assez
malheureuse mais elle est devenue tout à fait courante. Ces trois
chapitres du Nouveau Testament sont sans doute les plus cités, les

plus admirés, les plus méconnus et les plus discutés de la Bible. De
saint Augustin à Luther, de Tolstoï à Gandhi, mais aussi de Nietzsche
à Joseph Klausner, ces déclarations paradoxales n'ont cessé d'exciter
l'admiration, même au delà des limites de l'Eglise, ou le mépris pour
cette « morale de faibles ». Dans le camp de la critique biblique
spécialisée, la discussion n'est pas moins vive r.

1 En plus des commentaires du premier évangile et des manuels de théologie

du Nouveau Testament, on peut citer, parmi les études récentes : H. Win-
disch : Der Sinn der Bergpredigt, Leipzig, 1929 (une deuxième édition a paru
en 1937 ; nous n'avons pu la consulter) ; l'ouvrage de Windisch se présente
comme un exemple d'exégèse théologique, en réponse à la question posée par
la théologie dialectique. — W. Manson : Jesus the Messiah, London, 1943,
6i952. Le chapitre V traite du Sermon sur la montagne. C'est une réfutation
des conclusions littéraires négatives de Bultmann. — Th. Soiron, O.F.M. :

Die Bergpredigt Jesu, Freiburg in B., 1941. Avec celui de Windisch, l'ouvrage
le plus important paru sur notre question depuis le début du siècle. — Ed.
Thurneysen : Die Bergpredigt, Theol. Existenz heute 46, München, 1936
(du même auteur, le Sermon sur la montagne, Cahier biblique de « Foi et Vie »

n° 3, sans date). — B. C. Butler : The originality of St. Matthew, Cambridge,
1951 (le chapitre III est consacré au Sermon ; le livre dans son ensemble est
une réfutation peu convaincante de l'hypothèse des deux sources). — F. C.

Grant : The Impracticability of the Gospel Ethics, in Aux sources de la tradition

chrétienne, Neuchâtel et Paris, 1950, p. 86-94. — M. Dibelius : Die
Bergpredigt, in Gesamm. Aufsätze I, Tübingen, 1953, p. 79-174 et, dans le
même recueil : Das soziale Motif im Neuen Testament, p. 178-203. La première
de ces deux études magistrales avait été d'abord prononcée à New-York comme
une initiation à la méthode exégétique de l'Ecole de la tradition orale (Form-
geschichtliche Schule). — H. Thielicke : Die Bergpredigt, Stuttgart, 2i95o
(recueil de prédications). — Ed. Schweizer : Mat. 5 ; 17-20, Anmerkungen
zum Gesetzesverständnis des Matthäus, Theol. Litt. Ztg. 1952/8, Sp. 479 ss. —
H. J. ScHOEPS : Jésus et la loi juive, Rev. d'hist. phil. rei. 1953/1, p. 1-20.
L'auteur rejette aussi bien l'interprétation non eschatologique de Windisch
que la théorie de 1'« éthique intérimaire » (Alb. Schweitzer, Peterson, Joh.
Weiss, Klausner, etc.).

15



234 PIERRE BONNARD

Ce bref article n'abordera que les quatre questions qui nous
paraissent commander l'interprétation du Sermon dans son ensemble.

Le problème littéraire et historique du Sermon sur la montagne
est posé par le fait que, d'une part, il n'a pas son pareil dans les

évangiles de Marc et de Luc mais que, d'autre part, certains de

ses éléments se retrouvent, en pièces détachées, dans d'autres
contextes biographiques et topographiques >. De toute évidence, on
est en présence d'une construction littéraire postérieure ; l'évangéliste
a groupé dans ces trois chapitres des paroles prononcées par Jésus à

des moments différents de son ministère2. L'exègète se gardera
donc d'y rechercher un déroulement logique à la manière occidentale ;

il en analysera chaque partie isolément, à l'aide des textes parallèles
des deux autres synoptiques. Il renoncera de même à prononcer
un jugement global sur l'authenticité du Sermon sur la montagne
dont le caractère composite ne saurait être un argument massif
contre l'historicité de ces paroles de Jésus. Comprendre le texte
tel que nous l'avons sous les yeux, c'est-à-dire tel que l'a compris et
mis en place l'évangéliste, sera le premier devoir de l'historien.
A cet égard, sa tâche sera facilitée par un fait de toute importance :

Dans Matthieu comme dans Luc, le Sermon (voir Luc, chap. 6)

présente la même structure littéraire ; il s'ouvre par les Béatitudes

1 Ils s'y retrouvent non seulement en pièces détachées, mais en termes
le plus souvent très différents ; comparer par exemple les deux versions des
Béatitudes (Mat. 5 : 3-12 ; Luc 6 : 20-23) '• de l'Oraison dominicale (Mat. 6 :

9-15 ; Luc 11 : 2-4) ; les deux textes sur les soucis (Mat. 6 : 25-34 '• Luc 12 :

22-31) ou les quatre textes sur le divorce (Mat. 5 : 31-32 ; 19 : 9 ; Marc 10 :

11-12 ; Luc 16 : 18). Même lorsque les deux textes se ressemblent beaucoup,
de petites différences très révélatrices demeurent ; ainsi pour la parabole des
deux maisons (Mat. 7 : 24-27 ; Luc 6 : 47-49). La tentative de Butler d'expliquer

ces divergences et ces ressemblances par l'hypothèse d'une dépendance
de Marc et de Luc à l'égard d'un Matthieu grec absolument original, sans
source commune, est un défi plus courageux que convaincant jeté à la
critique ; plus solides nous paraissent être les aménagements apportés par le
P. Benoit à la théorie des deux sources (Bible de Jérusalem, Ev. selon
s. Matthieu, 1950, Introduction). Fondé en particulier sur l'analyse des
doublets de Matthieu, le P. Benoit avance que Marc et Matthieu grec dépendent
d'une source commune, un Matthieu primitif araméen d'ailleurs déjà traduit
en grec, tandis que Luc, qui en dépendrait aussi, aurait utilisé une seconde
collection de Logia dans sa grande section péréenne. Mais comment expliquer
alors que Marc ait omis une grande partie de ce Matthieu embryonnaire qu'il
connaissait

2 C'est pourquoi on ne peut donner à la question des auditeurs du Sermon
sur la montagne une grande importance, surtout pas en la tranchant
définitivement sur le seul témoignage de 5 : 1-2 comme le faisait Karl Bornhäuser :

Die Bergpredigt, Versuch einer zeitgenössischen Auslegung, Gütersloh, 1923,
p. 4-17.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE 235

(bien qu'en termes différents) et il se termine par la parabole des
deux maisons (Mat. 7 : 24-27 ; cp. Luc 6:47-49). Cela signifie qu'avant
même de recevoir sa forme littéraire définitive, le Sermon était
présenté aux premières communautés chrétiennes dans un cadre

qui en définissait dès l'abord la portée. Les exigences de Jésus
étaient précédées d'une déclaration solennelle de miséricorde aux
héritiers du Royaume (les Béatitudes ') et suivies d'une exhortation
à l'obéissance pratique. Les Béatitudes excluaient toute interprétation

purement légaliste de l'ensemble ; elles rappelaient que Jésus
avait apporté autre chose qu'un nouveau code de morale positive.
La parabole des deux maisons excluait toute interprétation spiri-
tualisante ; elle rappelait que Jésus avait bien parlé dans l'intention
d'être obéi, qu'il n'avait pas voulu placer devant ses disciples un
idéal moral inaccessible ou une loi destinée seulement à leur faire
prendre conscience de leur impuissance morale.

Mais on ne peut en rester là. Si Matthieu a placé au début de

son évangile cet ensemble impressionnant de paroles de Jésus, est-ce

pour donner un résumé suffisant en lui-même de la prédication du
Maître Dans ce cas, il serait légitime de parler d'un « christianisme
du Sermon sur la montagne » au sens d'une doctrine morale et
spirituelle dépourvue de présuppositions christologiques et eschatologiques.

Ces trois chapitres, en effet, ne contiennent aucun texte
explicite sur la messianité de Jésus ou sur la proximité du jugement
dernier. Du point de vue de l'histoire littéraire du christianisme
primitif, il faudrait alors imaginer une fixation très archaïque du
Sermon correspondant à l'authentique enseignement de Jésus puis
une florescence plus tardive de récits concernant les autres aspects
du ministère de Jésus : annonce du Royaume, appel à la repentance,
paraboles, avertissements sur la fin du monde, récits de la passion,
etc. Cette hypothèse est aujourd'hui presque unanimement rejetée.
C'est au contraire, dans le corps du premier évangile, le Sermon qui
paraît avoir été rédigé tardivement tandis que d'autres récits l'auraient
précédé dans l'élaboration de la tradition orale puis écrite. Cette
dernière supposition s'appuie sur deux faits principaux. D'une part,
le premier évangile tout entier fait de plus en plus figure de
construction littéraire préméditée, construction dont le Sermon n'est

1 Les Béatitudes évangéliques se rattachent à une longue tradition vétéro-
testamentaire : Ps. 2 : 12 ; 33 : 12 ; 83 : 13 ; 112 : 1 ; les macarismes des Psaumes
ont un caractère didactique prononcé, par quoi ils rappellent la littérature
sapientiale ; d'autre part, le « bonheur » du juste y est individuel et actuel ;

c'est le bonheur du protégé de Dieu. Dans les évangiles, la Béatitude est une
déclaration messianique faite à ceux qui, dans la personne de Jésus, connaissent

déjà la gloire du Règne ; c'est un bonheur actuel relatif à un événement
imminent et cosmique. Pourtant, Dibelius pense que, dans Matthieu déjà,
les Béatitudes ont l'accent d'un « catalogue des vertus chrétiennes ».



236 PIERRE BONNARD

qu'une des parties, et non la plus importante. A la base de cette
structure de Matthieu, il faut placer cinq groupes de paroles de
Jésus tous relatifs au Règne de Dieu qu'il vient inaugurer sur la
terre '. Ces cinq « discours » (le terme est impropre) de Matthieu
décrivent successivement la « justice » des héritiers du Règne (chap. 5
à 7), l'apostolat des émissaires du Règne dans le monde (chap, io),
le mystère du Règne révélé et caché dans les paraboles (chap. 13),
les préceptes adressés aux enfants du Règne pour leur vie
communautaire (chap. 18) et la description de la crise finale par laquelle le

monde, au travers du jugement dernier, passera de cette économie
à celle du Règne manifesté et définitivement établi sur la terre
(chap. 24 et 25). Dans ce plan général, le Sermon sur la montagne
ne décrit qu'un des aspects multiples du Règne de Dieu inauguré par
Jésus et prêt à éclater sur la terre. Il devient donc impossible de
considérer ces trois chapitres comme une description exhaustive
du ministère et de la volonté de Jésus pour ses disciples. D'autre part,
la comparaison des éléments du Sermon avec les textes parallèles
de Luc et de Marc donne l'impression que la rédaction de Matthieu
est tardive ; c'est particulièrement frappant pour les Béatitudes,
l'Oraison dominicale, le grand passage sur les « soucis » (Mat. 6 : 25-34
cp. Luc 12 : 22-31) et les déclarations sur le divorce (Mat. 5 : 31-32 ;

cp. Mat. 19 : 9 ; Marc 10 : 11-12 et Luc 16 : 18). Ne retenir que le
Sermon sur la montagne comme expression du christianisme authentique

serait donc s'attacher à une couche récente de la tradition
évangélique. Et nous n'avons volontairement pas fait état de l'absence
massive de textes correspondants à ceux du Sermon dans le plus
ancien évangile (Marc ne donne que 9 : 43-48 ; 10 :11 et 12 ; 11 : 25-26);
il se pourrait en effet que la collection des paroles de Jésus utilisée

par Matthieu et Luc (les Logia) dans le Sermon sur la montagne
ait été connue de Marc et qu'il ait délibérément renoncé à l'utiliser ;

mais c'est là une autre question que nous ne pouvons aborder ici 2.

Il importe donc d'interpréter le Sermon dans son contexte qui
n'est autre que l'évangile tout entier. Cette précaution de méthode
n'est jamais si importante que lorsqu'on aborde le problème de

1 Le verbe français inaugurer veut indiquer i° que Dieu a pris, dans un
passé récent, l'initiative d'établir son règne sur la terre (sens de l'aoriste
rJTfiKev) ; 20 que Jésus est le signe principal de cet établissement ; 30 que le
règne, cependant, n'est pas encore établi sur toute la terre. Seulement, dans
la personne de Jésus, on sait déjà a) que rien n'en pourra empêcher l'éclatement

définitif, b) quels seront ses caractères.
2 II nous paraît impossible que l'élaboration de Marc, qu'elle se soit

produite à Rome ou ailleurs, se soit faite dans une ignorance complète des Logia
qui, sans doute, circulaient dans toutes les Eglises.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE 237

l'autorité de Jésus telle que ces trois chapitres la présupposent.
Trois éléments du texte posent le problème. Dans 7 : 28-29, il est
dit qu'il « enseignait avec autorité et non pas comme les scribes » ;

dans l'introduction qui précède les Béatitudes, Jésus s'adresse à

ses disciples, ouvre la bouche et les enseigne en disant : « Heureux
les pauvres en esprit... ». On reconnaît dans cette formule les termes
qui annonçaient un enseignement rabbinique important *. Enfin, dans
le texte de Matthieu, relevons les six antithèses en « Mais moi je vous
dis...» (5 : 22, 28, 32, 34, 39, 44) qui scandent solennellement
l'interprétation que Jésus donne de la loi ancienne2.

Ces indices montrent que l'accent porte sur celui qui parle plus
encore que sur ce qu'il dit. « Il enseignait comme ayant autorité »

ne veut pas dire que Jésus frappait ses contemporains par des
trouvailles inédites en morale ou en religion. Dans le contexte évangélique,
cette autorité désigne le pouvoir donné par Dieu à Jésus d'agir et
de parler en son nom sur la terre. Nous retrouvons ce même terme 3,

par exemple, dans le récit sur le paralytique guéri afin que les scribes
sachent que Jésus a reçu l'autorité de pardonner les péchés sur la
terre (Mat. 9 : 1-8). Cette autorité, toute divine dans son origine
et son efficace, s'exprime d'ailleurs dans les cadres courants de la
vie palestinienne ; elle n'est pas extraordinaire au sens habituel de

ce mot. Jésus s'assied, ouvre la bouche et parle comme le faisaient
les rabbins de son temps. Il enseigne ses disciples, dit le texte. Ce

verbe fait voir que Jésus n'annonce plus le royaume mais qu'il montre
à ses disciples les applications pratiques que cette proclamation
du Règne entraîne pour eux. En effet, l'activité de Jésus, dans les

évangiles, est décrite par trois termes techniques de son temps.
Il proclame le Règne, il guérit les malades et enseigne ses disciples.
Ces guérisons et cet enseignement ne prennent leur sens que par
l'imminence du Règne annoncé ; les guérisons et l'enseignement

1 A ce sujet, voir Bornhäuser (op. cit., p. 5 ss.) et Fiebig : Jesu
Bergpredigt. Rabbinische Texte zum Verständnis der Bergpredigt, Göttingen, 1924.
On possède maintenant en français une excellente introduction au Talmud,
véritable compendium des doctrines rabbiniques : A. Cohen : Le Talmud,
Paris, 1950. Pour notre sujet, voir le chapitre VII. Il ne faut pas oublier,
cependant, que tous les parallèles rabbiniques du Sermon sur la montagne
datent d'une période plus récente que le temps de Jésus, sauf pour Mat. 7 : 12
(voir la discussion de ce point très contesté, dans SoironV op. cit., p. 455 ss.).

2 Sur le sens du kfù) dans Matthieu 5, comparé aux eyuu paulinien et johannique,

voir Stauffer, Th. Wb. NT., II, p. 345 ss. ; pour Stauffer aussi, les
cinq €TÙJ de Mat. 5 ont une portée strictement messianique : « Was Jesus hier
sagt, ist kein neues Einsichtigmachen alter Wahrheit... Die Gültigkeit seiner
Forderung ist ganz und gar an die Zuständigkeit seiner Person, an die
Rechtmässigkeit seiner Sendung gebunden. »

3 Sur le terme eEouaia dans le monde antique, voir la bibliographie donnée
récemment par Dom J. Dupont : Gnosis, Louvain et Paris, 1949, p. 282 ss.



238 PIERRE BONNARD

sont des actes de puissance de celui en qui et par qui le Règne est
déjà inauguré. Comme celui des rabbins, l'enseignement de Jésus
est à la fois interprétation théologique de l'Ancien Testament et
application très concrète à la vie de ses disciples1.

Mais si l'autorité de Jésus, telle que nous la présente le premier
évangile, s'exprime dans les cadres rabbiniques, elle s'en distingue
sur deux points capitaux. D'abord, Jésus est celui par qui Dieu ouvre
les portes du Règne, invite les hommes à prendre part immédiatement

à l'allégresse eschatologique. C'est ce que veulent dire les
Béatitudes qui, dans Matthieu comme dans Luc, ont l'accent d'une
proclamation messianique pour les temps nouveaux de la miséricorde
divine. Jésus est donc 1'« envoyé » qui donne aux hommes une possibilité

historique et personnelle d'entrer dans le Règne. Ceux qui vont
recevoir ses ordres ont déjà reçu le choc que tout Israélite ressentait
à l'annonce du Règne : abandon total des prétentions morales et
religieuses, retour à l'obéissance du cœur, liberté morale et spirituelle
de l'homme atteint par l'initiative nouvelle de Dieu. En un mot, les

disciples de Jésus sont des hommes « repentants », ne comptant
plus que sur Dieu pour la vie et pour la mort. C'est jusqu'aux grands
prophètes de l'ancienne alliance qu'il faut remonter pour trouver la
source littéraire et théologique de cette doctrine du Règne de
miséricorde et d'allégresse sous-jacente aux Béatitudes comme au Sermon
tout entier 2. Par ailleurs, l'autorité de celui qui prononce le Sermon
est faite du pouvoir créateur de la parole de Dieu dans les temps
messianiques. Le Talmud enseigne à maintes reprises que, aux
derniers jours, la loi de Dieu sera reconnue et accomplie miraculeusement

par les hommes. Cette idée a également sa source chez les
prophètes : «... Il fera germer la justice (i. e. la fidélité à Dieu)
et la louange à la face de toutes les nations» (Es. 61). Il ne s'agit
pas, ici, d'une obéissance « naturelle », surgie de la bonne volonté
native de l'homme, mais d'une obéissance créée de toutes pièces

par la parole messianique et correspondant à la seconde création
du monde attendue par les Juifs au temps de Jésus et dont les doctrines

du Fils de l'homme et du second Adam sont des échos dans le

Nouveau Testament. A l'appel du sauveur promis, les affligés, les
endeuillés et les prisonniers se lèveront, une année de grâce s'ouvrira,

1 Ce caractère pratique de l'enseignement rabbinique est souvent méconnu ;

il est pourtant à la base du Sermon sur la montagne ; c'est une Halacha de
la loi que Jésus donne, c'est-à-dire une aide apportée à des hommes soucieux,
non de spéculations nouvelles, mais d'une obéissance immédiate et très
quotidienne ; les halachot sont des « règles de vie ».

2 C'est là la thèse principale de Manson (op. cit., p. 79 ss.). Manson
rapproche en particulier Mat. 5-7 d'Es. 61 et va jusqu'à supposer qu'à l'origine
le Sermon n'a pu être, sur les lèvres de Jésus, qu'un commentaire d'Es. 61.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE 239

l'huile d'allégresse se répandra sur eux et « on les appellera les chênes
de la justice, les arbres plantés par l'Eternel pour sa gloire » (Es. 61 13).
Dans le Sermon, ces chênes de la justice sont ceux qui entendent
les appels de Jésus et qui, déjà, vont éprouver le pouvoir créateur
de sa parole. C'est le sens des paroles qui suivent les Béatitudes :

« Que votre lumière luise devant les hommes... et qu'ils glorifient votre
Père qui est dans les cieux » (Mat. 5 : 16). Telle est l'autorité de
Jésus présupposée dans le Sermon sur la montagne. Elle est faite de
la miséricorde divine qu'il incarne et du pouvoir créateur de la
parole messianique. Cette autorité est présentée comme une
apparition unique dans l'histoire de l'humanité et donnant seule, à la
morale évangélique, sa signification originale.

Si l'autorité de Jésus est conditionnée par les temps d'exception
dans lesquels elle s'exprime, il importe de poser la question de l'actualité

du Sermon sur la montagne.
Cet aspect de la pensée néotestamentaire est souvent méconnu.

On reçoit les préceptes de Jésus comme des axiomes généraux,
également valables pour tous les temps. Ces préceptes, pense-t-on,
doivent s'imposer d'eux-mêmes à toute conscience d'homme tant
soit peu éclairée ». A la base de cette interprétation se reconnaissent
des conceptions anthropologiques et morales entièrement étrangères
au monde biblique et palestinien de Jésus. L'urgence de l'obéissance,
dans les évangiles, n'est pas fondée sur l'adhésion de la conscience
humaine à des vérités universelles mais sur l'irruption du Règne de
Dieu et l'imminence du jugement. C'est donc une urgence actuelle
fondée sur une échéance future. Ce présent et ce futur apparaissent
tout au long du Sermon : « Je vous le dis en vérité celui-ci sera
déclaré grand dans le Royaume des cieux.. Quiconque se met en
colère sera jugé par le tribunal.. ». Il n'est plus possible de tenir
ces verbes au futur pour des artifices de style (futurs didactiques) ;

il faut les prendre au sens strictement temporel. Ils décrivent une
situation humaine particulière. Atteint par les avertissements de

Jésus, l'homme est arraché à ses occupations religieuses courantes,
braqué sur l'avenir prochain du jugement puis renvoyé aux quelques
actes d'obéissance qu'il peut encore accomplir. Il est arrêté par
l'annonce du Règne, dépouillé de toute justice propre par l'annonce du
jugement et remis à l'œuvre par l'interprétation nouvelle que Jésus
donne de la loi. Aucun texte ne fait mieux voir cela que le début du
chapitre 6 sur la prière. Jésus interrompt d'abord la prière pourtant

1 Ainsi Harnack, dans Das Wesen des Christentums, 1900.



240 PIERRE BONNARD

si remarquable de ses contemporains puis il leur enseigne une prière
« nouvelle » dépouillée d'hypocrisie religieuse '.

Mais alors, si la morale évangélique est suspendue à l'attente
du jugement, ne prend-elle pas les caractères d'une doctrine d'exception,

réservée à un temps très limité de crise Ne devient-elle pas
une sorte de sauve-qui-peut déliant les disciples de toute considération
concrète pour les jeter dans l'attente apocalyptique de la Fin
Telles furent, au début du siècle, les conclusions de l'école dite
eschatologique (Joh. Weiss, Alb. Schweitzer, avec des nuances : Loisy,
Goguel, Joseph Klausner 2). Le Sermon sur la montagne prenait
alors figure de judaïsme « exacerbé » (l'expression est de Klausner)
par l'attente de la fin du monde ; il perdait toute signification pour
la vie courante et actuelle. Cet anarchisme spirituel pour une courte
période de catastrophe cosmique fut-il vraiment la pensée de Jésus
et des premiers chrétiens L'apport de l'école eschatologique, en
arrachant l'exégèse à l'emprise de l'idéalisme allemand, a marqué
un tournant décisif dans l'histoire de l'interprétation du Sermon sur
la montagne ; mais ses thèses les plus outrancières sont aujourd'hui
abandonnées. S'il est vrai que tous les préceptes de Jésus plongent
leurs racines dans l'esthatologie juive de son temps, le Sermon ne
veut pas moins apporter aux disciples une interprétation positive
de la loi de Dieu valable pour toute la période qui les sépare encore
de la parousie. Comme le souligne fortement Dibelius, par le fait
même que Jésus interprète la loi de Dieu, il ne se contente pas de

jeter ceux qui l'écoutent dans une agitation spirituelle ; il les appelle
à des actes dont tout le sérieux réside précisément dans le fait qu'ils
seront bientôt « examinés » par Dieu.

C'est sur ce point que l'étude de Schoeps peut nous apporter l'aide
dont nous avons besoin. Schoeps relève que, pour Jésus, la volonté
de Dieu ne se trouve pas dans la Thora (présupposition de la casuistique

rabbinique) mais derrière elle. D'où trois conséquences décisives :

Certaines lois vétérotestamentaires manifestent mieux la volonté de
Dieu que d'autres (contre le biblicisme littéraliste des rabbins qui
donnent à tous les textes la même importance); il ne suffit pas de
connaître la lettre de l'Ancien Testament pour appliquer la volonté
de Dieu au monde actuel, il faut encore l'interpréter (en Jésus,
l'interprétation se dresse contre les applications rabbiniques). Et
surtout, une telle manière de voir est révolutionnaire car « elle ruine

1 L'étude récente la plus importante sur l'Oraison dominicale est celle
d'E. Lohmeyer : Das Vaterunser, Zurich, 3e éd., 1952.

2 La thèse principale de Klausner, dans son Jésus de Nazareth (Paris,
1933), est que le Sermon n'ajoute rien à l'enseignement moral des rabbins ;

mais Jésus aurait malheureusement « exacerbé » la doctrine rabbinique en y
mêlant son attente fiévreuse de la fin du monde.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE 24I

du dedans le principe juif de la tradition et suppose chez celui qui
la défend la connaissance de la volonté de Dieu et donc la capacité
de discerner quels sont dans chaque situation concrète les commandements

qui expriment le mieux cette volonté ». Donc, d'une part,
Jésus met en question toute la casuistique rabbinique traditionnelle
mais, d'autre part, il conserve la Thora comme « le document où
l'homme doit chercher J la volonté de Dieu ». L'actualité du Sermon
sur la montagne, c'est donc l'actualité de l'interprétation « autorisée »

que Jésus y a donnée de l'ancienne loi de Dieu.
Mais affirmer cela, c'est poser une nouvelle question. Si le Sermon

est, pour les chrétiens, l'interprétation valable de la Loi de Dieu,
l'est-il au sens d'une nouvelle loi positive, d'un nouveau code réglant
à l'avance tous les cas moraux et spirituels qui se présentent
aujourd'hui ou l'est-il au sens de quelques exemples montrant la manière
dont les chrétiens doivent, toujours à nouveau, rechercher la volonté
de Dieu dans sa loi Répondre à cette question n'est pas du ressort
de la théologie exégétique. L'historien des origines chrétiennes ne fera
ici que deux constatations complémentaires. D'une part, le fait que
les premières communautés chrétiennes ont recueilli et élaboré les
éléments du Sermon sur la montagne montre qu'elles entendaient
bien lui donner autorité en leur sein, et non seulement une autorité
toute théorique de méthode exégétique. Mais d'autre part, nous ne

voyons ni dans les Actes des apôtres, ni dans les épîtres qu'un recueil
comparable au Sermon, ou à ce qui l'a précédé dans l'élaboration
de la tradition, ait joué le rôle de loi positive et suffisante pour les

croyants.

Nous arrivons au dernier point que nous voulons aborder, celui
de Yuniversalité du Sermon sur la montagne. C'est à ce sujet que les

interprétations actuelles divergent le plus. Nous ne pourrons qu'en
indiquer schématiquement les grandes tendances. Nous faisons entrer
sous ce titre les trois problèmes connexes des destinataires du Sermon,
de la possibilité concrète d'une telle vie morale et spirituelle et de

son efficacité dans le monde.
Au sujet des destinataires du Sermon, nous partageons l'opinion

de Dibelius : les exégètes ont déjà trop perdu de temps à élucider
ce faux problème. Faux problème, parce que le texte même de

1 La notion vétérotestamentaire de la révélation présuppose que, si Dieu
s'est révélé dans l'histoire, il veut être aussi « cherché ». Mais cette recherche
n'est pas une quête humaine illimitée, puisque Dieu fixe à l'homme les « lieux »

où il se trouve. D'où l'importance des verbes Zr|T6îv (Mat. 6 : 33 ; 7 : 7 ; Luc 12 :

31 ; 11 : 9, 10) et eûpiCKeiv dans le Nouveau Testament. Les mots: «Qui
cherche trouve » sont tout autre chose qu'une sentence populaire et optimiste



242 PIERRE BONNARD

Matthieu indique déjà que les auditeurs de Jésus sont tantôt les
« disciples » (sans doute au sens large de tous ceux qui le suivent)
tantôt les « foules ». De plus, le ton agressif de maint passage fait
penser que Jésus s'adresse, indirectement tout au moins, aux
scribes comme interprètes officiels de la Loi. De toute évidence, il
ne décrit pas des techniques morales et religieuses réservées à un
petit nombre d'initiés. Tout au long du Sermon, il se présente comme
le seul interprète de la volonté de Dieu, valable pour tout le peuple.
Pour lui, il ne peut y avoir deux morales, parce qu'il n'y a qu'un
peuple de Dieu, qu'une Thora et qu'un interprète légitime de
cette loi.

Mais le Sermon n'en présuppose pas moins que, seuls, les disciples
de Jésus qui ont répondu à ses appels à la repentance et sur qui ont
retenti les Béatitudes sont en situation de « faire la volonté du Père ».

Cette possibilité d'agir ne leur vient pas d'une transformation
psychologique « intérieure », d'un « enthousiasme religieux eschatologique

» comme le pensait Joh. Weiss mais, plus simplement, du
fait que dans la personne de Jésus ils ont trouvé tout à la fois la
miséricorde agissante de Dieu leur ouvrant les portes de son Règne
et le rappel du sérieux de la Loi '. Mais ces remarques n'en rendent
que plus aiguë la question qu'on ne cesse de poser : les disciples
vont-ils pouvoir faire face aux exigences de Jésus A ce sujet, on
rencontre trois tendances d'interprétation. La première pourrait
recevoir le nom de protestante orthodoxe (plus protestante d'ailleurs
que luthérienne ou calvinienne) : Jésus ne prononce le Sermon sur
la montagne que pour jeter l'homme à ses pieds, dans la conscience
de son péché et de son impuissance. La seconde serait le courant
idéaliste ; le Sermon sur la montagne est un magnifique idéal moral,
étant entendu que l'homme ne peut que tendre, de loin, à y
conformer sa vie ; ce qui compte alors, c'est l'intention profonde, l'orientation

générale de la conscience morale éclairée par Jésus ; dans le
domaine social et politique, le Sermon apporte un « esprit », l'esprit
de compréhension mutuelle et de non-violence. La troisième tendance,
souvent mêlée à la seconde, est le moralisme optimiste selon lequel
l'homme trouve enfin dans le Sermon le « programme d'une
perfection nouvelle » (Lagrange) ; cette conception est fondée sur une
vue foncièrement optimiste des pouvoirs moraux de l'homme (Win-
disch).

Avec l'interprétation dite protestante, il faut bien affirmer que
le Sermon place l'homme devant un mur infranchissable. Mais

1 Dans le Sermon, le sérieux de la loi interprétée par Jésus ne vient pas
du fait qu'il l'a portée à un plus haut degré de perfection, mais du fait qu'il
révèle à l'homme le sens que Dieu lui-même donne à sa loi.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE 243

d'abord, l'homme atteint par le Sermon, dans le plan de l'évangile,
n'est plus l'homme sous la loi ; il a déjà connu la miséricorde divine
dans la personne de Jésus. Il est faux de dire que le Sermon doit
conduire l'homme à Jésus-Christr ; il vient au contraire après l'appel
à la repentance, et après les Béatitudes. De plus, si cet homme demeure
pécheur, il est placé sous la puissance eschatologique de la parole
messianique qui va faire « germer » (Es. 61) en lui les actes nouveaux,
les œuvres propres au Règne qui s'est approché 2. On a beaucoup
dit, ces dernières années, que Jésus seul a accompli le Sermon sur
la montagne, tandis que l'homme reste toujours incapable devant la
Loi (Mat. 5 : 17 3). Il faut faire ici une distinction de termes.
Si, d'après Mat. 5 : 17, Jésus est seul à accomplir « la loi et les
prophètes » au sens qu'il en est la réalisation eschatologique, les textes
ne désignent jamais l'obéissance du disciple par ce même verbe accomplir.
Entre Jésus et les disciples, toute la différence est là : Jésus accomplit
le dessein de Dieu consigné dans l'Ancien Testament et les disciples
font les œuvres. Mais ils les font vraiment, pour les raisons que nous
venons de voir. Avec l'interprétation idéaliste, il faut affirmer que le
Sermon atteint l'homme en son « cœur » et qu'il répudie toute pratique
non enracinée dans une disposition fondamentale. Mais, d'une part,
le Nouveau Testament unanime enseigne qu'il n'est pas au pouvoir
de la loi de susciter en l'homme cette disposition. De plus, si le cœur
doit être touché, Jésus ne se contente jamais de l'intention ou d'une

1 Dans sa Theologie des Neuen Testaments, Stuttgart, 1941, p. 73 ss.,
Eth. Stauffer donne une interprétation strictement « luthérienne » du Sermon,
en mêlant, d'ailleurs, les textes de Matthieu à ceux des épîtres. Le Sermon,
selon cette conception, n'a été prononcé que pour « éveiller la soif et la faim
de justice ». « Der Weg der Thora ist ein Irrweg, oder er ist Weg zu Christus. »

De telles formules ne possèdent que l'apparence de la clarté.
2 On se souviendra que, selon le Nouveau Testament, l'œuvre n'est pas

tenue pour l'heureux aboutissement d'un développement intérieur qui s'y
manifesterait, mais pour un acte qui, s'il mobilise toute la personne, n'en a
pas moins son origine dans l'injonction objective de la Loi ou de l'Esprit.
Elle déborde donc les possibilités de l'homme qui l'exécute. (Voir à ce sujet
les brèves et fines remarques de Lohmeyer ad Phil. i : 22, Commentaire de
Meyer.)

3 Le sens de rc\r|poOv, dans Mat. 5 : 17, est encore très contesté. Schoeps
(op. cit., p. 4 ss.) pense que Matthieu a mal compris l'original araméen, que
l'on retrouve dans le traité rabbinique Sabb. 116 b, et qui signifiait : « Je ne
suis pas venu pour diminuer la loi ; je ne suis pas venu pour compléter la
loi » ; la suite de Mat. 5 montrerait d'ailleurs que Jésus voulait surtout accomplir

au sens de renforcer la loi (d'après Deut. 4:2). Ed. Schweizer (op. cit.)
pense que la formule de Matthieu est l'écho d'une polémique contre la
tendance (paulinienne à négliger certains articles de la loi. Echo d'ailleurs
transformé par f'idée que Jésus a accompii la loi par le fait qu'il en a exprimé
l'essentiel, le commandement d'amour du prochain. Dans tous les autres textes
de Matthieu, ir\r|poOv décrit l'accomplissement des prophéties dans le ministère
de Jésus ; mais le contexte immédiat de Mat. 5 recommande l'interprétation :

Jésus accomplit la loi en en révélant le sens fondamental le plus exigeant.



244 PIERRE BONNARD

disposition générale ; ce qu'il veut, c'est le cœur, c'est-à-dire le
centre volontaire de la personne, et des actes d'amour, de réconciliation,

de renoncement à tel droit légitime, à telle chicane juridique.
C'est pourquoi il est dangereux de parler de 1' « esprit » du Sermon
sur la montagne. Avec le moralisme optimiste, le Sermon affirme que
Jésus s'adresse bien à l'homme dans le but de le voir obéir. Mais
d'abord, ce n'est pas l'homme qui choisit le Sermon pour sa « valeur »

supérieure à celle de la loi juive. Et l'homme n'est jamais dans une
possibilité « naturelle » d'obéir ; c'est Jésus qui lui donne cette possibilité,

par l'autorité de son pardon et de sa parole créatrice '.
C'est sur cette base qu'il faut interpréter les fameux versets 44

à 48 du chapitre 5 qui se terminent par ces mots : « Soyez donc
parfaits comme votre Père céleste est parfait ». La perfection dont
il est ici question est donnée dans les actes d'amour et de miséricorde
qui caractérisent l'existence des enfants du royaume. De même que
la Bible ne parle jamais de la perfection de Dieu pour elle-même,
comme d'un état statique, elle n'invite pas l'homme à un perfectionnement

intérieur au terme duquel le croyant s'approcherait de la
divinité. Ce que Jésus ordonne à ses disciples, c'est d'aimer en actes,
de secourir tous les hommes, sans distinction de caste, de parti
religieux ou de race. Cette perfection n'appartient pas au croyant ;

elle lui vient de la miséricorde et de l'autorité du Christ. Mais dans
un autre sens, elle lui appartient bien, c'est vraiment sa perfection
puisqu'elle mobilise toute sa personne dans l'acte d'obéissance.

En terminant, nous pouvons effleurer deux questions que l'on
ne cesse de poser au sujet du Sermon sur la montagne. La première
est celle de l'application de cette morale au domaine social et
politique. La seconde est celle de l'efficacité promise à cette morale
évangélique.

L'annonce prophétique du Règne de Dieu, dans les évangiles,
est censée mettre en question toute l'organisation humaine de la vie.
C'est tout le régime religieux, social et politique de la Palestine qui
se trouva ébranlé par l'évangile de Jésus. Le caractère personnel et
secret de l'activité de Jésus ne doit pas faire illusion. La notion
même de repentance qui le domine interdit une interprétation
intériorisante et pietiste. Par ailleurs, les évangiles pas plus que les

1 Et non par 1'« aide » de l'Esprit. Le schéma homilétique habituel : « On
ne peut se soumettre aux exigences du Sermon, mais avec l'aide de l'Esprit... »

est étranger à la perspective matthéenne. D'une façon générale, faire intervenir

la doctrine de l'Esprit dans l'explication du Sermon est souvent une
facilité que s'accordent les exégètes et les prédicateurs aux abois.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE 245

épîtres n'autorisent une interprétation sociale du Sermon sur la
montagne ; Jésus n'y expose pas un programme de réorganisation
de la société palestinienne. Les préceptes de Jésus ne sont pas destinés
à remplacer le statut politique et social de son temps, mais à le
dépasser. Ils rappellent aux hommes que la justice humaine, la
violence nécessaire à la répression du crime, la condition militaire
appartiennent à un monde qui est en train de passer et d'être comme
débordé de l'intérieur par la justice du Royaume. Dès maintenant,
des actes de réconciliation limitent l'activité nécessaire mais toute
provisoire des juges terrestres ; des actes d'abnégation font échec au
déterminisme social des procès et des querelles de familles (c'est
d'ennemis de ce genre que le Sermon entend sans doute parler) ;

des actes de non-résistance à telle violence rappellent que le dernier
mot n'appartiendra pas à qui ne pense qu'à sauvegarder ses droits,
fussent-ils légitimes. Les épîtres du Nouveau Testament comme les
Actes des apôtres offrent de nombreux exemples concrets de tels
« dépassements » de la société antique par le comportement des

chrétiens. Nous parlons d'un dépassement et non d'une supériorité,
car c'est par leur avance, à la rencontre du Royaume manifesté,
que de tels gestes s'opposent à la société ambiante, et non point
par tel avantage intrinsèque du point de vue d'une quelconque
échelle des valeurs.

Il est bien certain que cette existence chrétienne toujours en
avance sur les déterminismes sociaux et psychologiques ambiants
ne sera pas sans conséquences sur le plan de l'organisation sociale
de la société ; l'histoire le montre assez. Cependant, sa vocation n'est
pas de trouver une expression sociale définitive, mais de ne cesser
de rappeler au monde que, dans le Royaume inauguré par le Christ,
l'homme sera encore tout autrement pris au sérieux, secouru et
finalement sauvé I.

Quant à l'efficacité de ces actes qui relèvent du Royaume, le
Sermon sur la montagne la décrit par deux affirmations qui paraissent
d'abord contradictoires. D'un côté, l'acte d'obéissance n'a aucun
sens, aucun pouvoir en lui-même ; sa signification est secrète ; Dieu
seul le « voit » (Mat., chap. 6) et le jugement dernier en manifestera
seul la vérité. Le disciple est donc appelé à une obéissance sèche,
dépouillée d'espoirs illusoires. D'autre part, une promesse repose

1 Le thème d'une revendication sociale inspirée du Sermon sur la
montagne pourrait donc être celui-ci : Sachant que l'homme est promis à la gloire
du Royaume qui vient, nous demandons qu'on l'entoure immédiatement
d'égards correspondants à une telle destination. Romano Guardini : La fin
des temps modernes, Paris, 1950, a parlé dans cette perspective de l'avènement
des masses ; voir en particulier sa définition de la personne opposée à la
personnalité, p. 73 ss.



246 PIERRE BONNARD

sur les œuvres des disciples (Mat. 5 : 13-16) ; elles seront des signes "

du Royaume inauguré et bientôt établi sur la terre. Signes ambigus
mais parfois compris, irruptions de l'autorité de Dieu dans un monde
qui nie Dieu, les œuvres de l'homme pécheur et croyant
correspondent aux guérisons et autres gestes eschatologiques de Jésus ;

elles rappellent que le règne a été inauguré et annoncent sa
manifestation prochaine. Le Nouveau Testament ne se contredit donc

pas en affirmant tout à la fois le caractère secret de l'existence
chrétienne, qui ne relève que de Dieu et de son jugement, et son caractère
public. Ces « bonnes œuvres » sont, dans le monde, la confirmation
nécessaire de la prédication évangélique.

Pierre Bonnard.

1 L'objection que nous présenterions à l'étude de Dibelius (op. cit.) est
qu'elle applique l'idée de signe eschatologique, non aux œuvres du croyant,
mais à l'enseignement de Jésus dans le Sermon. Cet enseignement serait, dans
son absolu irréalisable, une annonce, d'ailleurs féconde, du Règne qui vient.
Par là, quoiqu'il s'en défende, Dibelius minimise l'importance des œuvres et
rejoint les thèses de 1'« éthique intérimaire» (Alb. Schweitzer, etc.).


	Le sermon sur la montagne

