
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 3 (1953)

Heft: 3

Artikel: La philosophie spirituelle de Louis Lavelle

Autor: Widmer, Gabriel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380597

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PHILOSOPHIE SPIRITUELLE
DE LOUIS LAVELLE

Lorsque Louis Lavelle mourut subitement le Ier septembre 1951,
la philosophie française perdit l'un de ses représentants les

plus marquants. Attentif et ouvert aux courants actuels de la
philosophie ï, le successeur d'Edouard Le Roy à la chaire de philosophie
au Collège de France était, avec René Le Senne, l'animateur de
la collection « Philosophie de l'Esprit ». Doué d'une puissance
de systématisation exceptionnelle, Lavelle expose sa synthèse
philosophique dans la « Dialectique de l'éternel présent » 2. Plus cette
méditation métaphysique ample et profonde progresse et se nuance,
plus elle nous révèle son auteur non seulement comme un philosophe,
mais comme un spirituel 3. Le style objectif et souple de Lavelle, la
construction savamment architecturée de ses livres ne doivent pas
nous cacher l'épreuve de l'homme qu'ils tentent d'exprimer :

tempérament vigoureux, cœur débordant de vie, Lavelle a dû lentement
et progressivement vaincre sa nature, permettre à l'esprit d'assumer
son corps.

La théorie de la participation explicite, sur le plan philosophique,
cette spiritualisation de l'homme : « L'expérience primitive dont
toutes les autres dépendent est l'expérience de la participation,
qui est celle que nous avons de notre être propre dans son rapport
avec l'Etre absolu dont il est à la fois distinct et inséparable » 4.

L'Etre absolu suscite en tant qu'« acte créateur » et « pure efficacité

» une infinité de possibilités, dans sa généreuse gratuité. Notre
être personnel est l'une de ces possibilités ; il participe donc à l'Acte
pur, sa liberté est limitée par un donné (le corps, le monde). Nous

1 Cf. les chroniques philosophiques du Monde, publiées en volumes : Le
moi et son destin, Aubier, Paris, 1936 ; La philosophie française entre les deux
guerres, Aubier, Paris, 1942.

2 De l'Etre, Alcan, Paris, 1928 ; 2e éd. refondue et augmentée, Aubier,
Paris, 1947 ; De l'Acte, Aubier, Paris, 1937 ; Du temps et de l'éternité, Aubier,
Paris, 1945 ; De l'âme humaine, Aubier, Paris, 1951.

3 L'étude d'A. Reymond sur « L. Lavelle et la philosophie de la
spiritualité » (Giornale di Metafisica, juillet 1952, pp. 479-485) confirme cette thèse.

4 De l'âme humaine, p. 434-435.



LA PHILOSOPHIE SPIRITUELLE DE LOUIS LAVELLE I97

pouvons ou bien nous emprisonner dans ce donné et perdre notre
liberté, ou bien user de ce donné pour nous rapprocher toujours
plus de l'Acte pur, source et fin de notre être créé. Telle est l'alternative

de notre destinée, développée dans De l'âme humaine, que
l'on peut considérer comme le testament philosophique de Lavelle.

L'âme est l'acte qui nous relie à l'Acte pur, notre rapport vivant
avec le Créateur ; elle nous appelle à actualiser la valeur pour devenir
toujours plus esprit. Est-ce à dire qu'elle doit se dégager du corps
comme d'une prison Lavelle refuse le dualisme métaphysique,
incapable de rendre compte des relations psycho-somatiques, et
le monisme épiphénoméniste, qui absorbe l'âme dans un processus
biologico-physiologique. L'analyse reflexive nous découvre au
contraire notre véritable condition.

Par la connaissance d'une part, nous entrons en contact avec
un monde extérieur à nous-mêmes, monde des phénomènes, des

objets limités et déterminés, que l'entendement, grâce à ces
catégories, nous livre sous forme de représentations. Monde transitoire,
parce qu'il est la synthèse momentanée d'une possibilité et d'une
existence. Notre volonté d'autre part, nous apprend à nous connaître
nous-mêmes comme activité libre et capable de promouvoir un
devoir-être au sein du monde des phénomènes. Notre affectivité enfin,
nous fait entrer en communion avec l'Acte pur et les autres créatures.
Cet ordre de la foi et de l'amour englobe les deux ordres précédents.

L'âme en tant qu'acte connaissant, voulant et aimant, est inséparable

du corps qu'elle informe et qui lui permet de s'incarner dans
le monde, de le transformer et de remplir sa destinée. L'âme unie
au corps crée le temps, risquant à chaque instant de s'évanouir
dans l'extériorité ou de s'évader dans un monde imaginaire et désincarné.

Elle renferme aussi des puissances, qui grâce au corps pourront

se développer au contact du monde et des autres personnes.
L'actualisation et la hiérarchisation de ces puissances constituent
la destinée de l'âme. Les puissances I représentative et noétique
structurent la connaissance du non-moi ; les puissances volitive et
mnémonique, la connaissance du moi ; les puissances expressive
et affective, la communion avec l'Acte et avec autrui.

L'étude du « dynamisme spirituel » de l'âme s'achève par
l'examen de son immortalité et de son éternité : « Notre vie elle-même
est une mort et une résurrection ininterrompues. » 2 En effet, notre
âme doit, pour réaliser son destin, s'engager dans le monde et s'en

dégager sans cesse, emportant en elle comme des épures, les essences

1 Cf. Louis Lavelle : Les puissances du moi (Flammarion, Paris, 1948) ;

l'auteur décrit les puissances de l'âme selon un ordre quelque peu différent
dans De l'âme humaine.

2 De l'âme humaine, p. 484.



I98 GABRIEL WIDMER

des représentations et les valeurs des actions, dans un mouvement
de spiritualisation croissante. «C'est donc que l'âme n'est ni esprit,ni
corps, mais qu'elle a de l'affinité à la fois avec l'un et avec l'autre. »J

Si notre spiritualisation s'identifie avec l'actualisation des

valeurs, l'étude de ces dernières est au centre de la philosophie
lavellienne. Le Traité des valeurs 2 montre qu'« à travers les
conditions qui permettent à notre activité de s'exercer, mais qui sont
toujours pour elle une entrave, ce qu'elle recherche, c'est précisément

cet affranchissement spirituel qui lui permettra de coïncider
du dedans avec l'être en train de se faire, au lieu de subir du dehors
des contraintes qu'il nous impose » 3.

Avant de définir et de décrire philosophiquement la notion de
valeur, Lavelle en dégage la signification à partir de ses usages dans
le langage et dans l'histoire de la pensée. Inséparables de l'engagement
de l'homme dans le monde, les valeurs constituent les rapports
voulus par l'homme entre le monde des choses et l'univers de l'esprit.

Quant à la valeur saisie dans son essence et non plus dans ses

expressions singulières, elle se manifeste à travers le sentiment et
le vouloir. Mais « si la valeur n'est rien sans le désir, il faut que le
jugement s'ajoute au désir pour que la valeur achève de se constituer

» 4. Médiatrice entre l'entendement, le vouloir et l'affectivité,
la valeur l'est aussi entre le sujet et l'objet, entre l'individuel et
l'universel.

Ni construite par l'entendement, ni donnée par une intuition
privilégiée, la valeur doit être conquise par l'homme et pourtant
elle se révèle, dans ses manifestations les plus hautes, comme une
grâce : « La valeur ne mérite son nom que dans la mesure où elle
est vécue, où elle nous engage, où elle a prise par conséquent sur
le réel et change notre destinée et la destinée du monde. Elle est
juge du réel sans doute, mais ce n'est pas pour l'exclure ou le fuir,
c'est pour le pénétrer et le réformer » s.

Dans la perspective de Lavelle, les problèmes relatifs aux
correspondances de l'ontologie et de l'axiologie occupent une place
centrale 6. Ou bien la valeur nie l'être, puisqu'elle vise à promouvoir

ce qui n'est pas encore ; ou bien la valeur est l'achèvement de
l'être et sa perfection. Lavelle tient compte de cette alternative en

1 De l'âme humaine, p. 515.
2 Louis Lavelle : Traité des valeurs. Tome I. Théorie générale de la

valeur (Presses universitaires de France, Paris, 1950) ; le second tome est à
paraître d'après les manuscrits laissés par l'auteur.

3 Louis Lavelle : Op. cit., tome I, p. 623.
4 Op. cit., p. 200. — 5 Op. cit., p. 257.
6 Ces problèmes font l'objet de l'Introduction à l'ontologie (Presses universitaires

de France, Paris, 1947).



LA PHILOSOPHIE SPIRITUELLE DE LOUIS LAVELLE I99

montrant que la valeur est l'essence de l'être en s'inspirant de

l'adage thomiste : ens et bonum convertuntur. On pourrait dire que
1'« être est la source de la valeur, que l'existence en est l'agent,
la réalité le phénomène et l'essence le produit » *.

Si l'actualisation de la valeur est l'itinéraire de l'âme à Dieu,
parce qu'elle est la médiatrice entre le divin et l'humain, Lavelle
peut écrire que «la valeur, c'est Dieu... en tant qu'il se révèle dans
notre expérience, c'est-à-dire en tant qu'il se donne à nous ou qu'il
se laisse participer par nous » 2.

Incarner la valeur, c'est opérer le passage du possible à l'existence

et du réel donné à l'idéal recherché ; or ce passage n'est
réalisable que grâce au temps et à la liberté. Le temps est nécessaire
à l'actualisation de la valeur en tant qu'il distingue le possible du
donné ; mais il peut être l'occasion de sa disparition dans l'oubli
ou dans l'habitude. La liberté absolue invente les possibles ; la
liberté des êtres participés est limitée par le donné, mais elle le

dépasse pour s'en libérer et pour promouvoir l'esprit 3.

Préférer, c'est faire l'expérience de la valeur et entrer dans le

vif des problèmes relatifs aux rapports du fini et de l'infini, de la
partie et du tout, de l'individu et de l'humanité. Préférer, c'est

comparer ; comparer, c'est juger. Le jugement de valeur explicite
des préférences entre des désirs, comme le jugement de vérité
explicite des relations entre des représentations. Ces deux types
de jugements nous font passer de l'individuel à l'universel ; ils
s'impliquent, parce que la connaissance, le vouloir et l'affectivité
sont indissociables dans la conscience : « L'unité de la conscience
ne peut être maintenue qu'à condition qu'il y ait une vérité de la
valeur comme il y a une valeur de la vérité. La synthèse de ces
deux formules pourrait se réaliser dans la notion de vérité
agissante. » 4 Jugement de valeur et jugement de vérité cherchent la
signification cachée derrière le phénomène ; mais le premier « cherche
derrière l'être de l'apparaître cette raison d'être plus profonde qui
pourrait bien être le droit qu'il a à être » s.

La valeur est-elle une ou multiple Pour Lavelle, elle est indivisible

comme l'être ; les valeurs particulières se supposent les unes
les autres. A cause de notre limitation, nous ne participons qu'à
certains aspects de la valeur, ce qui nous fait croire à sa pluralité.

Les valeurs particulières se présentent à nous liées à leurs
contraires (bien - mal, beau - laid, etc.) ; la contrariété n'est pas à
l'intérieur de la valeur, mais en nous-mêmes. Le problème du mal ne
se pose donc pas au niveau de la valeur, mais à celui de l'actuali-

1 Traité des valeurs, tome I, p. 305. — 2 Ibid., p. 309.
3 « La suprême valeur consiste à vouloir être un esprit et à vivre par

l'esprit. » (Ibid., p. 317.) — 4 Ibid., p. 551. — S Ibid., p. 554.



200 GABRIEL WIDMER

sation des valeurs par l'homme ; car, au cours de son « ascension

spirituelle », l'homme peut rétrograder par un mauvais usage de
sa liberté. C'est pourquoi, le porteur de valeur doit constamment
opérer une conversion des valeurs intéressées aux valeurs désintéressées,

de l'extériorité à l'intériorité, de la jouissance au sacrifice :

« Le sacrifice est l'étalon de la valeur et de la valeur suprême, ce à
quoi je reconnais que je dois sacrifier tout le reste, y compris la
vie elle-même. » J

Devons-nous considérer les analyses de Lavelle sur la démarche
ascensionnelle de l'homme vers une spiritualisation toujours plus
profonde de son être, comme une vue de l'esprit ou comme une
doctrine vivante et viable L'exemple de l'auteur confirme la
seconde hypothèse ; son livre sur Quatre Saints 2 en serait une seconde

preuve. Ce recueil d'une langue moins technique que les précédents
se rattache à la série des essais de Lavelle antérieurement parus s

et qui s'adressent au grand public. Ce dernier volume, au lieu d'être
consacré à des problèmes moraux comme les premiers, traite de
sujets de spiritualité.

Le saint met en vive lumière la condition et la vocation de
l'homme, né de la terre et dans le monde, et appelé à vivre en
communion toujours plus intime avec Dieu et avec son prochain, en
dépassant sans cesse la nature, en surmontant la rupture entre le
sensible et le spirituel. Par le dépouillement de tout égoïsme, il
retrouve la vie cachée, obscurcie par les sensations et par le souvenir.
Par cette conversion à la vie intérieure, saint François d'Assise
contemple Dieu à travers le miroir de la nature devenue transparente

; saint Jean de la Croix voit s'illuminer les profondes ténèbres
du cœur; sainte Thérèse d'Avila conjugue harmonieusement l'action
et la contemplation ; saint François de Sales éclaire les rapports
secrets entre une volonté ferme et la douceur de l'amour.

« C'est sa relation absolue avec Dieu qui donne à chaque individu,
quelles que soient ses limites ou ses faiblesses, la marque de l'absolu,
c'est-à-dire qui fait de lui un saint. » 4 Telle est la vocation dernière
de l'homme. Etudier les facteurs constitutifs de cette relation et
les conditions de son épanouissement est la tâche du philosophe.
Avant d'être un représentant du spiritualisme et le promoteur de
l'actuahsme, Lavelle est un auteur spirituel.

On commettrait un contre-sens en interprétant la pensée lavel-
lienne comme un éclectisme ; elle vise certes à concilier les diverses

1 Traité des valeurs, p. 712.
2 Louis Lavelle : Quatre Saints, Albin Michel, Paris, 1951.
3 Louis Lavelle : La Conscience de soi, Grasset, Paris, 1933 ; L'Erreur

de Narcisse, Grasset, Paris, 1939; Le Mal et la Souffrance, Pion, Paris, 1940;
La Parole et l'Écriture, L'artisan du livre, Paris, 1942.

4 Louis Lavelle : Quatre Saints, p. 35.



LA PHILOSOPHIE SPIRITUELLE DE LOUIS LAVELLE 201

écoles philosophiques dans leurs affirmations, mais en ayant soin
de montrer les domaines où ces affirmations sont valables. Elle
refusera, par exemple, au psychologisme et au sociologisme le droit
d'élaborer une théorie générale de la valeur, alors qu'ils peuvent,
dans certains cas, expliquer la réalisation des valeurs particulières
par des facteurs contingents psycho-sociologiques (tempérament,
milieu social, etc.) T.

La philosophie lavellienne est une philosophie spirituelle, parce
qu'elle est une philosophie de l'ordre, dans laquelle toutes les
puissances de l'âme et les disciplines qui y correspondent sont
hiérarchisées en fonction de la fin dernière de la destinée humaine. Mais
cette philosophie de l'ordre ne comprend ni logique, ni théorie des
sciences, ni psychologie, ni cosmologie, ni morale systématisées
parce qu'elle est une philosophie du sujet et non de l'objet, de
l'intériorité et non de l'extériorité.

L'examen critique devra porter sur cette conception de la
philosophie avant d'aborder des questions de détail. Une philosophie
doit-elle se limiter à une méditation des puissances de l'âme et des
conditions de leur spiritualisation, sans se référer explicitement
à leurs œuvres dans le domaine de la connaissance, de l'action ou
de la création artistique Oui, si elle s'appuie sur une méthode
d'introspection ; mais Lavelle s'en méfie et use de la méthode
d'analyse reflexive. Ne risque-t-il pas cependant de gauchir cette
dernière dans le sens de la méthode d'introspection au moment
où il perd de vue la problématique philosophique transmise par
notre tradition occidentale et les œuvres qui expriment les valeurs
La pensée de Lavelle, il est vrai, repose sur les données de l'histoire
de la philosophie, de l'art, de la morale et des religions ; mais la
connaissance de cette histoire est intériorisée à tel point que les
thèses des philosophes, par exemple, si souvent opposées, se fondent
en une unité harmonieuse, qui pourrait n'être que dans l'esprit de
Lavelle.

L. Brunschvicg2, lui aussi, défendait une philosophie du sujet
et de la conversion, à l'aide d'une méthode d'analyse reflexive,
mais il s'appuyait sur les progrès historiquement constatables de
la conscience (et non de l'âme) dans l'élaboration de la mathématique,

de la physique, de la connaissance de l'homme (et non du
sujet personnel). Là où Lavelle parle de spiritualisation, Brunschvicg
parlait de rationalisation, parce que chez lui, le type de l'analyse

1 Traité des valeurs, p. 525 sq.
2 Fait à noter, Lavelle a dédié sa thèse de doctorat (La dialectique du

monde sensible, Publications de la Faculté des lettres de l'Université de
Strasbourg, Strasbourg, 1921) à L. Brunschvicg, alors que l'esprit de la thèse
rappelle davantage celui de l'Essai sur les éléments principaux de la représentation
d'Hamelin que Ea modalité du jugement de Brunschvicg.



202 GABRIEL WIDMER

est l'analyse mathématique, tandis que chez Lavelle, le modèle
est à rechercher chez le mystique. Là où Lavelle enseigne une
conversion à l'esprit personnifiant, Brunschvicg enseigne une conversion
à la pensée transsubjective et supra-individuelle.

Brunschvicg et Lavelle, deux manières de concevoir la
philosophie et la méthode d'analyse reflexive, tous deux cartésiens, le

premier enclin à suivre Spinoza, le second Malebranche ; deux
philosophies de l'esprit, mais d'un esprit qui se confond chez le premier
avec la « spontanéité créatrice de la pensée » et chez le second avec
un Dieu créateur par amour. Le « moment historique » de la
conception de ces deux philosophies n'est pas le même : Brunschvicg
avait à résoudre les difficultés du scientisme, du positivisme et du
pragmatisme ; Lavelle devait surmonter les bouleversements apportés
à la pensée philosophique par deux guerres mondiales et leurs
conséquences '.

Lavelle aborde donc des problèmes brûlant d'actualité, des questions

qui demandent une solution immédiate. S'il se tourne vers
le passé, c'est pour y découvrir les constantes de la spiritualité
européenne ; mais c'est vers le présent et vers l'avenir qu'il fait
porter tout le poids de sa méditation, et dans lesquels il voudrait
insérer le fil de l'éternité. Il montre à ses lecteurs une voie de salut,
et ce n'est pas un hasard s'il se réclame souvent de Plotin et si
l'esprit de saint Augustin est sous-jacent à son message. On comprend
alors les raisons qui le poussent à laisser à l'arrière-plan les données
de l'histoire des sciences, des religions, des arts. Mais son œuvre
n'aurait-elle pas été plus accessible et convaincante, si elle avait
mis en lumière les victoires de l'esprit sur la matière, la barbarie
et la bestialité, dont cette histoire est le témoignage

Si la philosophie lavellienne se veut une initiation au salut 2,

ne doit-elle pas s'adresser à un vaste public Il le semble, et pourtant,
par ses exigences, elle ne pourra s'adresser qu'à ceux qui sont déjà
convaincus de la nécessité d'une conversion à l'intériorité et de la
présence agissante d'un Dieu d'amour ; pour les autres, elle demeurera
lettre morte. Philosophie aristocratique, ne met-elle pas à jour le
drame de la philosophie dans notre temps, son incapacité à changer
quelque chose dans l'ordre du monde et dans le cœur de l'homme,
son impuissance à redresser la situation, parce qu'elle n'a qu'une
audience très restreinte

1 Lavelle a précisé sa position en face de l'existentialisme (Sartre,
Heidegger, Jaspers) dans la préface à la seconde édition de De l'Etre et dans Le
moi et son destin, p. 67 sq.

2 On trouvera des préoccupations analogues à celles de Lavelle chez le
philosophe belge Paul Decoster ; cf. Jacques Gérard : La métaphysique de
Paul Decoster, Aubier, Paris, 1945.



LA PHILOSOPHIE SPIRITUELLE DE LOUIS LAVELLE 2O3

Philosophie du salut, où l'âme est médiatrice entre le corps,
le monde et l'esprit, où les valeurs sont médiatrices entre la pensée,
la volonté, l'affectivité et l'acte créateur, mais où nulle part, il n'est
parlé du Sauveur et du Médiateur. Lavelle, en bon cartésien, se
défend de faire de la théologie et nous lui en savons gré ; mais nourri
de sève augustinienne, il parle pourtant de chute, de conversion,
de résurrection ; les dogmes chrétiens l'excitent donc dans sa médiation,

comme l'exemple des saints. Sa philosophie ne peut laisser
aucun théologien indifférent. Mais dans cette pensée où la personne
et sa destinée occupent le centre, peut-on se contenter des médiations

de l'âme et des valeurs Lavelle reconnaît l'insuffisance de
ces médiations, lorsqu'il fait allusion à la « relation absolue » de

chaque individu avec Dieu.
La théorie de la participation empêche-t-elle, à cause de la continuité

qu'elle suppose entre l'être créé et l'Etre créateur, le philosophe
d'apercevoir que cette relation absolue est rompue par la faute de
l'homme et qu'il faut le Médiateur pour la rétablir Faut-il
l'intervention d'une révélation étrangère à la réflexion naturelle de l'homme
pour convaincre le penseur de la gravité de la chute et de la nécessité
d'un sauveur Mais l'intervention de cette révélation ne va-t-elle
pas obliger le philosophe à reviser sa théorie de la participation
En effet, si notre acte participé exprime une liberté relative, cette
liberté n'est pas seulement limitée, à la lumière de la révélation,
par mon corps, le monde et autrui, mais encore, d'une part, par
le mal et, d'autre part, par la volonté rédemptrice de Dieu Par
conséquent notre âme et les valeurs peuvent être médiatrices aussi
bien entre l'homme et Dieu, qu'entre l'homme et le néant ; elles
sont médiatrices entre l'homme et Dieu à condition que notre acte
participé soit assumé, garanti par Dieu lui-même (ou par son vicaire,
d'après la théologie chrétienne) et non seulement par nous-mêmes,
à cause de la déficience totale de notre liberté.

Philosophie spirituelle, parce que philosophie du salut et de la
grâce (l'acte participé par lequel notre être passe de la possibilité
à l'existence est une grâce), la philosophie de Lavelle est animée

par un optimisme, qui fait certes une place au pessimisme; mais
emporté par sa foi, Lavelle oublie que c'est cet acte de foi qui fait
question pour le philosophe et qui est réponse pour le théologien.
L'œuvre de ce prince de l'esprit mérite toute notre attention, ne
serait-ce qu'à ce titre-ci : elle rend témoignage (— et quel témoignage
éloquent à la présence implicite de la foi vécue et de la grâce
agissante dans le labeur d'une pensée hautement personnelle.

Gabriel Widmer.


	La philosophie spirituelle de Louis Lavelle

