
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 3 (1953)

Heft: 3

Artikel: L'idéalisme et la théologie de l'incarnation dans la pensée anglaise du
XIXe siècle : F. D. Maurice ; J. Martineau ; J. H. Newman

Autor: Pucelle, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380595

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380595
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'IDEALISME ET LA THEOLOGIE

DE L'INCARNATION
DANS LA PENSÉE ANGLAISE DU XIXe SIÈCLE

F. D. Maurice — J. Martineau — J. H. Newman

A Suzanne Martineau

Parmi les influences qui ont aidé l'idéalisme de l'ère victorienne
à se former, celle des poètes et des théologiens est considérable.
Ils lui ont montré la voie, les premiers (Coleridge, Wordsworth,
Browning), en préfigurant quelques-uns de ses traits essentiels par
leurs intuitions anticipatrices ; les autres, en exprimant dans le langage
religieux, surtout quand le théologien se doublait d'un philosophe,
comme c'est le cas de J. Martineau, des perplexités, des aspirations
et une foi identiques.

Mieux armés que les poètes pour la discussion et pour une expression

dogmatique de la pensée par tout un passé de spéculation,
soutenus par des notions élaborées par la tradition, les théologiens ont
plus directement travaillé à la renaissance de l'idéalisme, soit en
suggérant de nouvelles attitudes, soit en œuvrant parallèlement aux
philosophes. Quand ils se laissent emporter par leur éloquence — et
c'est plus ou moins le cas de tous les prédicateurs — ils tendent
aussi, il est vrai, à faire œuvre littéraire, à s'éloigner de l'idéal de

sobriété, de sécheresse analytique et de rigueur démonstrative des

philosophes. Du moins les problèmes sont-ils substantiellement les

mêmes, et s'ils les traitent dans un autre langage, ils le font souvent
dans le même esprit.

i. F. D. Maurice
En 1845, T. H. Green lisait avec enthousiasme, en même temps

que les œuvres de Carlyle et celles de Ch. Kingsley, celles de F.-D.
Maurice : Theological Essays; Prophets and Kings of the Old Testament

I. Leur auteur est considéré, avec J. Martineau et J. H. New-

1 Autres œuvres : Moral and Metaphysical Philosophy ; The Conscience,
lectures on Casuistry; F. D. Maurice était ouvert à l'influence de Kant ; il fut
un des premiers à voir en lui le côté constructif ; cf. Muirhead : The Platonic
tradition in anglo-saxon Philosophy, pp. 158-159.



l'idéalisme et la théologie de l'incarnation 173

man (tous trois sont nés en 1805), comme un des trois grands leaders
religieux de son époque 1 ; et il fut assurément un des plus influents.
C'était un pasteur unitarien, converti à l'anglicanisme et rebaptisé.
De bonne heure, il s'était convaincu de la nécessité de repenser les

dogmes en leur donnant un sens plus libéral et accueillant. Egalement
hostile à l'interprétation littérale des textes et aux abus de
l'interprétation symbolique, seul recours contre une critique excessive, il
tentait de dégager du christianisme historique un christianisme
éternel capable de répondre aux besoins spirituels permanents de
l'homme en lui donnant les moyens d'une régénération intérieure.

Dans Prophets and Kings of the Old Testament (1853), il retrace
l'histoire d'Israël, peuple élu, souvent infidèle, mais auquel la lumière
n'a jamais manqué. Il montre le développement, à travers cette
longue histoire, de l'esprit prophétique, les appels du messianisme
qui se font d'âge en âge toujours plus pressants. Cette voix des

prophètes, toujours présente pour redresser la conduite des rois,
parle pour nous aussi, et il y a dans la vie de tout homme une heure
où il doit les écouter (Sermon III). Le chrétien n'est jamais dispensé
de prendre à son compte leur enseignement, car le judaïsme est une
longue préparation du christianisme. Aussi l'histoire du judaïsme
figure-t-elle spirituellement celle de toute l'humanité.

Elle a pour nous une valeur éternelle, dégagée des circonstances
contingentes : du particulier nous pouvons tirer l'universel (Sermon
XXIII). Cette histoire est ceUe d'une Révélation progressive. F. D.
Maurice tient beaucoup à cette idée. Il est intéressant de la rapprocher

de celle du Développement appliquée par J. H. Newman au
dogme catholique à peu près à la même époque (1846). Dieu a été
présent dès l'origine à l'âme humaine, mais l'homme n'a perçu
cette présence que peu à peu. L'idée fondamentale de F. D. Maurice
est celle de la présence éternelle du Logos à la conscience, de la
« proximité de Dieu » 2. De là, une tendance à minimiser, peut-être
à l'excès, l'importance de l'élément historique, pour exalter la valeur
permanente de l'Evangile et pour intérioriser la religion, tendance
qui le rend indifférent aux progrès de l'exégèse. C'est en cela que
T. H. Green sera le disciple de F. D. Maurice autant que de F. C. Baur.

F. D. Maurice — et c'est ce qui motive sa rupture avec l'unitarisme

—¦ place l'Incarnation au centre de tout. Elle est l'instrument
d'une Rédemption universelle. C'est cette Rédemption de tous,
appelée à se renouveler à tout moment, qui réalise YAtonement
(réconciliation de l'homme avec Dieu). Elle s'opère dans l'union du

1 Sorley : History of English Philosophy, pp. 265-267.
3 Cf. V. F. Storr : The Development of English Theology in the XIXth

Century, Ch. XVM, p. 341.



174 JEAN PUCELLE

fidèle au Christ par le sacrifice (The Doctrine of Sacrifice, 1854) 1.

F. D. Maurice tend à adoucir les dogmes sur la vie future et se voit
chassé de King's College à Londres en 1853 pour avoir remis en question

la croyance aux châtiments éternels 2.

F. D. Maurice souffrait de la pluralité des confessions. Son père
était un pasteur unitarien. Sa mère et ses sœurs ayant comme lui
abandonné leur foi, mais pour aller à différentes sectes, il ressentait
vivement le besoin d'une union par l'amour, plus efficace que
l'adhésion intellectuelle 3. Hostile à tout esprit de secte, il n'acceptait
pour lui aucune dénomination, pas même celle de «Broad-Churchman

» qu'on lui avait donnée. Bien qu'il professât un attachement
profond à l'Eglise d'Angleterre, il n'en est pas moins, avec Ch. Kings-
ley (dont les sermons 4 ne valent pas les siens), un des principaux
fondateurs de la Broad Church s. Soucieux de rapprocher les
différentes confessions, il cherche sous les divergences ce qu'elles ont en

commun, et esquisse l'idée d'une réconciliation (The Religions of
the World, 1846). En faisant reposer l'apologétique sur une
interprétation renouvelée de l'expérience religieuse sans renoncer à
l'exercice de la raison, il était le continuateur direct de Coleridge 6.

Et en s'efforçant d'abattre les cloisons entre les sectes, en jetant
les bases d'un christianisme élargi et intériorisé, il était en même
temps le précurseur direct de T. H. Green et des Caird.

2. J. Martineau
Plus philosophe que F. D. Maurice, mais incomparablement moins

que T. H. Green, James Martineau n'aurait pas sa place dans la
présente étude si on s'arrêtait aux désignations extérieures, car il
fut de plus en plus hostile à la philosophie hégélienne. Mais bien
qu'il ait refusé de suivre T. H. Green et les Caird dans certaines de
leurs conclusions, il partage entièrement leurs aspirations ; aussi

peut-on jusqu'à un certain point considérer comme H. Jones 7 sa
doctrine comme parallèle à la leur, et son influence — qui fut
immense — comme s'étant exercée sensiblement dans le même sens.

1 Theological Essays, Essay VI ; cf. E. C. Moore : An Outline of the History
of Christian Thought since Kant, Ch. VI.

2 Compte rendu par J. Martineau : Essays, Reviews and Addresses. I,
pp. 219 sqq.

3 Cf. Cl. Webb : Religious Thought in England from 1850, p. 85 ; A. W.
Benn : A History of English Rationalism in the XIXth Century, II, p. 74.

4 Sermons for the Times, 1863 ; Village, Town, and Country Sermons, 1877.
5 V. F. Storr, op. cit., p. 351, et A. W. Benn, op. cit., II, 71-74.
6 V. F. Storr, op. cit., Ch. XVIII, p. 358 ; sur sa polémique'avec Mansel,

ibid., p. 421 ; et A. "VV. Benn, op. cit., II, 112.
7 The Philosophy of J. Martineau and the Idealism of the present day.



L IDEALISME ET LA THÉOLOGIE DE L'INCARNATION I75

J. Martineau était intimement lié avec T. H. Green, avec lequel il
eut des entretiens fréquents et compréhensifs ', si bien qu'on peut
admettre qu'une influence réciproque s'est exercée de l'un sur l'autre.

J. Martineau eut une longue carrière qui couvre presque tout le
siècle ; ses premiers essais remontent à 1840, et les trois grands
ouvrages de sa maturité : Types of Ethical Theory (1885) ; A Study
of Religion (1887), The Seat of Authority in Religion (1890) parurent
tardivement. Ils semblèrent même anachroniques au moment de
leur publication, et n'obtinrent pas toute l'attention qu'ils
méritaient 2. Mais, entre temps, J. Martineau avait beaucoup prêché et
écrit ; et les idées qui se retrouvent dans ses œuvres massives étaient
déjà partiellement connues, elles avaient fait leur chemin.

J. Martineau était, comme F. D. Maurice, un pasteur unitarien,
mais il le demeura jusqu'au bout. Il n'en eut pas moins une évolution

mouvementée 3 qui résume symboliquement celle de beaucoup
d'esprits de son temps. Elle se divise en trois phases :

1. Comme Coleridge, il eut sa période « hartleyenne » qui s'étend
jusque vers 1839. Il est alors mécaniste, utilitariste, disciple de
Locke, Hartley, James Mill et Bentham. Ingénieur avant de devenir

pasteur, il garda toute sa vie de cette formation première le
besoin scientifique d'explication rationnelle qu'il s'efforça par la
suite de concilier avec ses aspirations religieuses.

2. Entre 1839 et J849, à la suite d'un séjour en Allemagne où il
est l'élève de Trendelenburg, il change complètement ses vues : il
reconnaît l'insuffisance du mécanisme, devient spiritualiste et
découvre l'importance fondamentale de la liberté humaine. Il veut
faire éclater le système rigide du déterminisme qui étouffe la personnalité,

et se met en quête d'une philosophie où le devoir, les

exigences de la conscience morale, aient la place centrale. Dans un
passage autobiographique 4 d'une grande beauté, il décrit cet
affranchissement. Sous l'influence des poètes Coleridge et Wordsworth, il
découvre que l'homme cesse d'être l'esclave du déterminisme dès

qu'il aperçoit l'insularité de son expérience personnelle, entouré
qu'il est, non d'une universelle nécessité qui l'oppresse, mais de la
marge d'un océan de possibles : c'est l'appel de Dieu, de l'Infini qui
est en lui, et qui veut se réaliser dans le Fini. Dieu est à la fois hors
de lui et en lui : hors de lui sous la forme d'un univers ordonné

1 Cf. C. B. Upton : Martineau's Philosophy, Introd. Essay, p. xvm ;

A. Seth (Pringle-Pattison) : Martineau s Philosophy, in The philosophical
Radicals and other Essays.

2 Cl. Webb, op. cit., pp. 126 sqq.
3 C B. Upton, op. cit., passim ; A. Caldecott : The Philosophy of Religion

in England and America, pp. 343-353 ; V. F. Storr, op. cit., pp. 457-462.
4 A Study of Religion, Introd.



I76 JEAN PUCELLE

justiciable d'une explication causale et exigeant une Cause
Première ; et en lui sous la forme d'une conscience soumise à un impératif

qui porte la marque de l'Absolu. Monde des phénomènes
au dehors, régi par la causalité. Monde de la conscience au-dedans
où règne la liberté, privilège inaliénable du moi. Tout l'effort de la
philosophie est de faire se rejoindre les deux mondes. Or, la causalité
extérieure ne nous est révélée — comme pour Maine de Biran —
que par l'exercice de l'action volontaire dont eUe est un des aspects :

le monde est donc un ensemble d'effets suspendus à la Volonté divine '.
Toutefois — point capital — il serait aussi faux que dangereux

d'aller de la considération du monde à celle du moi, du phénomène
à la liberté ; car tous les philosophes qui ont procédé ainsi ont fini
par engloutir le moi dans le monde ; ce sont des monismes qui
abolissent la liberté (Spinoza ; Hegel). En morale, il faut préférer aux
théories « hétéropsychologiques » qui vont du monde au moi les
théories « idiopsychologiques » qui vont du moi au monde. De même,
mieux vaut aller de la morale à la religion, afin de sauvegarder une
religion de pure intériorité qui ne soit pas contaminée par l'objectivité,

et dans laquelle les pratiques extérieures sont commandées

par la poussée interne de la foi, manifestation de la présence de
Dieu en nous ; religion non de simple dépendance et de servitude,
mais d'adoption et d'engagement libre, où le choix individuel
suppose un lien personnel avec Dieu.

3. Pendant la troisième phase, prolongement de la seconde,
J. Martineau lutte de toutes ses forces pour maintenir dans sa pureté
cette intuition volontariste contre les doctrines qui tendent à réduire
la place de la liberté ou à l'absorber dans un monisme : matérialisme,
spinozisme 2, hégélianisme sont mis sur le même plan. On retrouvera

cette attitude dans l'œuvre de Pringle-Pattison. J. Martineau
reproche à Hegel de faire de la liberté, qu'il prétend exalter, un
déterminisme déguisé. Suivant la ligne de l'école de Tubingue 3, il
minimise à l'extrême l'historicité de l'Evangile et s'avance fort loin
dans la voie de la théologie libérale, se rapprochant ainsi des hégéliens,

de T. H. Green et des Caird dont il se sépare à propos du
monisme. Comme eux, il exalte une religion de pure intériorité, et
va sans le vouloir dans le sens de l'immanentisme 4.

Ces trois phases peuvent être désignées ainsi : i° Intellectualisme
(système de la nécessité) ; 20 Moralisme (théorie de la conscience) ;

30 Spiritualisme (théorie de la foi). Mais entre ces deux dernières, il

1 Types of Ethical Theory, Part. IL
2 A Study of Spinoza.
3 Creeds and Heresies of early Christianity, in Studies of Christianity, II,

pp. 201 sqq.
4 Cl. Webb, op. cit., p. 16.



L IDEALISME ET LA THEOLOGIE DE L INCARNATION I77

n'y a pas de coupure comme entre les deux premières : la théorie
de la foi est l'épanouissement de la théorie de la conscience morale
dont la valeur est absolue comme chez KantI. En cela, J. Martineau
est aussi pleinement dans la tradition de Butler2 tandis que son
volontarisme se rattache à la tradition française de la liberté
contingente, saisie du dedans par introspection, et considérée comme
un absolu (Maine de Biran, Cousin, Jouffroy, Royer-Collard) 3. Le
«fait fondamental de l'obligation» rejoint ainsi le fait fondamental
de la liberté dont l'affirmation inlassable mène J. Martineau à un
« individualisme éthique » 4. C'est un trait remarquable de sa
philosophie que le passage direct de la conscience humaine à Dieu, ce

en quoi il suit Coleridge. Cet individualisme l'amène à rejeter le
critère collectif selon lequel la société nous présenterait des vérités
toutes faites ; ainsi que les dogmes transmis extrinsèquement par
une tradition ecclésiastique. Pour reprendre la terminologie colerid-
gienne, il élimine entièrement la croyance au profit de la foi. Par
l'effet de ces refus successifs, J. Martineau a été un grand isolé. Il
s'est mis à dos non seulement les utilitaristes et les positivistes
(dont sa sœur Harriet était au contraire un membre zélé et militant),
mais encore les chrétiens agnostiques de l'école de Mansel, les

Anglicans traditionnalistes irrités par son libéralisme en matière
d'exégèse ; enfin, les Anglicans hégélianisants.

En infusant à l'unitarisme ancien une vie nouvelle par son appel
au sentiment intime, et par l'intensité qu'il donne à l'expérience
personnelle, il l'a véritablement réformé s. H demeure pourtant
unitarien, avec une nuance moderne, dans ses vues sur l'Incarnation :

alors que pour F. D. Maurice, l'Incarnation du Christ est le pivot
de l'histoire universelle, elle n'est pas pour J. Martineau un fait
privilégié ; tout homme est en un sens une incarnation de Dieu ;

celle du Christ n'a qu'une valeur exemplaire. Nous sommes à mi-
chemin entre la Religion dans les limites de la simple Raison et les

Lay Sermons, de T. H. Green.
Le schéma général de A Study of Religion reflète le dualisme

déjà signalé entre le monde et la conscience. Dieu est saisi doublement

: comme Cause, c'est-à-dire comme Volonté éternelle, créatrice
et téléologique. 2° Comme Perfection présente dans la conscience et

1 Cl. Webb, op. cit., p. 145.
2 V. F. Storr, op. cit. : « Martineau comme Butler entend dans la voix

de la conscience les accents de la voix divine. »

3 C B. Upton, op. cit., p. 459.
4 S. H. Mellone : Leaders of Religious Thought in the XIXth Century,

Ch. IV.
5 The Unitarian Position, in Essays, Reviews and Addresses, II, pp. 371 sqq.,

et The Three Stages of Unitarian Theology, ibid., IV, pp. 567 sqq. ; cf. A. W.
Benn, op. cit., II, 69.



I78 JEAN PUCELLE

la liberté. Or, si c'est un principe identique qui agit au-dehors et
au-dedans, c'est lui qu'il faut prendre tantôt comme principe
d'explication de la Nature, tantôt comme principe de justification
éthique, c'est-à-dire comme manifestation de l'Esprit en nous. Le
tout est de savoir si ce dualisme est réellement surmonté par l'unité
du principe sous-jacent aux deux types d'expérience qui
correspondent respectivement à la science et à la religion. Toute la
philosophie de J. Martineau n'est qu'un long effort dramatique pour dominer
ce dualisme et pour unir la Nature et l'Esprit, le dehors et le dedans,
au lieu de les juxtaposer. Il n'est pas sûr qu'il y soit parvenu, sa

position théologique exclusive de l'Incarnation au sens fort ne lui en
donnant pas le moyen, et l'hégélianisme qu'il rejette ne lui fournissant
pas comme à T. H. Green l'instrument de la médiation.

3. J. H. Newman

Newman n'est pas à proprement parler un philosophe, et il s'en
faut de beaucoup que sa pensée soit systématique *. Elle est
indiscutablement centrée, après comme avant sa conversion au
catholicisme (1845), sur le problème du salut dans et par l'Eglise. Il
n'était pas porté, dit-il, vers la métaphysique, mais vers la logique
et la morale 2. Il ne se préoccupe pas de Kant et de Hegel comme
tant de ses contemporains. Sa pensée, dit Cl. Webb 3, a quelque
chose de fuyant (elusiveness). Malgré la Grammar of Assent, ce
n'est pas essentiellement une théorie de la vérité qu'il esquisse,
mais un itinéraire de l'âme à Dieu.

Cependant, les positions successives qu'il adopte et sa manière
même de poser les problèmes contiennent des implications morales
et métaphysiques dont quelques-unes correspondent aux préoccupations

qui lui sont communes avec les théologiens et philosophes de

son temps. Il est foncièrement anglais. Sa pensée puise dans l'humanisme

chrétien dont il a assimilé toute la substance (les « Divines »

du XVIIIe siècle ; Butler). D'autre part, sa conversion fut pour lui
le dénouement d'une crise que toute sa génération a traversée
comme lui. Enfin, les remous que cette conversion occasionna
provoquèrent à l'intérieur même de l'Eglise anglicane à laquelle ses
amis Pusey, Keble, Froude, étaient restés fidèles, un renouveau
profond de spiritualité et une orientation nouvelle du culte (High
Church ; anglo-catholicisme) 4. Tout en étant spécifiquement
théologiques, les problèmes que les tractariens s'efforçaient de résoudre

1 Cf. Nédoncelle : Introduction aux Œuvres philosophiques de Newman,
pp. 16-17, 196-197 ; F. L. Cross : J. H. Newman, p. 93.

2 Ibid., op. cit., p. 16, note 2.
3 Religious Thought in the Oxford Movement, p. 11.
4 M. Nédoncelle : /. H. Newman, bienfaiteur des deux Eglises.



L IDEALISME ET LA THEOLOGIE DE L INCARNATION I79

(régénération par le baptême ; justification par la foi ; Incarnation
et Réconciliation ; continuité de la tradition ecclésiastique et définition

de la « catholicité ») se rattachaient plus ou moins directement à
des problèmes philosophiques (recherche d'une base apologétique et
critère de la vérité ; valeur de l'intention ', lien entre la personne et la
communauté ; conception de l'Histoire ; relation entre l'homme et Dieu).

Cl. Webb signale le rapport étroit qui existe entre ces problèmes
et ceux de la philosophie idéaliste allemande qui se répandait en
Angleterre à la même époque. Le « moralisme » des tractariens est,
selon lui, un trait dominant et distinctif de ce mouvement. Il est
fortement accentué chez Newman. C'est un trait qu'il tient de Butler ;

mais il lui est aussi commun avec Kant 2 sur lequel Butler anticipait.
L'influence de Kant n'est assurément pas directe ; mais Cl. Webb
admet 3 qu'elle a pu cheminer jusqu'à lui à travers Coleridge et
Wordsworth. Il souligne d'un autre côté le parallélisme qui existe
entre la position de Kant et celle des évangéliques d'une part ; celle
de Hegel et des tractariens de l'autre. Dans l'insistance de Kant sur
la valeur absolue de la Bonne Volonté abstraction faite des

conséquences, il restait quelque chose de la distinction de Luther entre
la fides informis et la fides formata cavitate. Les évangéliques demeuraient

dans l'ensemble fidèles à cette inspiration, ce qui les conduisait,
comme Luther, à déprécier les œuvres au profit de la foi. Par opposition

à l'individualisme prononcé de Kant, Hegel affirmait au
contraire que la moralité ne s'achève et ne se consacre, sous la
forme d'une moralité sociale (Sittlichkeit) que dans le corps collectif,
le Tout organique étant pour lui à la fois Etat et Eglise 4. A cette
tendance correspond chez les tractariens le besoin de s'incorporer à

une Eglise, l'attachement aux sacrements conçus comme « le corps
et l'expression de la vie divine » s. Entre les deux définitions de la
foi, J. H. Newman optera pour la seconde, et c'est ce qui l'opposera

aux évangéliques 6.

Or, nous retrouvons ici les deux thèmes dominants de l'idéalisme
anglais : le moi et la totalité organique, d'abord en conflit, puis
conciliés. Il va sans dire que J. H. Newman ne les amalgame pas à la

1 Cl. Webb : Religious Thought in the Oxford Movement, pp. 63-64.
2 Cl. Webb : Religious Thought in the Oxford Movement, Introd., pp. 13-

15 ; Ch. Ill : The Moralism of the Oxford Movement, et VI : Tractarian Moralism
and its consequences ; cf. F. L. Cross : J. H. Newman, Ch. VII : Newman's
Moralism.

3 Op. cit., p. 15 ; cf. S. H. Mellone, op. cit., p. 44 ; et déjà J. Martineau :

Personal Influences in present Theology, in Essays, Reviews and A adresses ;

I, pp. 263 sqq.
4 Philosophie des Rechts, § 270.
5 Cl. Webb : Religious Thought in the Oxford Movement, Ch. IV, pp. 83 sqq.
« Ibid., Ch. Ill et IV ; S. H. Mellone, op. cit., pp. 82-83.



l80 JEAN PUCELLE

manière hégélienne ; il les combine tout de même à sa manière, qui
est à la fois théologique, morale et psychologique. Sans abandonner
le point de vue du moi qui est son centre de perspective principalI,
il insiste tout à tour sur la double solidarité dans le temps et dans
l'espace qui relie le fidèle à la tradition ecclésiastique (An Essay
on the Development) 2 et à la société chrétienne imprégnée de culture
humaniste (The Idea of a University) 3. Parti de la « solitude du
moi », il décrit l'itinéraire de l'âme à Dieu, grâce à un « personnalisme

moral », ainsi que M. Nédoncelle l'a lumineusement montré 4.

L'idée d'une université dépasse donc l'horizon de la pédagogie
pratique ; on y trouve l'esquisse d'un système des sciences où l'idée du
tout détermine les parties, les pénètre et en conditionne l'agencement

s. A ce propos, M. Nédoncelle observe que le souci commun à
Newman et à Bosanquet est «... de ne pas négliger la diversité de

l'expérience qui compense leur dédain pour les satisfactions
empiriques du savoir partiel ». « Mais, ajoute-t-il, ils divergent fortement
par la transcendance que l'un pose en face de la conscience et à

laquelle l'autre se refuse complètement. » Newman ne peut admettre
que la philosophie suffise ; Bosanquet voit une illusion dans un
Dieu transcendant. Il reproche à Newman « d'avoir nié le primat
de l'intelligence et d'avoir repoussé l'absolu trop loin de nos prises,
du côté d'une pure infinité, libre de connexion nécessaire avec le
moi et ses limites. Pour lui, le fini et l'infini sont la chaîne et la
trame de la réalité, et le Dieu transcendant est une chimère. Deux
humanismes s'affrontent en cette occasion, et l'un paraît à l'autre
inévitablement faux et équivoque »6. Chez Newman, il est vrai, ce

rejet d'une métaphysique autonome est compensé par la teneur
métaphysique du mystère chrétien auquel le moralisme n'est, en
somme, qu'une voie d'accès. Dans leur critique de la doctrine
luthérienne de la Justification, observe encore Cl. Webb v, les tractariens
mettaient l'accent sur l'Incarnation plus que sur la Réconciliation :

c'est l'Incarnation qui est le « centre » de leur théologie. « La pensée
de partager la gloire du Seigneur ressuscité l'emporte sur la
confiance dans l'œuvre expiatrice de la Croix » 8 ; et dans l'eucharistie,
ils voient plutôt un aliment que le sacrifice d'un Dieu «. L'aspect

1 «Myself and my Creator» ; cf. Nédoncelle, Introd. à l'Apologia, trad.
Michelin-Delimoges, p. Lxxi ; et Introd. aux Œuvres philos, de N., III, IV, V.

2 Cf. J. Guitton : La notion de Développement et son application à la religion

chez Newman.
3 Cf. F. Tardivel : Newman éducateur, Ch. III.
4 Introd. aux Œuvres philos, de N., III, IV, V et VII.
5 Ibid., VIII, p. 412.
6 Introd. aux Œuvres philos, de N., p. 187.
7 Religious Thought in the Oxford Movement, Ch. IV, p. 83.
8 Brilioth, cité par Cl. Webb, op. cit., p. 89. — 9 Ibid., p. 91.



L'IDÉALISME ET LA THÉOLOGIE DE L'INCARNATION l8l

sombre et pessimiste du luthéranisme s'éloigne. Le moi sort de sa
solitude par l'initiative du Dieu qui, en s'incarnant, envahit la
Nature pour la racheter et l'élever à Lui. Tout cela est d'une extrême
importance, si on fait le rapprochement avec la théologie de F. D.
Maurice et celle de J. Martineau : ce qui sépare ceux-ci, c'est
précisément l'idée de l'Incarnation, présente chez l'un et absente chez
l'autre. C'est le désir de réconcilier Dieu avec l'homme qui a conduit

F. D. Maurice à abjurer l'unitarisme ; et si J. Martineau n'est
jamais parvenu à concilier Dieu et le monde, c'est qu'il est demeuré
unitarien jusqu'au bout ; le pouvoir médiateur lui manque. La
théologie est donc bien prégnante d'une métaphysique. Pour T. H.
Green aussi, l'Incarnation a été le problème crucial, celui sur lequel
se jouait le sort de toute sa philosophie des rapports entre la Nature
et l'Espritr, et la manière à la fois prudente et fervente dont il en
a traité correspond chez lui à l'aboutissement d'une crise profonde.

D'autre part, il est bien certain que la théorie de l'inférence et
de l'illative sense dans la Grammar of Assent correspond à une
apologétique sinueuse d'allure empirique beaucoup plus proche du
probabilisme butlérien que de la dialectique dans son inspiration
et dans ses procédés. Cependant, chez Newman comme chez T. H.
Green, l'humanisme chrétien est soutenu par un personnalisme
moral. Le « moralisme » newmanien n'est que le vestibule d'une
théologie de la Rédemption. La théorie de Yassentiment relie le moi
à Dieu, le fidèle à l'Eglise. Elle fait la part des mobiles obscurs de

nos croyances qui cheminent en nous par des voies inconscientes.
Parmi nos croyances vivantes, il en est bien peu, estime J. H. Newman,

qui procèdent de raisons claires, d'inférences correctes. Les

preuves convainquent plus qu'elles ne persuadent, comme le disait
Pascal ; et elles ne persuadent que sur le moment 2. Parmi les mobiles
obscurs de nos croyances, il en est de toutes sortes : ambiances
sociales, influences personnelles (Coleridge les avait déjà relevées) 3.

Pour éprouver les motifs de crédibilité acceptables (car il ne s'agit
pas d'un pragmatisme religieux), il convient d'explorer les couches

profondes de la personnalité, de faire émerger ces motifs à la lumière,
de les confronter et de les ordonner en les faisant converger en une
probabilité qui a pour terme idéal la certitude dont l'âme a soif.
Il faut toujours dépasser les preuves formelles, darder les fines
antennes de l'illative sense et pousser plus avant les approches de la
vérité. Non que la raison soit infirme ; mais elle n'est pas assez

1 Nous utilisons ici notre thèse inédite : La Nature et l'Esprit dans la
philosophie de T. H. Green. La renaissance de l'Idéalisme en Angleterre au XIXe siècle.

2 Cf. Grammar of Assent, Ch. VI, § i.
3 Additional Table-Talk, pp. 324-325.



l82 JEAN PUCELLE

subtile. Il ne faut donc pas la répudier, mais l'assouplir, pour
rejoindre et ratifier les données concrètes de l'expérience religieuse
qui comporte toujours quelque chose d'individuel et d'incommunicable.

Il y a dans ce nouvel Art de persuader, en même temps qu'un
vif désir de rejoindre les enseignements traditionnels de l'Eglise,
une humble acceptation des voies sinueuses de la pensée qui n'aboutit
pas au relâchement des méthodes, mais à un effort pour serrer de

près les problèmes. Ceux-là même qui ont déploré la conversion de

J. H. Newman * y reconnaissent une sincérité, une loyauté intellectuelle

inflexible. La recherche de la vérité ne va pas sans un grand
sérieux et une ascèse morale sévère.

En dépit de ce qui le sépare de J. Martineau 2, J. H. Newman a
en commun avec lui la forte insistance sur l'exigence intérieure de la
conscience, sur l'intériorité de la loi morale et la certitude de la
vocation spirituelle de l'homme. Seulement, cette vocation, ils n'en
conçoivent pas l'épanouissement de la même manière.

Chef incontesté d'un grand mouvement religieux, J. H. Newman
n'appartient à aucune des écoles philosophiques de son temps ; c'est
un outsider de marque. Les infiltrations kantiennes que Cl. Webb
aperçoit dans sa pensée peuvent être contestées ; il ne s'agit sans
doute que de correspondances, de congruences. Mais elles suffisent
à expliquer certains rapprochements ultérieurs, en tout cas, à les
rendre moins étonnants : car ce qui est hors de doute, c'est l'influence
que J. H. Newman exerça à son tour sur certains théologiens par
ailleurs imprégnés d'idéalisme allemand : c'est le cas des auteurs du
recueil Lux Mundi (1889). L'influence de T. H. Green y domine,
mais celle de l'Essai sur le Développement n'en est pas absente 3.

T. H. Green lui-même, qui n'aimait guère le puseyisme, dit un jour
dans une boutade : « Le plus surprenant, c'est que je me rencontre
ici, bien que pour de tout autres raisons, avec le Dr Pusey. » 4 Les
aspùations étant les mêmes, on est moins surpris que le Mouvement
d'Oxford ait provoqué par émulation, chez des esprits qui étaient
bien loin de le suivre, un effort pour renouveler leur vie religieuse,
pour approfondir les motifs de leurs croyances, et pour mettre
celles-ci d'accord avec leurs conceptions générales sur Dieu, le
monde et la société.

Jean Pucelle
Professeur à la Faculté des Lettres de Poitiers.

1 S. H. Mellone, op. cit., Ch. III, p. 99.
2 Cf. The Seat of Authority in Religion, Liv. II, Ch. L
3 Cl. Webb : Religious Thought in the Oxford Movement, p. 18 ; F. L.

Cross, op. cit., Ch. VII, p. 103.
4 R. L. Nettleship : Memoir of T. H. Green, p. 172.


	L'idéalisme et la théologie de l'incarnation dans la pensée anglaise du XIXe siècle : F. D. Maurice ; J. Martineau ; J. H. Newman

