Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 3 (1953)

Heft: 2

Artikel: Prophétie et typologie

Autor: Amsler, Samuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380593

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380593
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PROPHETIE ET TYPOLOGIE

On appelle typologie la méthode d’interprétation qui montre dans
certaines réalités théologiques de l'histoire de l’ancienne alliance
(des personnages comme Moise ou David, des institutions comme
les sacrifices ou le temple, des événements comme la sortie d’Egypte
ou la prise de Jéricho) des préfigurations providentielles de Jésus-
Christ et des réalités de la nouvelle alliance.

La critique historique reproche a la typologie de juger I’Ancien
Testament d'un point de vue extérieur a lui-méme : du point de
vue chrétien. Certes, on ne peut clairement discerner ce qui, dans
I'ancienne alliance, préfigure la nouvelle que depuis la venue de
Jésus-Christ. Mais, pour étre nouvelle par rapport a l'alliance de
Dieu avec le peuple d’Isra€l, 1'alliance de grace scellée par Jésus-Christ
lui est-elle hétérogéne ? En précisant les relations de la typologie et
de la prophétie, nous voudrions répondre sur un point particulier
a cette question capitale.

Pour établir le bien-fondé de la typologie, plusieurs auteurs de
publications récentes ont rappelé en effet que la typologie n’est
pas seulement pratiquée par les auteurs du Nouveau Testament mais
déja par les prophetes de I’Ancien Testament eux-mémes. « Un des
cas d’exégese typologique les plus solides, écrit le Pére J. Coppens 1,
est incontestablement celui ou le typisme remonte aux auteurs
sacrés eux-mémes de I’Ancienne Loi. Nous en avons un paradigme
frappant dans les récits de I’Exode. Le deutéro-Isaie nous présente
cette libération d’Israél, la premiére, comme une figure de la fin
de l'exil babylonien, voire — car les perspectives s’entremélent —
comme celle de la libération finale.» Le Pere Daniélou2 est plus
catégorique : « L’Exode sera utilisé par le Nouveau Testament et les
Péres a travers la premiere typologie que les prophetes en ont donnée.
Ceux-ci constituent une premiére réflexion sur I’Exode a l'intérieur
méme de I’Ancien Testament. Elle nous montre que le principe méme

1 Les Harmonies des deux Testaments, 1949, p. 93.
2 Sacramentum futuri, 1950, p. 134.



I40 SAMUEL AMSLER

de la typologie se trouve déja dans les propheétes... ot nous avons
tous les éléments qui vont permettre a la typologie du Nouveau
Testament de-se constituer.» De son cd6té, M. F. Michaeli * écrit ;
« Il est incontestable que nous trouvons dans la Bible les premiéres
manifestations de l'exégése typologique. Les prophétes ont parlé
des événements a venir comme la reproduction des événements du
passé : royaume de Dieu annoncé comme une nouvelle création, un
nouveau paradis ; délivrance de la captivité et grande délivrance de
la fin des temps décrites comme un nouvel exode, une nouvelle
marche au désert et une nouvelle entrée dans la terre promise. Nous
n’avons donc pas le droit de condamner la typologie comme si elle
était une fantaisie de quelques théologiens a 'imagination fertile. »
Sans tirer cette derniére conclusion (qui n'est pas dans son sujet),
c’est déja ce qu’a montré M. G. Pidoux dans son étude sur 1'espérance
d’Israél 2.

On le voit, la recherche des origines de la typologie chrétienne de
I'Ancien Testament nous fait déboucher dans le grand domaine,
renouvelé aujourd’hui par les hypothéses de I’école scandinave,
des origines de 'eschatologie en Israél. C'est pour le moins un signe
que la typologie est liée par ses racines mémes a I'un des chapitres
essentiels de la théologie biblique de 1'Ancien Testament.

S’il est incontestable que les prophétes, dans leurs promesses
messianiques, ont utilisé un moyen d’expression qui s’apparente a
la typologie, on ne peut cependant en conclure, sans une étude préa-
lable des textes en cause, a une filiation directe de la prophétie
messianique de I’Ancien Testament a la typologie chrétienne, comme
sont tentés de le faire les auteurs cités.

x O x

Il est impossible de délimiter le domaine de la prophétie au sein
de I’Ancien Testament. En effet, les livres de l’ancienne alliance
— méme et peut-&tre surtout les livres dits « historiques » mais que
le canon hébreu appelle d'une maniére significative « les premiers
prophétes » — ne font jamais de I'histoire pour elle-méme mais pour
en donner la signification : c’est Dieu qui se révéle a travers les
événements historiques. Le Pentateuque lui-méme, en particulier
le Deutéronome et le Code sacerdotal, donne une représentation
éminemment « prophétique » des événements du passé. Il représente
déja, dans ses couches littéraires successives, divers stades de la
reflexion théologique sur les événements du passé. Ici et 1a, on peut
discerner dans le récit des grandes interventions de Dieu une harmo-

! ¢ La typologie biblique », Fot et Vie, 1952, p. 16.
2 Le Diew qui vient, Espérance d’'Israél, 1947.



PROPHETIE ET TYPOLOGIE I41

nique eschatologique. Mais ces premiers signes sont difficiles a établir
d’une maniére certaine.

Indirectement en inspirant I’historiographie contemporaine, et
directement par leur prédication, les prophétes ont participé a cette
réflexion théologique sur l'histoire des origines. En maints passages
de leurs discours, ils rappellent d’anciens événements, y font allusion
en passant ou utilisent des expressions métaphoriques formées par
le souvenir du passé. C’est 1la qu’apparait leur typologie.

Dans les livres prophétiques, nous avons pointé cent quatre
passages qui se référent, explicitement ou non, au passé . On peut
les ranger en quatre groupes :

A. Un quart d’entre eux sont de simples rappels historiques
destinés a susciter la crainte, la honte, la foi ou 'espérance du peuple :

« Je vous avais fait monter du pays d’Egypte,

et je vous avais conduits quarante ans dans le désert,

pour vous mettre en possession du pays de I’Amoréen.

J’avais suscité parmi vos fils des prophétes,

et parmi vos jeunes gens des naziréens,

— n’en est-il pas ainsi, enfants d’Israél ? — oracle de Jahvé.

Mais vous avez fait boire du vin aux naziréens,

et vous avez donné cet ordre aux prophétes: « Ne prophé-
tisez pas!»

Eh bien, je vais vous fouler,

Comme foule le sol un chariot quand il est rempli de gerbes. »

(Amos 2: 10-13.)

« Ne crains rien d’Assur,

0 mon peuple, qui habites Sion,

quand il te frappera de la verge,

et qu’il lévera sur toi le baton,

comme autrefois I’'Egypte.

Car, encore bien peu de temps,

et mon courroux aura pris fin.» (Es. 10: 24, 25.)

1 Nous en avons résumé la statistique dans une formule dont les chiffres
représentent d’une part le nombre de passages de tel livre se référant au passé,
d’autre part le nombre de passages rangés dans les quatre groupes décrits
plus loin. Si certains passages en question sont jugés inauthentiques, nous en
ajoutons le nombre entre parenthéses. Ainsi:

Esaie: 21 textes (et 6 inauthentiques) répartis comme suit: 5 rappels
historiques + 8 expressions illustratives (et 3 inauth.) + 1 allusion typolo-
gique (et 2 inauth.) 4+ 7 rappels typologiques (et 1 inauth.). II® Esaie: 14 =
2+ 6+ 2+ 4. ITI®¢ Esaie: 5=1+ 2 4+ 0 + 2. Jérémie: 13 (1) = 4 + 3
+ 2 + 4 (1). Ezéchiel : 8 =1+ 2+ 1+ 4. Osée: 12 (1) =6 + 2 + 2 (1) + 2.
Joél:1 =0+ 1+4+0+ 0 Amos: 4 (1) =4 + o0 + o + (1). Abdias: 1 =0+ o0
+ 1 -+ 0. Jonas: o. Michée: 3 (1) =14+ 1+ 0+ 1 (1). Nahum: 1 =0+ 1
+ o + o. Habakuk: 1 =0+ 1+ 0 +4o0. Sophonie: 1 =o0+4 1+ 0+ o.
Aggée: 1 =140+ o+ o. Zacharie: 4 =1 + 1 + 2 + o. Malachie: 4 = 2
+ I 4+ 04 1. Au total: 104 = 28 + 33 + 14 + 29. Ce sont ces derniers
I4 + 29 = 43 textes qui sont relevés plus loin, p. 144.



142 SAMUEL AMSLER

L’événement passé est rappelé parce qu’il a manifesté a un
moment donné la justice ou la grace éternelles de Dieu qui doivent
porter leurs fruits. Il n'y a donc ici continuité entre le passé et le
futur qu’a cause d'une fidélité geénérale de Dieu a lui-méme ; les
événements historiques sont en relation de conséquence les uns avec
les autres. Ces rappels ne contiennent aucune idée proprement
typologique.

Trois fois sur quatre cependant, c’est a propos des événements
a venir que les prophétes font allusion ou se référent a I'histoire
passee.

B. Souvent ils utilisent, pour décrire les événements futurs, des
images ou des expressions empruntées aux récits du passé. Le jugement
final est décrit comme un déluge :

« Les écluses d’en haut sont ouvertes,
et les fondements de la terre sont ébranlés. » (Es. 24 : 18.)

Le rétablissement eschatologique est dépeint comme un nouveau
paradis :

« Cieux, répandez la rosée d’en haut

et que les nuées fassent pleuvoir la justice !
Que la terre s’entrouvre et produise le salut,
qu’elle fasse en méme temps germer la justice !
Moi, Jahvé, je crée tout cela.» (Es. 45: 8.)

Le Grand Retour emprunte des traits & 'Exode :

«Ils n’auront pas faim, ils n’auront pas soif ;

ni le sable briilant, ni le soleil ne les atteindront.
Car Celui qui a pitié d’eux sera leur guide,

et les conduira aux eaux jaillissantes. » (Es. 49 : 10.)

ou encore la théophanie de la Fin a celle du Sinai (Michée 1: 4, 5;
Nahum 1: 2-6).

Ces rapprochements sont peut-étre plus littéraires que théolo-
giques, plus formels que matériels. Beaucoup de ces expressions
avaient passé dans le vocabulaire eschatologique ou liturgique. On
pourrait tout au plus parler ici d’«illustrations typologiques », sans
conclure que les prophétes ont vu dans les événements du passé la
préfiguration des événements eschatologiques.

C. et D. Dans quarante-trois passages, dont beaucoup sont posté-
rieurs a la catastrophe nationale et religieuse de 586, les livres prophé-
tiques, dépassant le simple emploi d’expressions littéraires, font des
événements du passé les modéles de l'avenir. Quatorze fois par
allusion typologique et vingt-neuf fois par rappel typologique, ils en



PROPHETIE ET TYPOLOGIE I43

annoncent la répétition dans l'histoire ou a la Fin des temps. Voici
la liste de ces textes selon leur théme :

La création : La lumiére qui brille dans les ténébres: Es. g: 1 —
la paix universelle : Es. 11 : 6-9 — nouveaux cieux et nouvelle terre :
Es. 51: 16 65: 17; 66: 23 — fécondité du sol: Es. 35: 1, 2 *.

L’alliance avec Noé sera renouvelée : Es. 54: 9, 10.

La captivité d’Egypte dont a nouveau sera puni le peuple:
Osée:qg:3; 11: 5.

La sortie d’Egypte se répétera : Es. 11 : 11-16 * ; Zach. 10 : 10 * —
sera accompagnée de prodiges: Michée 7: 15 * — fera oublier la
premiére sortie d’Egypte : Jér. 16 : 14, 15 et 23 : 7, 8 —rassemblera
tous les dispersés : Ez. 20 : 33-38 — sera l'ceuvre de 'amour de Dieu :
Es. 43: 2-4 — une merveille nouvelle : Es. 43: 16-20 — sous la
protection de Jahve: Es. 52: 11, 12.

La marche au désert se répétera : Osée 2 : 14, 15 et 12 : 10— sous
“la protection de fumée et de feu: Es. 4: 5 — sous une conduite
perpétuelle : Es. 30 : 21 — dans la paix et la joie : Es. 35: 8-10 * —
soif apaisée par l'eau du rocher: Es. 48 : 20, 21.

L’alliance sera renouvelée dans les cceurs : Jér. 31: 31-34 — par
le don de I'Esprit: Ez. 36: 24-27.

Juges et conseillers redonnés par Dieu comme autrefois : Es. 1 : 26.

La terre promise sera repeuplée: Ez. 36 : 11, 12 — possédée a
nouveau: Abdias 17-21.

David régnera dans la paix éternelle: Es. g: 5, 6 — sera revétu
de 'Esprit : Es, 11 : 1-5 — chef supréme d’Israél: Michée 5: 1-5 —
juste et sage : Jér. 23 : 5,6 ; 33 : 15-18 ¥ — seul roi sur tout le peuple :
Ez. 34: 23, 24; 37: 22-25; Osée 3: 5 * — sa maison sera relevée :
Amos g: 11 * — Il sera rétabli dans sa ville: Jér. 30: 9, 18 — dans
Sion, la cité fideéle : Es. 1: 26 ; Zach. 8: 3.

Elie reviendra comme réconciliateur : Mal. 4: 5, 6.

I1 est 4 remarquer qu’aucun de ces textes ne déclare explicitement
que 'événement du passé est une préfiguration de I'événement a
venir. Le II¢ Esaie pas plus que les autres prophétes ne « présente
la premiére Libération d’Israél comme une figure de la fin de lexil
babylonien, voire comme celle de la libération finale » ainsi que I'écrit
J. Coppens . Les regards des prophetes sont entiérement tournés
vers le présent et l'avenir. Nulle part ils ne donnent l'impression
de scruter méthodiquement l'histoire du passé pour y chercher des
signes préfiguratifs, comme l'ont fait les apdtres. Ils n’expriment
aucun jugement sur le passé. Mais tout a coup, sans citation, sans

1 Op. cit., p. 93 (c’est nous qui soulignons).

* Les textes marqués d’'un * sont considérés comme des adjonctions
postexiliques.



I44 SAMUEL AMSLER

développement historique, ils utilisent tel élément du passé pour
décrire 1'avenir :

« C'est pourquoi, voici que moi je l'attirerai,

et la conduirai au désert,

et je lui parlerai au cceur...

Et elle répondra 1a comme aux jours de sa jeunesse,

comme au jour ou elle monta hors du pays d’Egypte. »

(Osée 2: 14, 15.)

« Partez, partez, sortez de 1a;

ne touchez rien d’impur !

Sortez du milieu de Babylone...

Car vous ne sortirez pas avec précipitation,

et vous ne vous en irez pas en fuyant;

car Jahvé marche devant vous,

et le Dieu d’Israél est votre arriére-garde I'» (Es.52: g, 10.)

Il est incontestable que des passages comme ceux-la contiennent

davantage que des rapprochements littéraires. Par la maniere dont
ils appliquent a 1'événement futur, qu’il soit historique ou eschato-
logique, I'image de 1'événement passé, ils laissent entendre qu’une
relation existe entre certains événements du passé et ceux de I’avenir,
en sorte qu'en regardant le passé on entrevoit un peu plus nettement
I’avenir. C’est ce qui nous permet de conclure que ces quelque quarante
textes prophétiques, parmi les plus importants passages eschatolo-
giques de 1’Ancien Testament, présentent une maniére de typologie.
Mais encore faut-il préciser la nature de cette relation typologique

du passé avec 'avenir.

F
* * _

La relation de I’événement passé avec I'événement futur implique
d’abord l'idée de répétition.
« Il en sera pour moi comme des eaux de Noé,
lorsque je jurai que les eaux de Noé
ne se repandralent plus sur la terre :

ainsi j’ai juré de ne plus m'irriter contre toi,
et de ne plus te menacer.» (Es. 54: 9.)

« Et il arrivera en ce jour-la que le Seigneur

étendra une seconde fois sa main

pour racheter le reste de son peuple...» (Es. 11: II1-16 *\)
« Voici, je crée de nouveaux cieux

et une nouvelle terre...» (Es. 65: 17.)

Cette idée s’exprime parfois par celle du rétablissement des insti-
tutions antérieures, voire par celle du refour des personnages du
passé (Hiphil de « 21w ») :

« En ce jour-13, je reléverai la hutte de David qui est tombée ;
je rTéparerai ses bréches, je reléverai ses ruines,

et je la rebatirai telle qu'aux jours d’autrefois. »
(Amos g: 11 *.)



PROPHETIE ET TYPOLOGIE 145

« Je te rendrai des juges comme ceux d’autrefois
et des conseillers comme aux premiers temps. » (Es. 1: 26.)

« Je leur susciterai un seul pasteur — et il les fera paitre —
mon serviteur David ; c’est lui qui les paitra. » (Ez. 34 : 23.)

Le David a venir n’est pas tant la réapparition du roi David
lui-méme qu’un autre personnage, un descendant, qui jouera le méme
role que lui: :

« Voici que des jours viennent — oracle de Jahvé —
ou je susciterai 2 David un germe juste ;

il régnera en roi et il sera sage,

et il fera droit et justice dans le pays.» (Jér. 23: 5.)

C’est cette idée de répétition qui conduit M. R. Bultmann: a
discerner 'une des racines de la typologie dans la conception cyclique
du temps que les prophétes auraient empruntée au monde proche-
oriental et qu’ils auraient combinée avec la conception proprement
biblique du temps linéaire. Or nulle part cette répétition n’apparait
comme une nécessité immanente a laquelle obéirait 'histoire. Souvent,
au contraire, une rupture sépare le passé du futur: la maison de
David sera anéantie jusqu’a la souche avant que naisse le rejeton
(Es. 11: 1); le peuple d’'Israél sera abandonné avant que Dieu le
délivre une seconde fois (Jér. 16 : 13, 14). Dieu seul est responsable
de la relation du passé avec le futur.

Dans une note récente parue ici-méme, M. G. Pidoux 2 se demande
si, dans le message des prophétes, la répétition typologique n’aurait
pas son origine dans une notion particuliére du temps, oli, par le
culte, la durée historique serait concentrée et les événements du
passé revétus d'une actualité toujours vivante. Il est certain que les
grandes délivrances du passé ont dit jouer un roéle important dans
le culte, preuve en soit la place que ces événements occupent dans
maints psaumes. Mais loin d’actualiser les événements du passé, les
prophétes y font allusion en parlant des «jours d’autrefois »
(Amos g: 11 *), des « premiers temps» (Es. 1: 26), des « premiers
événements et choses du début » (Es. 43 : 18), etc. Ils ne concentrent
pas le temps en confondant dans une méme actualité passé et futur;
ils transposent seulement certains éléments de l'histoire passée dans
le futur.

Nous pensons plutét, avec M. L. Goppelt 3, que 1'idée de répétition
est née en Israél d'une certitude : le Dieu qui s’est révélé dans les

T R. BurtmManN : ¢ Ursprung und Sinn der Typologie als hermeneutischer
Methode », Theologische Literaturzeitung, 1950, n® 4/5, p. 205 S.

2 ¢« A propos de la notion biblique du temps», Revue de théologic et de
philosophie, 1952, p. 123.

3 Typos, Die typologische Deutung des Alten Testamentes im Neuem, 1949,
P- 42.

10



146 SAMUEL AMSLER

grands événements passés achevera son plan de salut par de nouveaux
événements qui ressembleront aux anciens mais qui les dépasseront.

En effet, le second caractére de la relation des événements du
passé avec ceux de I'avenir, c’est la progression : Loin d’étre la simple
répétition du passé, l'intervention de Dieu dans l'avenir sera si
«nouvelle » que le souvenir des interventions du passé auxquelles
elle ressemblera en sera effacé :

« Voici que des jours viennent — oracle de Jahvé —
ou 'on ne dira plus: « Jahvé est vivant,

lui qui a fait monter les enfants d’Israél

du pays d’Egypte»,

Mais : « Jahvé est vivant,

lui qui a fait monter et fait revenir

la race de la maison d’Israél

du pays du septentrion

et de tous les pays ou je les avais chassés»;

et ils habiteront sur leur sol. (Jér. 23: 7, 8.)

« Ainsi parle Jahvé qui ouvrit un chemin dans la mer,
un sentier dans les eaux puissantes ;

qui mit en campagne chars et chevaux,

armée et vaillants guerriers,

— tous ensemble ils sont couchés pour ne plus se relever,
ils ont été étouffés, ils se sont éteints comme une méche — :
Ne vous souvenez plus des événements passés,

et ne considérez plus les choses d’autrefois !

Voici que je vais faire une merveille nouvelle...

Je mettrai un chemin dans le désert...» (Es. 43: 16-20.)

Cette progression est exprimée de différentes maniéres. Tantot
c’est la nature de I'intervention elle-méme qui sera supérieure : Dieu
conduira son peuple d’une maniére incessante (Es. 30 : 21), la nouvelle
alliance inviolable sera scellée dans les coeurs (Jér. 31 : 31 ss.) par
Pesprit de Dieu (Ez. 36 : 26, 27) ; le nouveau David sera revétu de
I'Esprit divin (Es. 11: 1-5), etc. Tantét ce sont les dimensions de
I'événement passé qui seront dépassées: Dieu raménera son peuple
de tous les pays ou il se trouve dispersé (Ez. 20: 33-38) ; le régne
de David sera éternel (Es. g: 5, 6). Souvent les allusions au récit
de la création viennent se joindre aux allusions historiques : le nouvel
Exode prend la couleur d’une nouvelle création (Es. 35*), le régne
du nouveau David rétablira la paix dans la création tout entiére
(Es. 11: 1-9). A part les chapitres 65 et 66 d'Esaie, les prophétes
n’annoncent jamais une nouvelle création en elle-méme, mais la
plupart du temps ils utilisent le théme créationnel pour souligner
la dimension cosmique des événements qu’ils annoncent. Ils ne
pouvaient mieux proclamer que les événements anciens seraient



PROPHETIE ET TYPOLOGIE 147

dépassés et que dans les événements historiques qui allaient se pro-
duire se jouerait déja le drame eschatologique.

Il est vrai, cet élément progressif n’apparait pas partout. Osée,
par exemple, annonce un simple retour du peuple au désert (2: 14, 15),
mais il idéalise quelque peu «les jours de jeunesse » du peuple, ce
qui revient a établir une progression. Les grands prophétes ont trés
généralement attesté que I'avenir dépassera le passé, et c’est dans
les passages de leurs livres qui sont considérés comme des adjonctions
postérieures que l'on voit se perdre cet élément au profit d'un réta-
blissement pur et simple du passé, une sorte de revanche nationale
d’Israél sur ses ennemis :

«Il arrivera en ce jour-lJa que le Seigneur étendra une

seconde fois sa main

pour racheter le reste de son peuple,

ce qui restera aux pays d’Assyrie et d’Egypte...

Ils voleront sur ’épaule des Philistins a 1’'Occident ;

ils pilleront de concert les fils de I'Orient.

Ils mettront la main sur Edom et Moab

et les fils d’Ammon leur seront soumis.

Jahvé frappera d’anathéme la langue de la mer d’Egypte ;

et il lévera la main contre le fleuve, dans la vigueur de son
souffle ;

et, le frappant, Il le partagera en sept ruisseaux,

et fera qu'on y marche en sandales.

Et ainsi il y aura une route pour le reste de mon peuple

ce qui en subsistera au pays d’Assyrie,

comme il y en eut une pour Israél

au jour ou il monta du pays d’Egypte.» (Es. 11: 11-16 *.)

I1 est significatif que le judaisme, & c6té d'une prophétie toujours
plus apocalyptique, ait pratiqué une typologie de moins en moins
progressive et de plus en plus répétitive, annongant en fait le simple
rétablissement politique d’Israél. En cela comme en d’autres choses,
le Nouveau Testament se rattache plus directement a la grande
tradition prophétique d’Israél qu’a celle du judaisme.

En conclusion, on peut affirmer que la typologie de 1’Ancien
Testament existe déja sous sa forme prophétique dans 1'Ancien
Testament lui-méme. Certains auteurs en exagérent assurément
Iimportance (Daniélou, Coppens), d’autres la minimisent en y
voyant une question de forme littéraire (Pidoux). Jamais les prophétes
n’attestent expressément que les grands événements ou personnages
du passé ont une valeur typique, mais leur maniére d’y faire allusion



148 SAMUEL AMSLER

montre qu’ils la leur attribuaient : en annongant que les événements
futurs seraient — aux deux sens de ce mot — le renouvellement des
événements passés : leur répétition et leur dépassement, ils portaient
déja sur 'histoire le jugement que porte la typologie chrétienne.
Cette forme de prophétie est déja de la typologie — et la typologie
est une interprétation prophétique de I’ancienne alliance.

La grande différence qui subsiste entre la prophétie typologique
et la typologie prophétique, c’est une différence de perspective: a
la lumiére de ce qui s’est passé, la prophétie regarde 1’avenir tandis
qu’'a cette méme lumiere, la typologie contemple un événement
récent et des réalités actuelles: Jésus-Christ et la nouvelle alliance
qui a été scellée une fois pour toutes. Cette différence de perspective
est considérable, car seule la connaissance de Jésus-Christ permet de
clairement discerner ce qui, dans I'’Ancien Testament, le préfigure
et I’annonce. Mais si I’Esprit de Dieu a permis aux prophétes, avant
méme la venue de Jésus-Christ, d’utiliser la valeur préfigurative de
certains événements du passé, combien plus ce méme Esprit nous
conduira-t-il, « nous qui avons vu ce qu’ils ont désiré voir et entendu
ce qu’ils ont désiré entendre » (Mat. 13 : 17), & nous laisser instruire
par les ¢éléments préfiguratifs de I'ancienne alliance.

SAMUEL AMSLER.



	Prophétie et typologie

