
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 3 (1953)

Heft: 2

Artikel: Philosophie et foi chrétienne dans la pensée néerlandaise actuelle

Autor: Peursen, C.A. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380592

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380592
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUESTIONS ACTUELLES

PHILOSOPHIE ET FOI CHRETIENNE

DANS LA PENSÉE NÉERLANDAISE ACTUELLE

L'urgence de la question

Au cours de ces derniers siècles, on était sensible à la distance
qui séparait la foi chrétienne et la philosophie plutôt qu'à leurs
relations réciproques. Depuis le séjour de vingt ans que Descartes
fit en Hollande, depuis le conflit qui le mit aux prises avec les
théologiens de Leyde et d'Utrecht, jusqu'au commencement de ce siècle
caractérisé par ce que quelques théologiens appellent couramment
le « paganisme » du néo-kantisme et de l'hégélianisme, les domaines
étaient nettement démarqués. Une opposition radicale se manifestait

entre théologie et philosophie en dépit de rares penseurs qui
cherchaient une liaison entre la foi chrétienne et la philosophie de
leur époque comme par exemple Geulincx avec sa doctrine occasio-
naliste au XVIIe siècle ou les théologiens libéraux du XIXe siècle.

C'est ainsi que la distinction entre pensée chrétienne et non
chrétienne fut souvent identifiée à celle entre théologie et philosophie.

Cette conception fut en outre favorisée par l'influence considérable

exercée, surtout dans les cercles universitaires, par le néo-
kantisme. Ce courant, on le sait, niait la possibilité de la métaphysique

et prétendait qu'il n'existe aucune réalité au delà de celle qui
est construite par la pensée (dans l'Ecole badoise seule, cette
tendance est tempérée par la reconnaissance d'un ordre du valoir). Une
corrélation avec la foi chrétienne fut néanmoins envisagée par
quelques philosophes parmi lesquels M. B. J. H. Ovink, mort en

1944, de son vivant professeur de philosophie à l'Université d'Utrecht,
qui, en soulignant la faculté créatrice de la raison, montrait en
même temps ses limites qui appellent une attitude de dépendance à

l'égard de la religion.
Depuis le début du siècle s'est opérée une modification rapide de

cette situation. En premier lieu, des transformations profondes se
sont réalisées dans le développement de la pensée philosophique : le



LA PENSÉE NÉERLANDAISE ACTUELLE I3I

vitalisme (Bergson, Simmel), l'historisme (Dilthey, Troeltsch), la
psychologie du « Verstehen » (Spranger, Binswanger) sont des
manifestations, du reste inséparables, d'un mouvement général qui ne
tarda pas à pénétrer en Hollande. Par exemple, le Congrès
international de psychologie, tenu à Groningue au début de ce siècle,
était dominé par des discussions passionnées sur la valeur du «

Verstehen ». Les prétentions absolutistes de la philosophie disparaissaient

et cédaient la place à des « typologies » variées aux yeux
desquelles le christianisme estait valable comme une des plus importantes

attitudes possibles (p. ex. chez Dilthey). Nous verrons plus
loin comment des penseurs chrétiens contemporains ont accepté ce
schéma, mais ont surmonté son relativisme en revendiquant pour le
christianisme le droit de fournir la solution dernière.

Pour rapprocher la théologie et la philosophie, la méthode
phénoménologique fut d'une extrême importance. Sans affirmer la
réalité ou la non-réalité des représentations qu'on décrivait, on
s'efforçait de comprendre les phénomènes d'une religion tels qu'ils se

manifestaient, le postulat de l'existence étant inclus dans les phénomènes

donnés. C'est ainsi de nouveau que des penseurs chrétiens ont
pu employer cette méthode phénoménologique pour traduire la foi
chrétienne dans le langage philosophique.

En Hollande, les philosophies existentielles éveillent un grand
intérêt, ce qui, plus que toute autre chose, incite philosophes et
théologiens à élargir le terrain de leur rencontre. La pensée existentielle

conduit à un approfondissement de la situation humaine qui
doit permettre de reconnaître l'inauthenticité dans laquelle se trouve
plongée l'existence. La nécessité de « se choisir » se situe, comme
projet fondamental, dans une dimension religieuse, bien que cette
perspective soit souvent sécularisée. En tout cas, des notions d'origine

chrétienne jouent ici un rôle important. Il est compréhensible
que d'une part ces philosophes de l'existence prennent position pour
ou contre la foi — et cela d'autant plus qu'ils sont plus proches de
la pensée chrétienne (comme K. Jaspers) — et que, d'autre part,
des penseurs chrétiens trouvent dans ces philosophies un moyen
d'expression de leurs convictions qui leur est plus familier.

La pensée théologique suit un développement parallèle. La
théologie apparaît maintenant moins purement chrétienne qu'on ne
le pensait. Si l'on considère en effet les derniers siècles, on retrouve
partout dans l'expression théologique du message biblique des

emprunts à la philosophie. L'idée de substance, par exemple, est
utilisée pour formuler la relation entre le corps et l'âme immortelle :

des influences cartésiennes et même grecques sont très sensibles. Et
l'on retrouve la conception d'une causalité rationaliste jusque dans
les qualifications théologiques de Dieu.



132 C. A. VAN PEURSEN

L'évolution de la philosophie moderne et sa critique des concepts
philosophiques traditionnels a soulevé dans certains cercles théologiques

des discussions sur la relation entre le langage dogmatique et
la conception philosophique du monde, laquelle apparaît dans toute
expression de la pensée théologique. D'où le problème : de quelle
manière la foi chrétienne peut-elle, ou même doit-elle, être moulée
dans une forme philosophique

Ainsi, l'interpénétration entre philosophie et christianisme
commence à caractériser la situation actuelle du penseur chrétien : le

rapport entre foi et philosophie devient un problème urgent.

Les positions

i. La thèse néo-thomiste, qu'on pourrait appeler « classique »,

trouve évidemment parmi les catholiques néerlandais de nombreux
adeptes. Elle est bien connue : la philosophie est une activité de
l'homme en tant qu'être raisonnable. Elle appartient au domaine de
l'homme naturel et doit être nettement distinguée du surnaturel, de
la foi. Cette solution prouve aujourd'hui sa valeur et bénéficie du
reste d'une admirable souplesse qui laisse une large marge à des

interprétations variées.
En premier lieu, indépendamment du problème foi et philosophie,

on constate que le thomisme lui-même doit s'adapter à l'aspect
problématique de notre époque. Mgr F. L. R. Sassen, professeur de

philosophie à l'Université de Leyde, fait remarquer qu'une crise
menacerait le thomisme si l'on négligeait d'intégrer ses vérités
éternelles dans les nouvelles perspectives de la réflexion philosophique
actuelle et si elles restaient liées aux schemes intellectualistes du
siècle passé. Il est compréhensible qu'actuellement des nuances se
dessinent également dans le rapport entre la philosophie et la foi.
Chez un chrétien qui connaît les vérités révélées, la philosophie se

trouve dans une situation plus favorable. Au cours de l'histoire, la
philosophie a été même enrichie par la foi chrétienne qui a fourni à
la réflexion rationnelle des thèmes nouveaux (création, personne,
etc.). La foi a en outre une influence négative sur le philosophe qui
est en même temps un croyant : elle l'empêche de s'orienter vers
une philosophie panthéiste ou matérialiste, puisqu'il ne peut y avoir
de double vérité.

De plus, sur les traces de Maurice Blondel, penseur catholique
que l'on ne saurait appeler néo-thomiste, certains penseurs hollandais

soutiennent la thèse suivant laquelle, dans la philosophie elle-
même, il existe une relation intrinsèque avec la foi. La philosophie
reste rationnelle mais elle est impuissante à donner les réponses



LA PENSEE NEERLANDAISE ACTUELLE I33

ultimes et une vision totale. Un mouvement se manifeste donc dans
la philosophie comme telle qui l'oriente vers une transposition
surnaturelle. Cette orientation de la nature vers le surnaturel a déjà
été exposée dans l'oeuvre de saint Thomas d'Aquin. Pourtant il
reste préférable de ne pas employer à ce sujet l'expression «

philosophie chrétienne » parce que les deux sources de la foi et de la
raison restent distinctes sans toutefois être séparées. La philosophie
est comme un avant-coureur, mais elle n'est pas « baptisée ». C'est
le R. P. H. Robbers, S.J., professeur de philosophie à l'Université
catholique de Nimègue, qui défend cette position.

2. Un groupe de penseurs protestants cherchent la solution dans
une direction parallèle à celle qui vient d'être mentionnée, bien
qu'elle ne soit pas axée sur la distinction thomiste entre la nature
et le surnaturel. La philosophie sonde le monde, l'homme, l'être
dans sa totalité et rencontre des limites qu'elle ne peut dépasser :

c'est alors la foi qui est à même de fournir les réponses dernières.
Tout en rejetant l'idée qu'une certaine tendance téléologique oriente
la nature vers la grâce (potentia obedientialis), ces penseurs admettent
cependant un passage de la philosophie à la pensée éclairée par la
révélation. Il y a plusieurs variantes de cette position :

a) Le rapport entre philosophie et foi chrétienne est conçu
comme une tension existentielle. La philosophie n'est plus purement
rationnelle, comme dans l'hégélianisme par exemple. Elle n'apporte
pas non plus une certitude définitive, tout en restant néanmoins
réflexion critique et radicale. C'est en raison de cette inquiétude que
même la philosophie d'un chrétien ne saurait être appelée chrétienne.
Cette perspective a été esquissée par un théologien-philosophe,
M. J. J. Louët Feisser.

b) La philosophie trouve sa valeur dans sa fonction critique :

elle peut ainsi démasquer l'orgueil de l'homme, qui s'exprime parfois
dans la connaissance humaine. Ainsi elle n'est pas l'apanage des
chrétiens. Il existe une pensée chrétienne, mais elle demeure
fragmentaire comme chez Pascal. La philosophie comme système
métaphysique est le fruit de la présomption humaine. Le seul système
chrétien est la théologie biblique. Telle est la position de M. R.
Hooykaas, professeur de sciences à l'Université libre d'Amsterdam.

c) Au sein de ce groupe, la tendance dominante est celle d'après
laquelle la philosophie étudie le monde, l'essence de tout ce qui
existe, mais se heurte à des barrières. Elle peut pourtant les franchir

et tirer des lignes dans la direction de Dieu. Le chrétien a la
possibilité d'appliquer à cet effet les indications de la foi, de la
révélation : dans ce cas, on peut parler d'une philosophie chrétienne.



134 C. A. VAN PEURSEN

M. H. de Vos, professeur de philosophie de la religion à l'Université
de Groningue, est le représentant de ce courant.

3. Si les opinions qui viennent d'être mentionnées n'ont pas été
développées systématiquement, il en va tout autrement du groupe
suivant : il s'agit d'une école philosophique qui recrute ses adhérents
surtout dans les cercles néo-calvinistes. MM. H. Dooyeweerd et
D. H. Th. Vollenhoven, respectivement professeurs de droit et de

philosophie à l'Université libre d'Amsterdam, ont élaboré un système
philosophique qu'ils appellent la « philosophie de l'idée de la loi »

(ou « philosophie de la création »). Cette philosophie de la création
prétend être la seule qui mérite le nom de « chrétienne ». Il n'est
pas possible pour un chrétien d'isoler la nature de la grâce, la pensée
des données de la révélation. Il faut que l'homme dans sa totalité
soit régénéré. Aussi est-ce dans la révélation de la Bible que la
pensée de l'homme doit trouver son seul appui. Chaque philosophie
reçoit l'impulsion décisive du centre extratemporel de l'homme, le

cœur, qu'elle tende ou non vers Dieu. Selon la vision biblique, la
création est soumise aux lois de Dieu. La richesse de cette création
se distribue sur des plans différents régis par des lois distinctes, par
exemple les « cercles » physique, biologique, historique, social, esthétique.

La philosophie qui ne se fonde pas entièrement sur la Parole
de Dieu a tendance à déifier un des plans créés : le matérialisme le
plan physique, le vitalisme le plan biologique, l'historisme et
l'existentialisme le plan historique, etc. Toutes les disciplines, les sciences,
la logique ainsi que l'éthique et la théologie doivent chercher leurs
principes dans cette philosophie de la création. C'est elle qui a pour
tâche de montrer l'insuffisance de chaque secteur de la réalité créée

en les délimitant par les lois de Dieu.

4. a) Parmi les théologiens se manifeste souvent la tendance à

refuser toute philosophie chrétienne. Il ne faut même pas s'imaginer
que la philosophie puisse conduire à une pensée chrétienne ; elle est
l'odyssée de l'homme sans Dieu et la pensée chrétienne s'identifie
avec la théologie. Cette position, comme nous l'avons dit, peut se

réclamer d'une longue tradition en Hollande. La pensée de M. J.
Severijn, professeur de philosophie de la religion à l'Université
d'Utrecht, que l'on pourrait aussi ranger parmi les néo-calvinistes,
s'oriente en ce sens.

b) La théologie conçue comme seule forme de la pensée
chrétienne se rencontre également, mais dans un tout autre sens, chez
des penseurs qui se rattachent à la théologie de Karl Barth. Toute
pensée qui est vraiment chrétienne (Pascal, Kierkegaard) dit au
fond la même chose que la théologie. La théologie acquiert une



LA PENSEE NEERLANDAISE ACTUELLE I35

ampleur cosmique comme la philosophie de la création précédemment

esquissée, mais la Parole de Dieu exclut ici les lois de la création

comme source de connaissance. Toute ontologie, qu'elle soit
chrétienne ou non, est proclamée dangereuse. D'autre part, on
constate ici la plus grande réserve sur les capacités de l'homme à

atteindre la vérité de Dieu. La théologie, également, reste pensée
humaine ; il n'existe pas de catégories absolues ou divines.

Il en résulte une façon nouvelle d'apprécier la pensée non
chrétienne : elle peut dire la vérité. La Parole de Dieu ne lui fait pas
concurrence, mais se trouve libre, au-dessus de tous. Le croyant et
le théologien ne possèdent pas le monopole de la vérité, que le
philosophe peut aussi exprimer, mais à sa façon, et souvent à son insu.
Il peut être utile d'interroger des philosophes non chrétiens, comme
par exemple J.-P. Sartre. Ces idées sont répandues avec certaines
nuances par MM. K. H. Miskotte et G. C. van Niftrik, respectivement

professeurs de théologie à l'Université de Leyde et à l'Université
municipale d'Amsterdam.

5. Le rapport entre philosophie et foi chrétienne revêt un aspect
différent chez un penseur également influencé par la théologie de
Karl Barth : M. A. E. Loen. Sa philosophie qui s'inspire de la
pensée de Saren Kierkegaard, de Nicolai Hartmann et de Martin
Heidegger pourrait être qualifiée d'existentialisme chrétien. Pour
lui, l'existence humaine comme être-là, dans sa facticité, reste
précaire ; c'est que la facticité n'est pas la donnée dernière : l'existence
ne se fonde pas sur elle-même. Exister veut dire être en face de...
Ce qui implique une réponse qui doit être donnée. Exister, c'est
être appelé ; la parole de Dieu, en s'adressant aux hommes, fait
surgir chaque existence humaine, même celle qui Lui tourne le dos

en essayant de se dissimuler sa propre inquiétude dans l'inauthenticité.

L'homme ne peut donner la réponse, c'est Dieu lui-même qui
donne la réponse libératrice en Jésus-Christ : la facticité ultime est
l'amour de Dieu. Pour qu'il y ait connaissance humaine, il faut que
l'être soit exprimable. Vérité signifie dévoilement (effabilité ontique).
Toute participation par la connaissance, repose sur Dieu qui se

révèle. Il n'existe pas de dévoilement, de « logos » en dehors de
Lui. Ou bien la philosophie a son fondement en dehors de la «

révélation » (à-\rj6eia, vérité), ou bien elle a sa base en Christ.
Cette doctrine qui rappelle la théorie de saint Augustin (pas de

vérité sans illumination) emploie le mot « révélation » dans un sens
beaucoup plus large que la révélation biblique. Cette dernière est
l'objet de la théologie, qui s'occupe alors du fondement, et c'est
d'elle que la philosophie peut apprendre le contenu du mot révélation.

La philosophie a un domaine plus vaste et cherche à comprendre



I36 C. A. VAN PEURSEN

le fait d'être fondé dans le fondement. Elle embrasse la totalité
dans ses investigations. Il n'y a pas de tension entre la foi et la
philosophie, pour autant que cette dernière ne prenne pas une
attitude de fuite devant la Parole. Les catégories de la connaissance
sont placées dans la perspective de la grâce. M. H. van Oyen
parle d'une extension cosmique du salut en Jésus-Christ, dans la
pensée de M. Loen. C'est dans le rapport ainsi défini entre philosophie
et foi chrétienne que réside l'originalité de ce système existentiel.

6. Le christianisme implique une théologie, mais aussi un certain
mode de pensée. Au cours des siècles, il prend part à la discussion
sur le monde et l'homme, discussion qu'on appelle la philosophie.
La pensée chrétienne représente une attitude parmi d'autres qui,
toutes ensemble, constituent une typologie des courants
philosophiques. Ceux-ci se manifestent au cours de l'histoire comme des

positions qui malgré leurs variations restent les mêmes. Les penseurs
chrétiens élaborent une philosophie chrétienne qui s'efforce d'expliciter

les solutions contenues dans le message biblique. Plusieurs
penseurs chrétiens néerlandais adoptent cette opinion, parfois
seulement esquissée.

a) Deux tendances caractérisent l'histoire de la pensée humaine.
L'une va vers le philosophème, le système bien ordonné, le résultat,
le cercle fini (Aristote, Leibniz, Hegel), l'autre vers la philosophie,
la pensée en mouvement, la route sans fin (Platon, Pascal, Nietzsche).
La première attitude tend vers une ontologie et vers l'immanence,
la deuxième vers une anthropologie et vers la transcendance, que
Dieu soit reconnu ou nié catégoriquement. M. G. van der Leeuw,
professeur de théologie à l'Université de Groningue, mort en 1950,
partant de cette distinction, a esquissé, notamment dans ses
conférences d'Ascona, une anthropologie chrétienne selon laquelle l'homme
a trouvé son « con-sciens », l'étrangeté de soi-même qui fonde son
existence parce qu'elle est investie du « pneuma », de l'Esprit de
Dieu.

b) Deux antipodes qui apparaissent dans la philosophie sont le
naturalisme et l'idéalisme absolu. L'homme submergé dans la nature,
tel est le thème de courants philosophiques variés : matérialisme,
néo-positivisme, pessimisme, vitalisme, pragmatisme. L'idéalisme,
au contraire, veut élever l'homme jusqu'à la déification comme chez

un Spinoza ou un Hegel. Le christianisme donne une vision théiste :

l'homme n'est ni nature ni dieu, mais créature, image de Dieu. La
pensée humaine n'est possible qu'en retrouvant, derrière elle-même,
le contact existentiel avec Dieu comme source de connaissance et
d'être. Ainsi pense M. A. J. de Sopper, ancien professeur de
philosophie à l'Université de Leyde.



LA PENSÉE NÉERLANDAISE ACTUELLE I37

c) Un vrai système nous est offert par le personnalisme de
M. Ph. Kohnstamm, ancien professeur de sciences, et, plus tard, de
pédagogie à l'Université municipale d'Amsterdam. Dans les philosophies,

on peut distinguer selon lui certains types : tendances à dominer

le cosmos, à s'absorber dans la totalité et à aimer. La dernière
est celle du christianisme dont la vie se développe dans la rencontre
d'une Personne.

Le personnalisme de M. Kohnstamm, mis en système en 1926
déjà, n'est pas sans ressemblance avec le personnalisme français et
suisse. Son développement actuel manifeste entre autres certaines
tendances parallèles à la pensée de Martin Buber. La vérité est
pluriforme, c'est-à-dire que l'être humain ne peut atteindre qu'une
vue relative de la vérité absolue. Toute connaissance, celle des
sciences exactes également, implique un élément de confiance.
L'ultime vérité à laquelle l'homme peut arriver et par laquelle il se
laisse convaincre n'est alors pas une doctrine ou une théorie, mais
une réalité qui donne confiance et qui incarne la vérité. Telle est la
personne de Jésus-Christ. Une reconnaissance existentielle de l'autorité

de cette personne est nécessaire pour entrer dans cette relation
entre le moi et le toi. Il existe alors une philosophie chrétienne. Ce

n'est pas la philosophie qui identifie l'idée ou la suprême valeur
avec Dieu, mais la philosophie qui rencontre l'autorité de Jésus-
Christ.

Conclusion

La diversité des opinions caractérise la situation de la pensée
chrétienne contemporaine. Les changements qui se manifestent
dans les fondements de la pensée moderne ont également pour effet
une réorientation au sein de la réflexion chrétienne. Il s'agit ici non
seulement du rapport entre foi et philosophie, mais surtout de
l'attitude chrétienne face à la culture. C'est pourquoi la tendance
d'une pensée chrétienne frappe davantage que le résultat systématique

de cette pensée, l'acte et l'attitude dans lesquels se constitue
la philosophie (ou son rejet), davantage que cette philosophie (ou
sa négation) elle-même. En effet, ce qu'on attend, ce n'est pas la
solution d'un problème théorique ou dogmatique, mais bien l'incarnation

d'un élan chrétien dans le dialogue philosophique. On pourrait

parler d'une attitude profonde qui impliquerait plutôt un « phi-
losophari » comme chrétien qu'une philosophie en elle-même
chrétienne.

Il n'est pas étonnant que les rapports entre foi chrétienne et
philosophie apparaissent avant tout comme la recherche d'un lieu
de rencontre entre croyants et incroyants. Les penseurs qui esquissent



I38 C. A. VAN PEURSEN

une typologie délimitent ainsi le lieu phénoménologique d'un
dialogue. M. Loen, qui semble à première vue exclusif (toute connaissance

étant révélation par Christ), efface au contraire, dans un
certain sens, les frontières entre croyants et incroyants, les faisant
participer également au dévoilement de l'être. Les théologiens
dialectiques, en refusant l'intermédiaire d'une philosophie chrétienne,
invitent par là les philosophes non chrétiens à participer avec eux
à une discussion humaine sur la vérité dont personne ne dispose.

L'aspect existentiel s'accorde ici avec l'aspect rationnel de la
philosophie. Désormais, la philosophie a besoin de la raison, non pas
à cause d'une structure rationnelle de l'être, comme dans le
rationalisme, mais comme moyen de communication. La philosophie de
la création par exemple veut montrer, de manière rationnelle, les
structures du cosmos, pour pouvoir ensuite donner une critique des

systèmes philosophiques qui n'ont pas la même base. Quand on
considère, comme d'autres penseurs, que la tâche de la philosophie
est de prouver l'insuffisance de la raison, cela implique justement un
travail spécifiquement rationnel. Ne pourrait-on pas considérer la
tension par laquelle tel autre penseur définit le rapport entre foi et
philosophie chez un chrétien, comme une tendance analogue vers
une communication rationnelle

La commune mesure de ces efforts est une confrontation entre
foi chrétienne et pensée humaine ; partout perce un sentiment
profond, mais mal définissable : elles sont inéluctablement liées l'une à
l'autre. L'« augustinisme » de M. Loen en est probablement tout
autant l'expression que — dans une tout autre direction — le
néo-thomisme, dont même l'aile la moins fidéiste admet que la
situation de chrétien est favorable au développement de la philosophie

rationnelle.
C'est dans cette confrontation que le chrétien se découvre. Dans

une nouvelle solidarité avec le monde entier, il reconnaît en lui-même
la pensée humaine. Pensée humaine, c'est-à-dire moyen de
communication, conscience de sa propre fuite devant Dieu et en même
tempsi ntermédiaire où la Parole de Dieu se veut librement incarnée

C. A. van Peursen.


	Philosophie et foi chrétienne dans la pensée néerlandaise actuelle

