
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 3 (1953)

Heft: 1

Artikel: Le livre d'O. Cullmann sur l'apôtre Pierre et l'Église

Autor: Bonnard, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380587

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE LIVRE D'O. CULLMANN

SUR L'APÔTRE PIERRE ET L'ÉGLISE '

Nous nous proposons de rendre compte en deux fois de la dernière
étude de M. Cullmann. Dans ce numéro, nous nous bornerons à une
brève présentation, accompagnée de quelques remarques ; dans
quelques mois, nous analyserons quelques-unes des réponses, catholiques

romaines en particulier, que ce livre ne manquera pas de
susciter.

Le titre de l'ouvrage nous paraît assez malheureux. Il s'agit en
effet de beaucoup plus que d'un examen du rôle de Pierre dans le
christianisme primitif ; c'est l'essence de l'Eglise qui est en cause et,
plus exactement, la relation, dans la foi chrétienne, entre l'événement
unique du Christ et la « durée » subséquente de l'Eglise. L'auteur
poursuit donc sa méditation sur le « Christ et le temps » ; il donne une
application ecclésiologique du principe exégétique et dogmatique posé
dans Christ et le temps. A ce sujet, la thèse principale de Cullmann,
quoi qu'on puisse penser par ailleurs de ses conclusions proprement
historiques, est exprimée ici avec plus de force encore que dans ses

précédentes études : « Les catholiques voient dans la prolongation
historique de l'Eglise et de son besoin d'être dirigée une raison pour
inclure des successeurs dans la personne du Roc-Pierre auquel Jésus
s'adresse ici [dans Mat. 16]. Cette erreur nous paraît liée à une
méconnaissance de l'orientation fondamentale de la pensée du Nouveau
Testament. Ce qui caractérise la pensée de Jésus, comme toute la
pensée biblique, c'est que, contrairement à l'hellénisme, elles acceptent

l'enracinement de la réalité permanente dans i'événement unique »

(p. 190). Telle est, sur le point central d'où tout le reste découle,
l'orientation générale de l'auteur. Nous trompons-nous en pensant
que, de Christ et le temps à ce dernier ouvrage, M. Cullmann a été
amené à insister, plus encore qu'il ne l'avait fait, sur l'événement
central du Christ, étendant d'ailleurs cet événement, non sans quelque
hésitation semble-t-il, à toute la génération apostolique. « En ce sens,
c'est aussi tout événement apostolique, qu'il faut considérer comme
un événement fondateur faisant partie de l'Evénement unique de

1 Oscar Cullmann : Saint Pierre, disciple-apôtre-martyr. Neuchâtel-Paris,
Delachaux et Niestlé, 1952, 230 p.



32 PIERRE BONNARD

l'incarnation du Christ, pourrait-on presque dire » [c'est nous qui
soulignons] (p. 190). Malheureusement l'auteui ne développe pas
ce dernier point.

Au sujet de Pierre comme disciple, M. Cullmann analyse heureusement

l'idée de la représentation ; Pierre représentait les autres
disciples, non au sens juridique d'une délégation d'autorité, mais parce
que « en fait, Pierre mettait en évidence avec une clarté toute
spéciale, toutes les faiblesses et les vertus humaines qui sont celles des

disciples » (p. 26). Il eût été intéressant de prolonger ici les lignes
pour montrer que cette idée d'une personne représentant l'Eglise,
tant devant Dieu que devant le monde, peut déjà faire partie de la
définition des autorités personnelles nécessaires à l'Eglise. Dans l'activité

apostolique de Pierre, l'auteur distingue nettement deux périodes ;

celle où Pierre dirigea l'Eglise jérusalémite et celle où, Jacques lui
ayant succédé dans cette charge, Pierre prit la direction de la mission
judéo-chrétienne, mais dans une dépendance très précise à l'égard de

Jérusalem, dépendance qui expliquerait la « crainte » de Pierre
rappelée par Paul dans Gai. 2 : 12 ; cette interprétation de ce dernier
texte nous paraît convaincante. Mais dans quelle condition s'est
accomplie la transmission, à Jérusalem, de l'autorité de Pierre à

Jacques Et quelles conséquences exégétiques et dogmatiques faut-il
tirer de ce changement d'autorité dans la première Eglise C'est ce

que l'auteur ne dit pas, aucun texte, d'ailleurs, n'autorisant une
hypothèse quelconque. Il nous paraît difficile d'imaginer qu'après
avoir été le maître incontesté à Jérusalem, Pierre ait à ce point
accepté « le contrôle de l'Eglise-mère » (p. 48). Quant aux conceptions
théologiques de l'apôtre (p. 57 ss.), Cullmann avance l'hypothèse très
nouvelle, à notre connaissance, d'un Pierre créateur de la théologie
de la croix par son interprétation de la mort de Jésus au moyen de
l'idée du Serviteur souffrant. L'auteur aurait pu citer ici et discuter
l'étude de Lohmeyer : Davidsohn und Gottesknecht (1945) qui défendait

la thèse assez semblable de l'antériorité de la christologie du
Serviteur sur celles du Messie et du Fils de l'Homme (voir cependant
les objections de Ch. Masson, dans cette revue, 1946, p. 145 ss.).

Les deux problèmes, qu'il faut distinguer, du séjour et du martyre
de Pierre à Rome font l'objet d'une longue étude ; l'auteur dispose
d'une information exceptionnellement étendue ; après avoir rappelé
les phases principales du débat, il se prononce sur les sources à
considérer ; l'épître aux Romains établit que Pierre « n'était pas présent
à Rome au moment où Paul adressa à celle-ci son épître » (p. 69) ;

Rom. 15 : 20, par contre, rend « vraisemblable » que Paul soit venu
à Rome, en sa qualité de chef de la mission judéo-chrétienne ; le
silence des Actes sur la fin de Paul et de Pierre est probablement
voulu, mais on ignore pour quelles raisons ; dans I Pierre 5 : 13, il faut



LE LIVRE D O. CULLMANN SUR SAINT PIERRE 33

comprendre « Babylone » au sens de Rome ce qui est, peut-être, une
indication en faveur d'un séjour de Pierre à Rome, même si l'épître
n'est pas de l'apôtre ; Jean 21 : 18, I Pierre 5 : 1, II Pierre 1 : 14 et
Apoc. 11 : 3 ss. (les deux témoins étant peut-être Pierre et Paul)
soutiennent l'idée d'un martyre de l'apôtre. Quant à I Clément 5, qui
développe le thème des conséquences funestes de la jalousie, M.
Cullmann y trouve une indication sur les causes du martyre de Paul et
de Pierre à Rome : « Les pouvoirs publics ont dû être incités à sévir
contre certains chrétiens par l'attitude qu'ont adoptée d'autres
membres de l'Eglise — par une dénonciation de leur part, peut-être »

(p. 90), ce qui serait confirmé par l'épître aux Philippiens que l'auteur
place dans la captivité romaine, et par Tacite : Annales XV, 44.
L'argument de l'épître aux Philippiens nous paraît infirmé par le fait
que dans Philippiens 1 : 15-16 Paul parle de ses adversaires jaloux
sans allusion à des divergences d'ordre doctrinal comme c'est
toujours le cas lorsqu'il a affaire aux judaïsants. Quant à Ignace (épître
aux Rom. 4 : 3), il faut tenir pour « extrêmement vraisemblable »

(p. 98) qu'il savait que Pierre et Paul avaient été martyrisés à Rome.
Deux conclusions se dégagent de ces principales sources littéraires :

« Il n'est nulle part question d'un exercice de l'épiscopat par Pierre
à Rome » et « Il faut considérer le martyre de Pierre à Rome comme
un fait à peu près certain auquel l'histoire de l'Eglise ancienne doit
définitivement faire sa place » (p. 101). Quant aux sources liturgiques,
dont Lietzmann faisait si grand cas, tout ce qu'elles nous permettent
de dire est ceci : « Le souvenir de Pierre à Rome était lié à deux
emplacements différents, le Vatican et les catacombes » (p. 117). Et
sur le sujet des fouilles plus ou moins récentes, Cullmann est encore
plus catégorique, voire même sévère à l'égard de certaines déclarations
officielles : « Les recherches archéologiques ne nous permettent pas de
résoudre le problème du séjour de Pierre à Rome, que ce soit par la
négation ou par l'affirmation. La tombe de Pierre ne peut pas être
identifiée » (p. 136).

Une dernière partie de l'ouvrage est consacrée au problème
exégétique et théologique. Le problème théologique n'avait jamais été si
bien posé, à notre connaissance : « Comment faire pour tracer la
limite entre l'événement unique et celui qui se répète... Peut-on
étendre cette parole [Mat. 16 : 17 ss.] dans le temps tout en la limitant
dans l'espace » (p. 141). Le contexte et les parallèles à ce texte dans
Luc et Marc montrent les limites de la confession de Pierre. « D'après
Marc, même lorsque Pierre faisait cette confession, il n'avait pas
saisi l'essentiel » (p. 157), qui était l'idée et le fait du Messie souffrant.
Cullmann, se fondant sur Luc 22 : 31 pense que Mat. 16 : 17 ss. a

plutôt été prononcé aux jours de la Passion ; il y a là une thèse
intéressante qui mérite un sérieux examen. Donnant au mot Eglise, dans



34 PIERRE BONNARD

Mat. i6 : 17 ss. le sens général de communauté messianique de « reste
d'Israël », Cullmann pense que Jésus peut parfaitement avoir
prononcé ces paroles, car « il n'est pas légitime de partir d'une notion
postérieure d'Ecclesia pour conclure qu'on ne saurait l'attribuer à

Jésus » (p. 172). Ce texte montrerait donc que, selon le premier évangile,

les disciples, avec Pierre à leur tête, sont « un commencement de
réalisation du peuple de Dieu» (p. 177). L'Eglise sera donc édifiée
sur Pierre comme Roc, mais sans la moindre idée de succession ; certes,
le rôle de Pierre sera une constituante permanente de l'Eglise mais
« il faut le dire résolument, efficacité permanente ne signifie pas
nécessairement efficacité qui se prolonge dans des successeurs » (p. 189).
Le rôle de Pierre est donc intransmissible ; celui des évêques ultérieurs
en « diffère radicalement » ; le seul texte qui parle explicitement de
succession (Jean 17 : 20) la fonde uniquement sur la parole des apôtres
(contenue aujourd'hui dans le Nouveau Testament).

Cependant, dans la conclusion de l'étude, voici une idée très peu
« protestante » : Mat. 16 montre que l'Eglise ultérieure « continue
pourtant à avoir besoin de chefs, si bien qu'à certains égards, Pierre
est le prototype et le modèle de tous les chefs d'Eglise à venir » (p. 201).
Plus encore : « Tous les chefs de l'Eglise qui sera édifiée sur l'apôtre
doivent savoir que les clés leur sont confiées et qu'ils ont charge de

lier et de délier» (p. 204).
Malheureusement, nous ne voyons pas que l'auteur ait répondu

aux trois questions actuelles que posent ses conclusions historiques.
i° Si l'Eglise doit avoir des « chefs », le Nouveau Testament n'indique-
t-il pas qu'elle doit avoir un chef qui la « représente » (au sens défini

par Cullmann) 2° Si l'histoire montre que ce chef ne saurait être,
de droit, l'évêque de Rome, comment en imaginer la désignation
M. Cullmann nomme ici les centres traditionnels et confessionnels de
la chrétienté : Antioche, Ephèse, Corinthe, Alexandrie, Constantinople,

Wittenberg, Cantorbéry, Genève, Stockholm et Amsterdam.
Veut-il indiquer par là que la direction de l'Eglise universelle devrait
être confiée à tour de rôle à l'un ou l'autre de ces sièges ecclésiastiques
30 Et surtout, comment imaginer une autorité personnelle de l'Eglise
qui soit tout à la fois une vraie autorité, liant et déliant au sens du
Nouveau Testament, mais une autorité qui n'usurpe rien de l'autorité
apostolique que possède, seul, le Nouveau Testament Ici se repose
le problème de la relation entre l'événement central de l'Histoire du
salut et l'exercice actuel du gouvernement ecclésiastique qui doit,
lui aussi, être un « événement ».

Le problème du ministère gouvernemental dans l'Eglise n'est donc

pas résolu. Mais l'étude de M. Cullmann le pose avec une rigueur
historique et une ampleur de pensée peut-être jamais vues depuis le
XVIe siècle. Pierre Bonnard.


	Le livre d'O. Cullmann sur l'apôtre Pierre et l'Église

