
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 3 (1953)

Heft: 1

Artikel: Le baptême, un sacrement?

Autor: Masson, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380586

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES CRITIQUES

LE BAPTÊME, UN SACREMENT -

Le pasteur Markus Barth, docteur en théologie, n'a pas craint de

poser cette question que d'aucuns jugeront impertinente. Il estime
avec raison que la tradition la plus vénérable ne saurait prévaloir
contre le témoignage de l'Ecriture sainte. S'il était avéré que le Nouveau

Testament ne sait rien d'un baptême sacrement, le devoir de

l'Eglise serait de réformer sur ce point sa doctrine et sa pratique.
Le terme de sacrement a probablement été introduit dans la

langue de l'Eglise par Tertullien, qui a rendu par le mot latin «

sacramentum » le mot grec « mustèrion », mystère. Mais appeler le
baptême un « mystère » ou « sacrement », c'est en avoir une conception
étrangère au Nouveau Testament. M. Barth dénonce en elle une
prétention inadmissible de la part de l'Eglise à disposer de la grâce de
Dieu. Comment l'efficace du salut en Jésus-Christ pourrait-elle dépendre

d'un rite convenablement célébré par des hommes « Tout ce

que l'on attribue au baptême n'est-il pas arraché à la croix » 2

Voir dans le baptême un « mystère » chrétien, analogue aux « mystères

» païens, le tenir pour un moyen de grâce, lui reconnaître d'une
manière ou d'une autre la propriété de communiquer la grâce divine,
c'est tomber dans la magie 3. Or le baptême chrétien, comme le

baptême de Jean-Baptiste dont il procède directement, est une création

originale, qui doit tout son sens à l'acte rédempteur de Dieu en
Jésus-Christ. Le Nouveau Testament distingue toujours soigneusement

le baptême d'eau, acte humain, du baptême d'Esprit, acte
divin 4. Pratiqué d'abord par Jean-Baptiste, le Précurseur, le
baptême d'eau est un acte d'obéissance par lequel l'Israélite touché par
la prédication du prophète du Jourdain témoigne de sa repentance.
Il le reçoit dans l'attente du pardon des péchés et de l'Esprit saint
que lui dispensera au jour du jugement Celui qui doit venir. L'Eglise
primitive a continué à pratiquer le baptême d'eau avec la certitude

1 Die Taufe, ein Sakrament Ein exegetischer Beitrag zum Gespräch über
die kirchliche Taufe, von Markus Barth, Dr theol. Zollikon-Zürich, Evangelischer

Verlag A. G., 1951, 588 p.
2 Page 463. — 3 Pages 213 ss. — 4 Page 352.



22 CHARLES MASSON

que Celui qui devait venir était venu en la personne de Jésus de

Nazareth, qu'elle vivait l'accomplissement de la prophétie (Actes
2 : 17) : maintenant le pardon des péchés et le Saint-Esprit sont
donnés à ceux qui croient en Jésus-Christ. En se faisant baptiser ils
obéissent à Dieu, ils manifestent leur repentance, ils confessent leur
foi en Jésus-Christ, ils prient pour recevoir l'Esprit, et leur appartenance

à l'Eglise est reconnue. Il est tellement vrai que le baptême
d'Esprit est indépendant du baptême d'eau que l'Esprit est donné
tantôt après le baptême (Actes 2: 38; 8: 12, 17; 19: 6), tantôt
avant (Actes 10 : 44 ss.). Le baptême d'eau n'est que l'humble serviteur

du baptême d'Esprit. « Le baptême est une sorte de prière » »,

dit M. Barth, ou encore : « Le baptême est une prière à laquelle
l'exaucement est promis. Elle n'oblige pas Dieu, mais l'homme. » 2

Le baptême étant une œuvre ordonnée par Dieu, simple réponse de
l'homme à l'acte rédempteur qui lui est annoncé 3, le baptême des

enfants, la forme du baptême qui cède le plus au magisme sacramentaire

4, n'a plus de justification valable s.

Le baptême est une œuvre humaine, c'est certain, mais le Nouveau
Testament autorise-t-il à ne voir en lui qu'une œuvre humaine
Nous ne pouvons songer à suivre pas à pas M. Barth dans l'énorme
travail exégétique par lequel il pense l'avoir établi, nous devons nous
borner à examiner les principales affirmations qui constituent sa
thèse. Est-il vrai tout d'abord que le baptême d'eau pratiqué par
l'Eglise primitive soit le baptême de Jean-Baptiste pratiqué dans
une situation nouvelle, mais aussi peu que lui doué d'une efficace

propre «Baptême de Jean et baptême chrétien se situent sur le
même plan très humble par rapport au baptême d'Esprit et ils ont
la même relation avec le baptême d'Esprit promis » 6, dit notre
auteur, par quoi il faut entendre qu'ils ne sont l'un et l'autre qu'une
prière pour obtenir l'Esprit.

Une péricope comme Actes 19 : 1-6 est faite pour donner à la
discussion toute son acuité. Il y est question, en effet, de singuliers
« disciples » rencontrés par l'apôtre Paul à Ephèse, qui n'avaient pas
reçu l'Esprit quand ils étaient devenus croyants (v. 2). Sur une
question de Paul, ils déclarent n'avoir reçu que le baptême de Jean
(v. 3), mais l'apôtre les ayant persuadés que Jésus était le Messie
annoncé par Jean-Baptiste, ils se firent baptiser « au nom du Seigneur
Jésus » (v. 5), et quand Paul leur eut imposé les mains, l'Esprit
descendit sur eux et ils se mirent à parler en langues et à prophétiser

1 Page 175. — 2 Page 515. — 3 Page 524. — 4 Page 216.
5 Pour prévenir tout malentendu, nous devons dire que M. Barth ne parle

du baptême des enfants qu'incidemment, dans la mesure où il lui paraît dépendant

de la conception du baptême sacrement.
6 Page 170.



LE BAPTÊME, UN SACREMENT 23

(v. 6). Que ces hommes déjà baptisés du baptême de Jean reçoivent
maintenant le baptême chrétien et avec lui le Saint-Esprit, n'est-ce

pas la preuve qu'il s'agit de deux baptêmes différents L'objection
est si grave que M. Barth ne lui échappe qu'en modifiant la ponctuation

des versets 4 et 5, qui, selon lui, induit l'exègète en erreur. En
effet, remplacez le point par une virgule entre les versets 4 et 5 et
celui-ci contient encore la fin du discours de Paul, et ceux qui ont été
baptisés au nom du Seigneur Jésus ne sont plus les disciples d'Ephèse,
mais les auditeurs de Jean-Baptiste. Les « disciples » rencontrés par
Paul n'ont donc pas été rebaptisés, mais ils reçurent l'Esprit que
Paul demanda pour eux par l'imposition des mains, ce qui montre
bien, selon notre auteur, que le don de l'Esprit est totalement
indépendant du baptême d'eau. Malheureusement cette démonstration
n'est obtenue que par le coup de force qui consiste à modifier la
ponctuation des versets 4 et 5 ». L'opération en soi est légitime, mais il ne
faut s'y résoudre que si, à son défaut, le texte est inintelligible, ce qui
est loin d'être le cas 2. Et la péricope Actes 19 : 1-6 reste ruineuse

pour la thèse de M. Barth. L'interrogatoire des « disciples » par Paul
laisse clairement entendre, en effet, que la question : « Avez-vous
reçu l'Esprit quand vous avez cru » (v. 2) signifiait : « Avez-vous
reçu l'Esprit quand vous avez été baptisés » (v. 3), tant il allait de
soi que la foi était suivie du baptême, et que le baptême, accompagné
probablement dès l'origine de l'imposition des mains, attestait au
baptisé le don de l'Esprit 3. Si les disciples d'Ephèse n'avaient pas été
seulement des disciples de Jean-Baptiste, s'ils avaient été baptisés
déjà «au nom du Seigneur Jésus» (v. 5), ils auraient pu répondre
affirmativement à la première question de l'apôtre : « Avez-vous reçu
l'Esprit saint quand vous avez cru » 4 Ainsi le texte invoqué par
M. Barth pour établir que le baptême chrétien n'est en lui-même que
le baptême de Jean, atteste bien fortement, au contraire, qu'il s'agit
de deux baptêmes distincts 5.

1 D'ailleurs, même le changement de ponctuation admis, la démonstration
n'est pas entièrement convaincante.

2 La seule raison avancée pour justifier la modification de la ponctuation
est que « la thèse d'un baptême donné à nouveau par Paul aux disciples de
Jésus n'est pas conciliable avec ce que les Actes des apôtres disent ailleurs du
baptême » (p. 168). Il serait plus juste de dire que ce baptême ne s'accorde pas
avec la thèse de M. Barth lui-même.

3 Alfred Seeberg : Der Katechismus der Urchristenheit, Leipzig 1903,
p. 224 ss. ; O. Cullmann : Le baptême des enfants, CTHAP 19/20, p. 9 ; R. Bultmann

: Theologie des Neuen Testaments, p. 133.
4 A. Seeberg : Op. cit., p. 218.
5 Ce texte a déjà fort embarrassé Calvin qui redoutait le parti que les

anabaptistes pouvaient en tirer. Aussi a-t-il soutenu contre l'évidence que dans
Actes 19 : 5 s. I est question non d'un nouveau baptême d'eau, mais d'un
baptême d'Esprit seulement. Cf. Calvin : Commentaire des Actes des apôtres
ad locum.



24 CHARLES MASSON

M. Barth paraît devoir être plus heureux quand, pour établir
l'indépendance du don de l'Esprit par rapport au baptême d'eau, il
invoque l'épisode rapporté Actes 8 : 14-19. « (V. 14) Les apôtres à

Jérusalem ayant appris que la Samarie avait reçu la Parole de Dieu
envoyèrent vers eux Pierre et Jean, (v. 15) qui, une fois descendus
[en Samarie], prièrent pour eux afin qu'ils reçussent le Saint-Esprit.
(V. 16) En effet, il n'était encore tombé sur aucun d'eux, mais ils se

trouvaient avoir été seulement baptisés au nom du Seigneur Jésus.
(V. 17) Alors ils leur imposèrent les mains et ils reçurent le Saint-Esprit.
(V. 18) Simon, lui, voyant que l'Esprit était donné par l'imposition des

mains des apôtres, leur offrit de l'argent (v. 19) en disant : Donnez-
moi à moi aussi ce pouvoir afin que celui auquel j'imposerai les
mains reçoive l'Esprit saint. » Ce texte paraît une confirmation
éclatante de la thèse de M. Barth : l'Esprit est tout à fait indépendant
du baptême « au nom du Seigneur Jésus », puisqu'il est donné aux
Samaritains quelque temps après leur baptême, en réponse à la
prière et à l'imposition des mains des apôtres Pierre et Jean. Cependant,

à y regarder de près, il n'est pas sûr du tout que le récit des
Actes donne une idée juste de ce qui s'est passé en réalité ». Il appelle
en effet les observations suivantes. i° Tout indique que les Samaritains

avaient déjà reçu l'Esprit quand ils avaient été amenés à la foi
et au baptême par le ministère de Philippe. Ils n'auraient pas cru
à sa prédication (v. 12) si l'Esprit n'avait été à l'œuvre dans leur
cœur pour y éveiller la foi (I Thess. 1 : 5 ; I Cor. 2:5). Pourquoi
n'auraient-ils pas reçu l'Esprit par le ministère de Philippe, qui nous
est présenté comme un serviteur docile de l'Esprit (8 : 26, 29, 39)
et opérant par sa puissance toute espèce de miracles (v. 7 s., 13) z

2° Le verset 14 dit bien que Pierre et Jean furent envoyés en Samarie

par les apôtres de Jérusalem, mais, chose curieuse, il ne dit rien du
but de leur mission. Comme les apôtres avaient appris que « la Samarie

avait reçu la Parole de Dieu », c'est-à-dire qu'il y avait en Samarie
d'importantes communautés de croyants, il est peu probable qu'ils
aient soupçonné ces croyants d'être des croyants incomplets, frustrés
de l'Esprit saint. Ce n'est donc pas pour remédier à pareille disgrâce
qu'ils ont envoyé Pierre et Jean en Samarie. L'hypothèse la plus
plausible est ceUe qui a été retenue par M. J.-L. Leuba à la suite de
Harnack : « L'imposition des mains aux Samaritains, dit-il, a pour
but d'intégrer les Samaritains convertis à l'Eglise judéo-chrétienne. » 3

1 Diese Schilderung ist recht unwahrscheinlich, dit Beyer dans son
commentaire des Actes (NTD), mais il ne rend pas compte des données du texte d'une
manière suffisante.

2 Cf. Fr. J. Leenhardt : Le baptême chrétien, CTHAP 4, p. 40.
3 J.-L. Leuba : L'institution et l'événement, Neuchâtel et Paris 1950, p. 101.

« Il s'agit de mettre l'évangélisation de la Samarie sous le contrôle de l'Eglise
de Jérusalem », dit M. Goguel. La naissance du christianisme, Paris 1946, p. 205.



LE BAPTÊME, UN SACREMENT 25

3° Il ressort clairement du récit des Actes que l'accomplissement de
la mission de Pierre et de Jean fut l'occasion de manifestations de

l'Esprit encore inconnues en Samarie », et particulièrement
frappantes, puisqu'elles furent constatées « de visu » même par un personnage

aussi suspect que Simon le magicien a. Dès lors, il est vraisemblable

qu'en vertu du sophisme « post hoc ergo propter hoc », ces

impressionnantes manifestations de l'Esprit furent bientôt considérées

par la tradition comme le motif même pour lequel Pierre et Jean
avaient imposé les mains aux Samaritains et identifiées, bien à tort,
avec le don de l'Esprit lui-même. Si donc d'après Actes 8 : 14-19 la
mission apostolique de Pierre et de Jean en Samarie fut accompagnée
d'une nouvelle effusion d'Esprit sur les croyants de cette contrée, on
n'en peut conclure qu'ils n'avaient pas reçu l'Esprit saint quand ils
avaient cru et avaient été baptisés au nom du Seigneur Jésus.

Contrairement à la thèse de M. Barth, il ressort des deux péricopes
des Actes que nous avons examinées qu'il y a entre le baptême chrétien

et le don du Saint-Esprit une relation précise. Quelle est-elle
donc Celle qu'il y a entre une prière faite dans l'obéissance à la
volonté de Dieu et son exaucement, comme le veut notre auteur
Celle qu'il y a entre le sacrement convenablement célébré et son
efficace, comme le veulent les théologiens partisans de l'opus operatum

Du point de vue du Nouveau Testament tertium datur, ainsi
que nous allons essayer de le montrer après beaucoup d'autres.

Donnons d'abord raison à M. Barth sur un point qui lui importe
fort : le Nouveau Testament ignore le baptême sacrement, si par
sacrement il faut entendre « une action qui par des moyens naturels
rend actives des forces surnaturelles, le plus souvent par l'emploi de

paroles prononcées qui accompagnent l'action et qui par le seul fait
qu'elles sont prononcées dans la teneur prescrite libèrent ces forces » 3.

Ne disons donc pas que le baptême est un sacrement mais qu'il est
un signe 4, le signe du salut que Dieu offre au monde en Jésus-Christ
crucifié et ressuscité. Le signe est dans le même rapport avec Jésus-
Christ que la parole. L'un et l'autre n'ont de vérité, de sens et de

vertu que par leur référence à Jésus-Christ. Il y a donc, si nous voyons
bien, entre le baptême d'eau, action humaine, et le baptême d'Esprit,

1 II faut probablement penser à la glossolalie et à la prophétie comme
Actes 10 : 46 ; 19 : 6.

2 Cf. v. 18 : ÌÒÙJV ôè ó Xfuwv : Simon, lui, voyant que.
3 Telle est la définition du sacrement que R. Bultmann donne à propos du

baptême. Theologie des Neuen Testaments, p. 133.
4 « Le terme de signe, avec la résonance que lui donne la théologie johannique,

est le plus adéquat pour décrire ce que la tradition a appelé sacrements... »

« Le baptême est le signe du salut réalisé pour tous par l'incarnation du Christ. »

Philippe-H. Menoud : La définition du sacrement selon le Nouveau Testament,
dans cette Revue, 1950, p. 146, 143.



20 CHARLES MASSON

action divine, le même rapport qu'il y a entre la parole humaine et
la parole divine dans la prédication et dans l'Ecriture. La parole
humaine n'est parole de Dieu que lorsque l'Esprit lui rend témoignage
et en fait la parole de Dieu pour celui qui l'écoute dans la foi (I Cor.
2 : 5 ; I Thess. i : 5 ; 2 : 13). De même le baptême d'eau, acte humain,
ne devient acte divin, signe valable du salut en Jésus-Christ, que si

l'Esprit lui rend témoignage dans le cœur du baptisé qui le reçoit par
la foi. Autrement dit, seul un croyant auquel le Saint-Esprit atteste
la signification divine de son baptême peut recevoir en lui le salut
dont le baptême est le signe. Ce n'est pas pour rien que d'après le
Nouveau Testament le baptême n'est jamais donné qu'à des gens qui
ont entendu la Parole et qui ont cru (Actes 2 : 38, 41 ; 8 : 12 ; 16 :

14 s. ; 18: 8; 22 : 16, etc.). L'efficace du baptême, comme celle de la
parole, dépend si rigoureusement de l'Esprit que la distinction statuée

par M. Barth entre le baptême d'eau et l'action de l'Esprit paraît
d'emblée difficilement concevable. Le baptême, ne l'oublions pas,
incorpore à l'Eglise, qui est le lieu par excellence de la présence
et de l'action de l'Esprit, des croyants qui déjà doivent leur foi à

l'action de l'Esprit.
Le premier texte des Actes des apôtres qui mentionne le baptême

chrétien (2 : 38) est un bon témoin du rapport étroit qu'il y a entre
le baptême et le don de l'Esprit. Pierre adresse à ses auditeurs
bouleversés par sa prédication cet appel : « Repentez-vous, et que chacun
de vous se fasse baptiser au nom de Jésus-Christ pour [obtenir] le

pardon de ses péchés, et vous recevrez le don du Saint-Esprit. » La
nouveauté de ce baptême, et ce qui le distingue du baptême de Jésus,
c'est qu'il est demandé, administré, reçu au nom de Jésus-Christ.
Seuls des croyants le demanderont, et il sera pour eux le signe du
pardon de leurs péchés que le Christ leur procure par sa mort expiatoire.

Mais ils ne recevront pas le pardon de leurs péchés sans recevoir
aussi le Saint-Esprit qui en est inséparable. Car, selon le Nouveau
Testament, le baptême n'est pas le signe d'une grâce particulière,
mais de la totalité du salut en Jésus-Christ. Aussi les termes qui
décrivent l'efficace du baptême sont-ils aussi divers que les aspects
du salut. Pierre parle du pardon des péchés et du don du Saint-
Esprit (Actes 2 : 38), Paul de la mort du croyant avec Christ (Rom.
6 : i-ii), Jean de la naissance d'en-haut (Jean 3 : 5), l'épître aux
Ephésiens (5 : 26) de purification, etc. Dieu attestant au baptisé le
salut en Jésus-Christ ne renvoie pas le don de l'Esprit à une date
indéterminée, car l'Esprit est une des réalités essentielles du salut
accordé hic et nunc à ceux qui croient. M. Barth aurait pu s'en
convaincre si, avec la majorité des exégètes, il avait reconnu la référence
au baptême d'un texte comme I Cor. 6 : 11 : « Mais vous vous êtes
fait laver, mais vous avez été sanctifiés, mais vous avez été justifiés



LE BAPTÊME, UN SACREMENT 27

par le nom du Seigneur Jésus-Christ et par l'Esprit de notre Dieu. » »

La purification, la sanctification, la justification sont ici imputées
aussi bien à l'Esprit de Dieu qu'à Jésus-Christ et à son œuvre rédemptrice,

dont le bain baptismal est le signe. Sans l'action de l'Esprit,
l'œuvre de Jésus-Christ, accomplie « sous Ponce Pilate », ne
m'atteindrait pas aujourd'hui et ma condition humaine n'en serait pas
changée. Voilà pourquoi le baptême n'est pas seulement prière pour
obtenir l'Esprit, mais signe attestant au croyant personnellement
qu'il lui est donné.

M. Barth insiste beaucoup, et avec raison, sur la souveraine
liberté de Dieu qui donne son Esprit à qui il veut et quand il veut.
Mais il serait paradoxal que Dieu fût empêché par sa liberté même
d'être fidèle à ses promesses ou d'user du signe du baptême pour
assurer au croyant qu'en Christ il lui a aussi donné le Saint-Esprit,
le don par excellence. Le signe du baptême permet à l'apôtre Paul
d'être très précis quand il parle de l'Esprit que les croyants ont reçu.
Il se sert alors d'un verbe à l'aoriste qui paraît bien se référer au
moment particulier où les croyants l'ont reçu (Rom. 5 : 5 ; 8 : 2, 15 ;

I Cor. 2 : 12 ; 6 : 11 ; II Cor. 1 : 22 ; 5 : 5 ; Gai. 3 : 2, 14). Or saint Paul
sait très bien que l'Esprit ne remplit pas le croyant à certaines
heures privilégiées seulement, mais que l'Esprit inspire, oriente, conduit

toute sa vie (Gai. 3 : 25 ; Rom. 8:4). Comment parlerait-il avec la
précision que nous venons de rappeler du moment où les croyants ont
reçu l'Esprit, s'il n'avait pas été marqué dans leur existence par le
baptême - Non pas qu'il attribue quelque vertu surnaturelle à
l'eau du baptême dont il ne parle jamais, mais il croit à la vérité du
signe du baptême. Et c'est pour lui très important. Ainsi que l'a
reconnu M. Barth 3, Paul rappelle à ses lecteurs le baptême pour
fonder les enseignements éthiques qu'il leur donne (par ex. : Rom.
6 : 1-14 ; I Cor. 6 : 9-11). Si le baptême n'était que confirmation par
le croyant de ce que le Christ a fait pour lui, confession de foi, action
de grâce 4, comment saint Paul pourrait-il s'y référer comme à l'instant

décisif où fut signifié au croyant sa participation à la mort
rédemptrice du Christ et à toute son efficace Un baptême qui
exprimerait seulement ce que le chrétien croit et espère serait une base

trop subjective pour que les enseignements de l'éthique chrétienne
puissent s'y appuyer. Il en est autrement pour l'apôtre qui n'hésite

1 Ce texte est entendu du baptême par des exégètes de tendances aussi
différentes que Joh. Weiss et Lietzmann d'une part, Schlatter et le P. Allô
d'autre part. Idem, Oepke Th. WbNT, IV, p. 306.

2 M. Barth n'a pas attaché d'importance à cet indice puisqu'il dit : « Il n'y
a aucune trace du fait que Paul saurait que le don divin... est lié à un acte
ecclésiastique », p. 353.

3 Page 311. — 4 Page 314.



28 CHARLES MASSON

pas à dire : « Nous tous qui avons été baptisés pour être unis à Christ
Jésus, c'est pour participer à sa mort que nous avons été baptisés... »

(Rom. 6 : 3). « Ainsi vous aussi tenez-vous pour morts au péché, mais
vivants pour Dieu en Christ Jésus » (6 : 11). Par le baptême, Dieu
atteste à celui qui est plongé dans l'eau qu'il a été enseveli avec
Christ (6:4), si bien qu'il doit et qu'il peut se considérer comme mort
au péché et vivre d'une vie nouvelle. Non pas, répétons-le, que Paul
reconnaisse à l'eau du baptême une vertu quelconque, mais parce que
l'acte du baptême, accompagné de l'imposition des mains, est, par
la vertu de l'Esprit, pour le ministre » qui le célèbre et le croyant
qui le reçoit, le signe valable du don du salut en Jésus-Christ.

Que faut-il penser enfin du baptême d'Esprit qui, selon M. Barth,
donnerait seul un sens et une valeur au baptême d'eau, dont il est

pourtant tout à fait indépendant 2 N'en déplaise à tous les revivalistes

de type pentecôtiste qui pourraient saluer en M. Barth leur
théologien, l'idée d'un baptême d'Esprit n'a pas dans le Nouveau
Testament la place et l'importance qu'ils lui attribuent. D'après les

Evangiles (Marc 1:8; Mat. 3 : 11 ; Luc 3 : 16), Jean-Baptiste, pour
se définir en toute humilité par rapport au Messie qu'il annonçait, a

dit : « Moi, je vous ai baptisés d'eau, mais lui vous baptisera d'Esprit
saint. » 3 Si Jean pouvait dire au sens propre qu'il baptisait d'eau,
ce n'est que par métaphore qu'il pouvait dire que le Messie baptiserait

d'Esprit. Il opposait ainsi d'une manière expressive au baptême
préparatoire qui lui était dévolu dans sa mission de précurseur, l'action

eschatologique seule libératrice et novatrice exercée par l'Esprit
que dispenserait le Messie attendu. Le Christ ressuscité reprendra les
termes de la parole du Baptiste pour annoncer à ses disciples l'effusion
prochaine de l'Esprit (Actes 1 : 5) et l'apôtre Pierre à son tour
rappellera la parole du Seigneur en une circonstance bien propre à montrer

qu'elle était accomplie (Actes 11 : 16). Mais en dehors de ces
textes très particuliers, il n'est jamais question d'un baptême d'Esprit
indépendant du baptême d'eau. Pour l'auteur des Actes, il faut
l'accorder à M. Barth, l'effusion de l'Esprit le jour de la Pentecôte
(Actes 2) est l'accomplissement de la prophétie de Jean-Baptiste et
de la promesse du Christ ressuscité : les disciples ce jour-là reçoivent
le Saint-Esprit. Mais Pentecôte est un événement unique, qui inaugure

le temps de l'Esprit, qui est aussi celui de l'Eglise. C'est préci-

1 Nous employons ce terme au sens large et sans préjuger de la réponse à
faire à la question : qui baptisait dans l'Eglise primitive

2 Page 37 et passim.
3 Cette parole pose un problème de critique difficile à résoudre, mais dont

la solution n'importe pas à notre propos. D'après Matthieu et Luc, Jean-
Baptiste aurait dit que le Messie baptiserait « d'Esprit saint et de feu ». Quelle
est la forme primitive de la parole, et s'il y était question du feu, quelle action
devait-il exercer



LE BAPTÊME, UN SACREMENT 29

sèment parce que le baptême incorpore le croyant à l'Eglise qu'il
marque le moment où il reçoit l'Esprit. « Aussi bien, écrit saint Paul
aux Corinthiens (I 12 : 13), avons-nous tous été baptisés d'un seul

Esprit » pour former un seul Corps », tant il est vrai que le baptême
était pour lui le signe certain du don de l'Esprit. Paul est si
convaincu de la vérité du signe qu'est le baptême que, nous l'avons déjà
constaté, pour lui tout croyant baptisé a reçu l'Esprit et peut et doit
marcher par l'Esprit (Gai. 5 : 16, 25). Un croyant baptisé qui prierait
pour recevoir l'Esprit serait, à ses yeux, dans la situation assez ridicule
d'un homme qui demanderait ce qui lui a déjà été donné. Ce n'est
pas l'Esprit qui manque à celui qui a été baptisé, c'est la foi, c'est
la hardiesse de croire sur ce signe qu'il a reçu l'Esprit et d'en vivre.

Ainsi postuler, comme le fait M. Barth, un baptême d'Esprit
indépendant du baptême d'eau, c'est se mettre hors d'état de

comprendre dans leur sens le plus évident la plupart des textes du Nouveau

Testament relatifs au baptême. Mais il faut considérer un autre
aspect de la question. Comment le croyant aura-t-il la certitude qu'il
a reçu l'Esprit s'il ne peut se fier au signe qui lui atteste que pour lui
personnellement la promesse de Dieu est accomplie Dénier au
baptême toute valeur de signe objectif du don, de la présence et de

l'action de l'Esprit, c'est être rejeté vers les signes subjectifs que sont
les émotions ressenties, l'exaltation vécue, l'inspiration sous ses formes
les plus spectaculaires : la prophétie et la glossolalie. Le Nouveau
Testament connaît d'ailleurs ces bruyantes manifestations de l'Esprit.
Nous les avons rencontrées dans deux textes du livre des Actes
(8 : 14 ss. ; 19 : 1 ss.), et il en est d'autres. A Corinthe on paraît même
avoir été enclin à voir dans la prophétie et la glossolalie les dons
spirituels par excellence. L'apôtre Paul réagit vigoureusement contre
cette tendance (I Cor. 12-14), sans nier <lue prophètes et glossolales
ne puissent être d'authentiques inspirés. Mais, fait-il remarquer, tous
ne prophétisent pas, tous ne parlent pas en langues (12 : 10, 29 s.),
mais tous ont reçu l'Esprit (12 : 3b, 13). L'Esprit est à l'œuvre en
tous les croyants, fût-ce sous les formes les plus humbles (12 : 7, 11,
15-18). Les seuls critères sûrs de sa présence, c'est la profession de foi
au Seigneur Jésus (I Cor. 12 : 3&), l'invocation du Père (Rom. 8 : 15 ;

Gai. 4 : 6), « le fruit de l'Esprit » dans la vie morale (Gai. 5 : 22), et
en premier lieu l'amour (I Cor. 13). C'est à la lumière de l'enseignement

1 M. Barth triomphe en remarquant que Paul ici parle explicitement du
fameux « baptême d'Esprit » qu'il faut soigneusement distinguer du baptême
d'eau (p. 352). Mais tous les commentaires que nous avons pu consulter disent
qu'il s'agit ici du baptême d'eau, signe du don de l'Esprit (Joh. Weiss,
Lietzmann, Schlatter, Jean Héring, etc.). Que Paul ait pu écrire : « Nous avons tous
été baptisés d'un seul Esprit », montre à quel point pour lui « être baptisé »

c'est avoir reçu l'Esprit.



30 CHARLES MASSON

de l'apôtre qu'il faut juger les textes des Actes qui, à les lire
superficiellement, pourraient faire croire que le don de l'Esprit, sa
présence dans une communauté de croyants, se conclut de ses signes
les plus tapageurs (Actes 2 : 2 ss.), dont la prophétie et la glossolalie
seraient les plus communs (Actes 2 : 13 ; 10 : 44 ss. ; 11 : 15 ; 19 : 6).
L'inquiétante ambiguïté de manifestations de ce genre ressort du
fait que Simon le magicien n'hésita pas à offrir de l'argent aux apôtres
pour disposer lui aussi du pouvoir de les produire (Actes 8 : 14-19).
Leur accorder une valeur qu'elles n'ont pas, c'est prétendre « voir »,

« sentir », ce qu'il faudrait croire tout simplement pour avoir entendu la
Parole de Dieu et avoir reçu le signe du baptême. Ne l'oublions pas, on
croit au Saint-Esprit, comme on croit au Père et au Fils. Une Eglise
qui croirait au Saint-Esprit, comme il faut y croire, en « marchant
par l'Esprit » (Gai. 5 : 16, 25), cette Eglise ne prierait pas pour recevoir

l'Esprit, mais seulement pour rendre grâce de l'avoir reçu.
Le livre de M. Markus Barth a le mérite d'obliger le lecteur à se

demander sérieusement ce que le Nouveau Testament dit du
baptême, et si trop souvent l'Eglise ne professe pas à son sujet une
doctrine erronée. Jamais probablement les textes n'avaient été l'objet
d'une étude exégétique aussi minutieuse et développée, menée à

l'aide d'une documentation aussi étendue. Cet ouvrage restera une
mine de précieux renseignements. En concentrant notre effort sur la
critique de la thèse de M. Barth, nous avons conscience de n'avoir
pas rendu justice à nombre de pages excellentes, par exemple à celles
qui sont consacrées au baptême de Jésus, si riches de sens pour le

théologien ; nous n'avons pas non plus mis en lumière, comme il aurait
fallu, toute la science déployée par l'auteur pour faire reconnaître
l'originalité du baptême chrétien qui s'explique par l'œuvre de Jésus-
Christ et non par les ablutions juives ou les mystères païens ; enfin
nous aurions dû rendre hommage au louable souci de M. Barth de

préserver la spiritualité du baptême de toute collusion avec la magie.
Et cependant la véritable nature du baptême selon le Nouveau Testament

lui a échappé. Trop souvent les textes résistent à son exégèse
informée et sagace, la contraignant à des interprétations forcées, donc

peu convaincantes, voire inadmissibles. Il faut assurément beaucoup
de peine pour tirer du Nouveau Testament une doctrine du baptême
efficace ex opere operato, mais il en faut autant, la preuve est faite
maintenant, pour en tirer une doctrine du baptême acte humain
seulement, acte d'obéissance, confession de foi, prière pour obtenir
l'Esprit. Car, si nous ne nous trompons, le baptême est le signe par
lequel Dieu atteste au croyant agrégé à l'Eglise le salut qu'il lui
donne en Jésus-Christ et par l'Esprit saint, un signe offert à la foi
et qui pour la foi est aussi valable que la parole de Dieu.

Charles Masson.


	Le baptême, un sacrement?

