Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 3 (1953)

Heft: 1

Artikel: Le baptéme, un sacrement?

Autor: Masson, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380586

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES CRITIQUES

LE BAPTEME, UN SACREMENT ?*

Le pasteur Markus Barth, docteur en théologie, n’a pas craint de
poser cette question que d’aucuns jugeront impertinente. Il estime
avec raison que la tradition la plus vénérable ne saurait prévaloir
contre le témoignage de I'Ecriture sainte. S’il était avéré que le Nou-
veau Testament ne sait rien d’un baptéme sacrement, le devoir de
I’Eglise serait de réformer sur ce point sa doctrine et sa pratique.

Le terme de sacrement a probablement été introduit dans la
langue de I'Eglise par Tertullien, qui a rendu par le mot latin « sacra-
mentum » le mot grec « mustérion », mysteére. Mais appeler le bap-
téme un « mystére » ou «sacrement », c’est en avoir une conception
étrangére au Nouveau Testament. M. Barth dénonce en elle une pré-
tention inadmissible de la part de I'Eglise a disposer de la grice de
Dieu. Comment 'efficace du salut en Jésus-Christ pourrait-elle dépen-
dre d'un rite convenablement célébré par des hommes ? « Tout ce
que T'on attribue au baptéme n’est-il pas arraché a la croix ? »2
Voir dans le baptéme un « mystére » chrétien, analogue aux « mys-
téres » paiens, le tenir pour un moyen de grace, lui reconnaitre d'une
maniére ou d'une autre la propriété de communiquer la grace divine,
c’est tomber dans la magie3. Or le baptéme chrétien, comme le
baptéme de Jean-Baptiste dont il procéde directement, est une créa-
tion originale, qui doit tout son sens a l'acte rédempteur de Dieu en
Jésus-Christ. Le Nouveau Testament distingue toujours soigneuse-
ment le baptéme d’eau, acte humain, du baptéme d’Esprit, acte
divin 4. Pratiqué d’abord par Jean-Baptiste, le Précurseur, le bap-
téme d’eau est un acte d’obéissance par lequel 1'Israélite touché par
la prédication du prophéte du Jourdain témoigne de sa repentance.
Il le recoit dans 'attente du pardon des péchés et de I'Esprit saint
que lui dispensera au jour du jugement Celui qui doit venir. L’Eglise
primitive a continué a pratiquer le baptéme d’eau avec la certitude

v Die Taufe, ein Sakvament ? Ein exegetischer Beitrag zum Gesprich {iber
die kirchliche Taufe, von Markus BartH, Dr theol. Zollikon-Ziirich, Evange-
lischer Verlag A. G., 1951, 588 p.

z Page 463. — 3 Pages 213 ss. — 4 Page 352.



22 CHARLES MASSON

que Celui qui devait venir était venu en la personne de Jésus de
Nazareth, qu’elle vivait 1'accomplissement de la prophétie (Actes
2: I7) : maintenant le pardon des péchés et le Saint-Esprit sont
donnés a ceux qui croient en Jésus-Christ. En se faisant baptiser ils
obéissent 4 Dieu, ils manifestent leur repentance, ils confessent leur
foi en Jésus-Christ, ils prient pour recevoir I’Esprit, et leur apparte-
nance a |'Eglise est reconnue. Il est tellement vrai que le baptéme
d’Esprit est indépendant du baptéme d’eau que 1’Esprit est donné
tantdt aprés le baptéme (Actes 2: 38; 8: 12, 17; 19: 6), tantot
avant (Actes 10: 44 ss.). Le baptéme d’eau n’est que I’humble servi-
teur du baptéme d’Esprit. « Le baptéme est une sorte de priére» I,
dit M. Barth, ou encore: «Le baptéme est une priere a laquelle
I'exaucement est promis. Elle n’oblige pas Dieu, mais I’homme. » 2
Le baptéme étant une ceuvre ordonnée par Dieu, simple réponse de
I’homme a l'acte rédempteur qui lui est annoncé 3, le baptéme des
enfants, la forme du baptéme qui céde le plus au magisme sacramen-
taire 4, n’a plus de justification valable s.

Le baptéme est une ceuvre humaine, c’est certain, mais le Nouveau
Testament autorise-t-il & ne voir en lui qu’'une ceuvre humaine ?
Nous ne pouvons songer a suivre pas a pas M. Barth dans 1'énorme
travail exégétique par lequel il pense 1'avoir établi, nous devons nous
borner a4 examiner les principales affirmations qui constituent sa
theése. Est-il vrai tout d’abord que le baptéme d’eau pratiqué par
I’Eglise primitive soit le baptéme de Jean-Baptiste pratiqué dans
une situation nouvelle, mais aussi peu que lui doué d’une efficace
propre ? « Baptéme de Jean et baptéme chrétien se situent sur le
méme plan trés humble par rapport au baptéme d’Esprit et ils ont
la méme relation avec le baptéme d’Esprit promis»6, dit notre
auteur, par quoi il faut entendre qu’ils ne sont I'un et I'autre qu'une
priére pour obtenir 1’Esprit.

Une péricope comme Actes 19 : 1-6 est faite pour donner a la dis-
cussion toute son acuité. Il y est question, en effet, de singuliers
« disciples » rencontrés par I'apbtre Paul & Ephése, qui n’avaient pas
regu 'Esprit quand ils étaient devenus croyants (v. 2). Sur une
question de Paul, ils déclarent n’avoir recu que le baptéme de Jean
(v. 3), mais 'apdtre les ayant persuadés que Jésus était le Messie
annoncé par Jean-Baptiste, ils se firent baptiser « au nom du Seigneur
Jésus» (v. 5), et quand Paul leur eut imposé les mains, I’Esprit des-
cendit sur eux et ils se mirent a parler en langues et a prophétiser

t Page 175. — * Page 515. — 3 Page 524. — 4 Page 216.

5 Pour prévenir tout malentendu, nous devons dire que M. Barth ne parle
du baptéme des enfants qu’incidemment, dans la mesure ou il lui parait dépen-
dant de la conception du baptéme sacrement.

6 Page 170.



LE BAPTEME, UN SACREMENT ? 23

(v. 6). Que ces hommes déja baptisés du baptéme de Jean regoivent
maintenant le baptéme chrétien et avec lui le Saint-Esprit, n’est-ce
pas la preuve qu’il s’agit de deux baptémes différents ? L’objection
est si grave que M. Barth ne lui échappe qu’en modifiant la ponctua-
tion des versets 4 et 5, qui, selon lui, induit ’exégéte en erreur. En
effet, remplacez le point par une virgule entre les versets 4 et 5 et
celui-ci contient encore la fin du discours de Paul, et ceux qui ont été
baptisés au nom du Seigneur Jésus ne sont plus les disciples d’Ephése,
mais les auditeurs de Jean-Baptiste. Les « disciples » rencontrés par
Paul n’ont donc pas été rebaptisés, mais ils regurent I'Esprit que
Paul demanda pour eux par l'imposition des mains, ce qui montre
bien, selon notre auteur, que le don de 1'Esprit est totalement indé-
pendant du baptéme d’eau. Malheureusement cette démonstration
n’est obtenue que par le coup de force qui consiste a modifier la ponc-
tuation des versets 4 et 5 1. L’opération en soi est légitime, mais il ne
faut s’y résoudre que si, a son défaut, le texte est inintelligible, ce qui
est loin d’étre le cas z. Et la péricope Actes 19: 1-6 reste ruineuse
pour la thése de M. Barth. L’interrogatoire des « disciples » par Paul
laisse clairement entendre, en effet, que la question: « Avez-vous
recu I'Esprit quand vous avez cru ? » (v. 2) signifiait : « Avez-vous
recu 1'Esprit quand vous avez ¢été baptisés ? » (v. 3), tant il allait de
soi que la foi était suivie du baptéme, et que le baptéme, accompagné
probablement dés l'origine de l'imposition des mains, attestait au
baptisé le don de I'Esprit 3. Si les disciples d’Ephése n’avaient pas été
seulement des disciples de Jean-Baptiste, sils avaient été baptisés
déja «au nom du Seigneur Jésus» (v. 5), ils auraient pu répondre
affirmativement a la premiére question de 'apotre : « Avez-vous regu
IEsprit saint quand vous avez cru ? » 4 Ainsi le texte invoqué par
M. Barth pour établir que le baptéme chrétien n’est en lui-méme que
le baptéme de Jean, atteste bien fortement, au contraire, qu’il s’agit
de deux baptémes distincts s.

1 D’ailleurs, méme le changement de ponctuation admis, la démonstration
n’est pas entiérement convaincante.

2 La seule raison avancée pour justifier la modification de la ponctuation
est que «la thése d’'un baptéme donné 3 nouveau par Paul aux disciples de
Jésus n’est pas conciliable avec ce que les Actes des apétres disent ailleurs du
baptéme » (p. 168). Il serait plus juste de dire que ce baptéme ne s’accorde pas
avec la thése de M. Barth lui-méme.

3 ALFRED SEEBERG : Der Katechismus der Urchristenheit, Leipzig 1903,
P- 224 ss. ; O. CULLMANN : Le baptéme des enfants, CTHAP 19/20, p. 9 ; R. BuLT-
MANN : Theologie des Neuen Testaments, p. 133.

4 A. SEEBERG : Op. cit., p. 218.

5 Ce texte a déja fort embarrassé Calvin qui redoutait le parti que les
anabaptistes pouvaient en tirer. Aussi a-t-il soutenu contre ’évidence que dans
Actes 19: 5s.l est question non d'un nouveau baptéme d’eau, mais d’un
baptéme d'Esprit seulement. Cf. CALVIN : Commentaire des Actes des apotres
ad locum.



24 CHARLES MASSON

M. Barth parait devoir étre plus heureux quand, pour établir
I'indépendance du don de I’Esprit par rapport au baptéme d’eau, il
invoque 1'épisode rapporté Actes 8: 14-19. « (V. 14) Les apobtres a
Jérusalem ayant appris que la Samarie avait recu la Parole de Dieu
envoyerent vers eux Pierre et Jean, (v. 15) qui, une fois descendus
[en Samarie], priérent pour eux afin qu'ils regussent le Saint-Esprit.
(V. 16) En effet, il n’était encore tombé sur aucun d’eux, mais ils se
trouvaient avoir été seulement baptisés au nom du Seigneur Jésus.
(V.1%) Alors ils leur imposérent les mains et ils regurent le Saint-Esprit.
(V. 18) Simon, lui, voyant que I'Esprit était donné par I'imposition des
mains des apdtres, leur offrit de 1'argent (v. 19) en disant : Donnez-
moi a moi aussi ce pouvoir afin que celui auquel j’imposerai les
mains regoive I'Esprit saint. » Ce texte parait une confirmation écla-
tante de la these de M. Barth : I'Esprit est tout a fait indépendant
du baptéme « au nom du Seigneur Jésus», puisqu’il est donné aux
Samaritains quelque temps apres leur baptéme, en réponse a la
priére et a I'imposition des mains des apdtres Pierre et Jean. Cepen-
dant, a y regarder de prés, il n’est pas str du tout que le récit des
Actes donne une idée juste de ce qui s’est passé en réalité 1. 11 appelle
en effet les observations suivantes. 1° Tout indique que les Samari-
tains avaient déja recu 'Esprit quand ils avaient été amenés a la foi
et au baptéme par le ministére de Philippe. Ils n’auraient pas cru
a sa prédication (v. 12) si I’Esprit n’avait été a I'ceuvre dans leur
ceeur pour y éveiller la foi (I Thess. 1: 5; I Cor. 2: 5). Pourquoi
n’'auraient-ils pas recu I'Esprit par le ministére de Philippe, qui nous
est présenté comme un serviteur docile de I'Esprit (8 : 26, 29, 39)
et opérant par sa puissance toute espéce de miracles (v. 7 s., 13) ? 2
20 Le verset 14 dit bien que Pierre et Jean furent envoyés en Samarie
par les apotres de Jérusalem, mais, chose curieuse, il ne dit rien du
but de leur mission. Comme les apotres avaient appris que «la Sama-
rie avait recu la Parole de Dieu », c’est-a-dire qu’il y avait en Samarie
d'importantes communautés de croyants, il est peu probable qu’ils
aient soupgonné ces croyants d’étre des croyants incomplets, frustrés
de I’Esprit saint. Ce n’est donc pas pour remédier a pareille disgrace
qu’ils ont envoyé Pierre et Jean en Samarie. L’hypothése la plus
plausible est celle qui a été retenue par M. J.-L. Leuba a la suite de
Harnack : « L’imposition des mains aux Samaritains, dit-il, a pour
-but d’intégrer les Samaritains convertis a I'Eglise judéo-chrétienne. » 3

v Diese Schildevung ist vecht unwahrscheinlich, dit BEYER dans son com-
mentaire des Actes (NTD), mais il ne rend pas compte des données du texte d’une
maniére suffisante.

:» Cf. FrR. J. LEENHARDT : Le baptéme chrétien, CTHAP 4, p. 40.

3 J.-L. LEUuBA : L'institution et I'événement, Neuchatel et Paris 1950, p. 101.
« Il s’agit de mettre I'évangélisation de la Samarie sous le contrdle de 1'Eglise
de Jérusalem », dit M. GOGUEL. La naissance du christianisme, Paris 1946, p. 205.



LE BAPTEME, UN SACREMENT ? 25

3° Il ressort clairement du récit des Actes que I'accomplissement de
la mission de Pierre et de Jean fut 'occasion de manifestations de
I’Esprit encore inconnues en Samarief, et particuliérement frap-
pantes, puisqu’elles furent constatées « de visu » méme par un person-
nage aussi suspect que Simon le magicien 2. Dés lors, il est vraisem-
blable qu’en vertu du sophisme « post hoc ergo propter hoc», ces
impressionnantes manifestations de 1’Esprit furent bientét considé-
rées par la tradition comme le motif méme pour lequel Pierre et Jean
avalent imposé les mains aux Samaritains et identifiées, bien a tort,
avec le don de I'Esprit lui-méme. Si donc d’aprés Actes 8: 14-19 la
mission apostolique de Pierre et de Jean en Samarie fut accompagnée
d’une nouvelle effusion d’Esprit sur les croyants de cette contrée, on
n’en peut conclure qu’ils n’avaient pas re¢u I'Esprit saint quand ils
avaient cru et avaient été baptisés au nom du Seigneur Jésus.
Contrairement a la theése de M. Barth, il ressort des deux péricopes
des Actes que nous avons examinées qu’il y a entre le baptéme chré-
tien et le don du Saint-Esprit une relation précise. Quelle est-elle
donc ? Celle qu’il y a entre une priére faite dans l'obéissance a la
volonté de Dieu et son exaucement, comme le veut notre auteur ?
Celle qu’il v a entre le sacrement convenablement célébré et son
efficace, comme le veulent les théologiens partisans de l'opus opera-
tum ? Du point de vue du Nouveau Testament tertium datur, ainsi
que nous allons essayer de le montrer aprés beaucoup d’autres.
Donnons d’abord raison a M. Barth sur un point qui lui importe
fort : le Nouveau Testament ignore le baptéme sacrement, si par
sacrement il faut entendre « une action qui par des moyens naturels
rend actives des forces surnaturelles, le plus souvent par I'emploi de
paroles prononcées qui accompagnent I'action et qui par le seul fait
qu’elles sont prononcées dans la teneur prescrite libérent ces forces » 3.
Ne disons donc pas que le baptéme est un sacrement mais qu’il est
un signe 4, le signe du salut que Dieu offre au monde en Jésus-Christ
crucifié et ressuscité. Le signe est dans le méme rapport avec Jésus-
Christ que la parole. L'un et l'autre n'ont de vérité, de sens et de
vertu que par leur référence a Jésus-Christ. Il y a donc, si nous voyons
bien, entre le baptéme d’eau, action humaine, et le baptéme d’Esprit,

t I1 faut probablement penser & la glossolalie et & la prophétie comme
Actes 10: 46; 19: 6.

2 Cf. v. 18 : {dlv b€ O Zipwv: Simon, lui, voyani que.

3 Telle est la définition du sacrement que R. BULTMANN donne a propos du
baptéme. Theologie des Neuen Testaments, p. 133.

4 ¢« Le terme de signe, avec la résonance que lui donne la théologie johan-
nique, est le plus adéquat pour décrire ce que la tradition a appelé sacrements... »
« Le baptéme est le signe du salut réalisé pour tous par I'incarnation du Christ. »
PuiLippE-H. MENOUD : La définition du sacvement selon le Nouveau Testament,
dans cette Revue, 1950, p. 146, 143.



26 CHARLES MASSON

action divine, le méme rapport qu’il y a entre la parole humaine et
la parole divine dans la prédication et dans I'Ecriture. La parole
humaine n’est parole de Dieu que lorsque 1’Esprit lui rend témoignage
et en fait la parole de Dieu pour celui qui I'écoute dans la foi (I Cor.
2:5; 1 Thess. 1:5;2:13). De méme le baptéme d’eau, acte humain,
ne devient acte divin, signe valable du salut en Jésus-Christ, que si
I’Esprit lui rend témoignage dans le cceur du baptisé qui le regoit par
la foi. Autrement dit, seul un croyant auquel le Saint-Esprit atteste
la signification divine de son baptéme peut recevoir en lui le salut
dont le baptéme est le signe. Ce n’est pas pour rien que d’apres le
Nouveau Testament le baptéme n’est jamais donné qu’a des gens qui
ont entendu la Parole et qui ont cru (Actes 2: 38, 41; 8: 12; 16:
14 s.; 18: 8; 22 : 16, etc.). L’efficace du baptéme, comme celle de la
parole, dépend si rigoureusement de I'Esprit que la distinction statuée
par M. Barth entre le baptéme d’eau et l'action de 1I'Esprit parait
d’emblée difficilement concevable. Le baptéme, ne l'oublions pas,
incorpore a I'Eglise, qui est le lieu par excellence de la présence
et de I'action de I'Esprit, des croyants qui déja doivent leur foi a
I’action de I'Esprit.

Le premier texte des Actes des apdtres qui mentionne le baptéme
chrétien (2 : 38) est un bon témoin du rapport étroit qu’il y a entre
le baptéme et le don de I'Esprit. Pierre adresse a ses auditeurs bou-
leversés par sa prédication cet appel : « Repentez-vous, et que chacun
de vous se fasse baptiser au nom de Jésus-Christ pour [obtenir] le
pardon de ses péchés, et vous recevrez le don du Saint-Esprit. » La
nouveauté de ce baptéme, et ce qui le distingue du baptéme de Jésus,
c’est qu’il est demandé, administré, requ au nom de Jésus-Christ.
Seuls des croyants le demanderont, et il sera pour eux le signe du
pardon de leurs péchés que le Christ leur procure par sa mort expia-
toire. Mais ils ne recevront pas le pardon de leurs péchés sans recevoir
aussi le Saint-Esprit qui en est inséparable. Car, selon le Nouveau
Testament, le baptéme n’est pas le signe d’'une grace particuliére,
mais de la totalité du salut en Jésus-Christ. Aussi les termes qui
décrivent l'efficace du baptéme sont-ils aussi divers que les aspects
du salut. Pierre parle du pardon des péchés et du don du Saint-
Esprit (Actes 2 : 38), Paul de la mort du croyant avec Christ (Rom.
6: 1-11), Jean de la naissance d’en-haut (Jean 3: 5), I'épitre aux
Ephésiens (5: 26) de purification, etc. Dieu attestant au baptisé le
salut en Jésus-Christ ne renvoie pas le don de I'Esprit & une date
indéterminée, car I'Esprit est une des réalités essentielles du salut
accordé hic et nunc A ceux qui croient. M. Barth aurait pu s’en con-
vaincre si, avec la majorité des exégetes, il avait reconnu la référence
au baptéme d’'un texte comme I Cor. 6: 11 : « Mais vous vous étes
fait laver, mais vous avez été sanctifiés, mais vous avez été justifiés



LE BAPTEME, UN SACREMENT ? 27

par le nom du Seigneur Jésus-Christ et par I’Esprit de notre Dieu. » 1
La purification, la sanctification, la justification sont ici imputées
aussi bien a I'Esprit de Dieu qu’a Jésus-Christ et 4 son ceuvre rédemp-
trice, dont le bain baptismal est le signe. Sans l'action de I’Esprit,
Pceuvre de Jésus-Christ, accomplie «sous Ponce Pilate », ne m’at-
teindrait pas aujourd’hui et ma condition humaine n’en serait pas
changée. Voila pourquoi le baptéme n’est pas seulement priére pour
obtenir I'Esprit, mais signe attestant au croyant personnellement
qu’il lui est donné.
, M. Barth insiste beaucoup, et avec raison, sur la souveraine
liberté de Dieu qui donne son Esprit a qui il veut et quand il veut.
Mais 1l serait paradoxal que Dieu fit empéché par sa liberté méme
d’étre fidéle a ses promesses ou d’user du signe du baptéme pour
assurer au croyant qu’en Christ il lui a aussi donné le Saint-Esprit,
le don par excellence. Le signe du baptéme permet a I'apdtre Paul
d’étre trés précis quand il parle de I'Esprit que les croyants ont recu.
Il se sert alors d’un verbe a l'aoriste qui parait bien se référer au
moment particulier ou les croyants l'ont re¢u (Rom. 5:5; 8: 2, 15;
ICor.2:12;6:11;1ICor.1:22;5:5;Gal 3: 2, 14). Or saint Paul
sait trés bien que I'Esprit ne remplit pas le croyant a certaines
heures privilégiées seulement, mais que I’Esprit inspire, oriente, con-
duit toute sa vie (Gal. 3 : 25 ; Rom. 8 : 4). Comment parlerait-il avec la
précision que nous venons de rappeler du moment ot les croyants ont
recu I'Esprit, s’il n’avait pas été marqué dans leur existence par le
baptéme ? 2 Non pas qu’il attribue quelque vertu surnaturelle a
I'eau du baptéme dont il ne parle jamais, mais il croit a la vérité du
signe du baptéme. Et c’est pour lui trés important. Ainsi que 'a
reconnu M. Barth 3, Paul rappelle 4 ses lecteurs le baptéme pour
fonder les enseignements éthiques qu’il leur donne (par ex.: Rom.
6: 1-14; I Cor. 6 : 9-11). Si le baptéme n’était que confirmation par
le croyant de ce que le Christ a fait pour lui, confession de foi, action
de grace 4, comment saint Paul pourrait-il s’y référer comme a l'ins-
tant décisif ol fut signifié au croyant sa participation a la mort
rédemptrice du Christ et a toute son efficace ? Un baptéme qui expri-
merait seulement ce que le chrétien croit et espére serait une base
trop subjective pour que les enseignements de l'éthique chrétienne
puissent s’y appuyer. Il en est autrement pour I'ap6tre qui n’hésite

1 Ce texte est entendu du baptéme par des exégétes de tendances aussi
différentes que Joh. Weiss et Lietzmann d'une part, Schlatter et le P. Alld
d’autre part. Idem, Oepke Th. WbNT, IV, p. 306.

2 M. Barth n’a pas attaché d’importance a cet indice puisqu’il dit : « Il n'y
a aucune trace du fait que Paul saurait que le don divin... est lié & un acte
ecclésiastique », p. 353.

3 Page 311. — 4 Page 314.



28 CHARLES MASSON

pas a dire : « Nous tous qui avons été baptisés pour étre unis a Christ
Jésus, c’est pour participer a sa mort que nous avons été baptisés... »
(Rom. 6 : 3). « Ainsi vous aussi tenez-vous pour morts au péché, mais
vivants pour Dieu en Christ Jésus» (6: 11). Par le baptéme, Dieu
atteste a celui qui est plongé dans 'eau qu’il a été enseveli avec
Christ (6 : 4), si bien qu’il doit et qu’il peut se considérer comme mort
au péché et vivre d'une vie nouvelle. Non pas, répétons-le, que Paul
reconnaisse a I'’eau du baptéme une vertu quelconque, mais parce que
I'acte du baptéme, accompagné de I'imposition des mains, est, par
la vertu de I'Esprit, pour le ministre * qui le célébre et le croyant
qui le recoit, le signe valable du don du salut en Jésus-Christ.

Que faut-il penser enfin du baptéme d’Esprit qui, selon M. Barth,
donnerait seul un sens et une valeur au baptéme d’eau, dont il est
pourtant tout a fait indépendant ? 2 N'en déplaise a tous les reviva-
listes de type pentecotiste qui pourraient saluer en M. Barth leur
théologien, I'idée d'un baptéme d’Esprit n’a pas dans le Nouveau
Testament la place et I'importance qu’ils lui attribuent. D’aprés les
Evangiles (Marc 1: 8; Mat. 3: 11; Luc 3: 16), Jean-Baptiste, pour
se définir en toute humilité par rapport au Messie qu’il annongcait, a
dit : « Moi, je vous ai baptisés d’eau, mais lui vous baptisera d’Esprit
saint. » 3 Si Jean pouvait dire au sens propre qu’il baptisait d’eau,
ce n'est que par métaphore qu’il pouvait dire que le Messie baptise-
rait d’Esprit. Il opposait ainsi d'une maniére expressive au baptéme
préparatoire qui lui était dévolu dans sa mission de précurseur, 1'ac-
tion eschatologique seule libératrice et novatrice exercée par I’Esprit
que dispenserait le Messie attendu. Le Christ ressuscité reprendra les
termes de la parole du Baptiste pour annoncer a ses disciples 1'effusion
prochaine de 1'Esprit (Actes 1: 5) et I'ap6tre Pierre a son tour rap-
pellera la parole du Seigneur en une circonstance bien propre a mon-
trer qu’elle était accomplie (Actes 11: 16). Mais en dehors de ces
textes trés particuliers, il n’est jamais question d’un baptéme d’Esprit
indépendant du baptéme d’eau. Pour I'auteur des Actes, il faut l'ac-
corder a M. Barth, l'effusion de I'Esprit le jour de la Pentecote
(Actes 2) est 1'accomplissement de la prophétie de Jean-Baptiste et
de la promesse du Christ ressuscité : les disciples ce jour-la recoivent
le Saint-Esprit. Mais Pentecdte est un événement unique, qui inau-
gure le temps de I'Esprit, qui est aussi celui de I'Eglise. C'est préci-

1 Nous employons ce terme au sens large et sans préjuger de la réponse a
faire a la question : qui baptisait dans I'Eglise primitive ?

= Page 37 et passim.

3 Cette parole pose un probléme de critique difficile a résoudre, mais dont
la solution n’importe pas a notre propos. D’aprés Matthieu et Luc, Jean-
Baptiste aurait dit que le Messie baptiserait « d’Esprit saint et de feu ». Quelle
est la forme primitive de la parole, et s’il y était question du feu, quelle action
devait-il exercer ?



LE BAP’I'I:ZMEJ UN SACREMENT ? 29

sément parce que le baptéme incorpore le croyant a I'Eglise qu’il
marque le moment ou il recoit I'Esprit. « Aussi bien, écrit saint Paul
aux Corinthiens (I 12: 13), avons-nous tous été baptisés d’un seul
Esprit * pour former un seul Corps », tant il est vrai que le baptéme
était pour lui le signe certain du don de I’Esprit. Paul est si con-
vaincu de la vérité du signe qu’est le baptéme que, nous 1'avons déja
constaté, pour lui tout croyant baptisé a recu I’Esprit et peut et doit
marcher par I'Esprit (Gal. 5 : 16, 25). Un croyant baptisé qui prierait
pour recevoir I'Esprit serait, a ses yeux, dans la situation assez ridicule
d’'un homme qui demanderait ce qui lui a déja été donné. Ce n’est
pas I'Esprit qui manque & celui qui a été baptisé, c’est la foi, cest
la hardiesse de croire sur ce signe qu’il a requ I'Esprit et d’en vivre.

Ainsi postuler, comme le fait M. Barth, un baptéme d’Esprit
indépendant du baptéme d’eau, c’est se mettre hors d’état de com-
prendre dans leur sens le plus évident la plupart des textes du Nou-
veau Testament relatifs au baptéme. Mais il faut considérer un autre
aspect de la question. Comment le croyant aura-t-il la certitude qu'’il
a recu I'Esprit s’il ne peut se fier au signe qui lui atteste que pour lui
personnellement la promesse de Dieu est accomplie ? Dénier au
baptéme toute valeur de signe objectif du don, de la présence et de
'action de 'Esprit, c’est étre rejeté vers les signes subjectifs que sont
les émotions ressenties, 'exaltation vécue, 'inspiration sous ses formes
les plus spectaculaires : la prophétie et la glossolalie. Le Nouveau
Testament connait d’ailleurs ces bruyantes manifestations de I'Esprit.
Nous les avons rencontrées dans deux textes du livre des Actes
(8:14ss.;19:Iss.),etilen est d’autres. A Corinthe on parait méme
avoir été enclin a voir dans la prophétie et la glossolalie les dons spi-
rituels par excellence. L’ap6tre Paul réagit vigoureusement contre
cette tendance (I Cor. 12-14), sans nier que propheétes et glossolales
ne puissent étre d’authentiques inspirés. Mais, fait-il remarquer, tous
ne prophétisent pas, tous ne parlent pas en langues (12 : 10, 29 s.),
mais tous ont recu I’Esprit (12 : 3°, 13). L’Esprit est a 1'ceuvre en
tous les croyants, flit-ce sous les formes les plus humbles (12: 7, 11,
15-18). Les seuls critéres slirs de sa présence, c’est la profession de foi
au Seigneur Jésus (I Cor. 12 : 3b), l'invocation du Pére (Rom. 8 : 15 ;
Gal. 4: 6), «le fruit de 'Esprit » dans la vie morale (Gal. 5: 22), et
en premier lieu 'amour (I Cor. 13). C’est a la lumiére de I’enseignement

1 M. Barth triomphe en remarquant que Paul ici parle explicitement du
fameux « baptéme d’Esprit » qu’il faut soigneusement distinguer du baptéme
d’eau (p. 352). Mais tous les commentaires que nous avons pu consulter disent
qu’il s’agit ici du baptéme d’eau, signe du don de I’Esprit (Joh. Weiss, Lietz-
mann, Schlatter, Jean Héring, etc.). Que Paul ait pu écrire : « Nous avons tous
été baptisés d’un seul Esprit », montre a quel point pour lui ¢ étre baptisé »
c’est avoir recu 1'Esprit.



30 CHARLES MASSON

de I'apdtre qu’il faut juger les textes des Actes qui, a les lire super-
ficiellement, pourraient faire croire que le don de I'Esprit, sa pré-
sence dans une communauté de croyants, se conclut de ses signes
les plus tapageurs (Actes 2 : 2 ss.), dont la prophétie et la glossolalie
seraient les plus communs (Actes 2: I3; I0: 44 ss.; I1: I5; I9: 6).
L’inquiétante ambiguité de manifestations de ce genre ressort du
fait que Simon le magicien n’hésita pas a offrir de I'argent aux apotres
pour disposer lui aussi du pouvoir de les produire (Actes 8 : 14-19).
Leur accorder une valeur qu’elles n’ont pas, c’est prétendre « voir »,
«sentir », ce qu’il faudrait croire tout simplement pour avoir entendu la
Parole de Dieu et avoir regu le signe du baptéme. Ne I'oublions pas, on
croit au Saint-Esprit, comme on croit au Pere et au Fils. Une Eglise
qui croirait au Saint-Esprit, comme il faut y croire, en « marchant
par I'Esprit » (Gal. 5: 16, 25), cette Eglise ne prierait pas pour rece-
voir I'Esprit, mais seulement pour rendre grace de l'avoir recu.

Le livre de M. Markus Barth a le mérite d’obliger le lecteur a se
demander sérieusement ce que le Nouveau Testament dit du bap-
téme, et si trop souvent I’Eglise ne professe pas a son sujet une doc-
trine erronée. Jamais probablement les textes n’avaient été 1'objet
d'une étude exégétique aussi minutieuse et développée, menée a
I'aide d'une documentation aussi étendue. Cet ouvrage restera une
mine de précieux renseignements. En concentrant notre effort sur la
critique de la thése de M. Barth, nous avons conscience de n’avoir
pas rendu justice & nombre de pages excellentes, par exemple a celles
qui sont consacrées au baptéme de Jésus, si riches de sens pour le
théologien ; nous n’avons pas non plus mis en lumiére, comme il aurait
fallu, toute la science déployée par l'auteur pour faire reconnaitre
P'originalité du baptéme chrétien qui s’explique par I'ceuvre de Jésus-
Christ et non par les ablutions juives ou les mystéres paiens ; enfin
nous aurions dii rendre hommage au louable souci de M. Barth de
préserver la spiritualité du baptéme de toute collusion avec la magie.
Et cependant la véritable nature du baptéme selon le Nouveau Testa-
ment lui a échappé. Trop souvent les textes résistent a son exégése
informée et sagace, la contraignant a des interprétations forcées, donc
peu convaincantes, voire inadmissibles. Il faut assurément beaucoup
de peine pour tirer du Nouveau Testament une doctrine du baptéme
efficace ex opere operato, mais il en faut autant, la preuve est faite
maintenant, pour en tirer une doctrine du baptéme acte humain
seulement, acte d’obéissance, confession de foi, priére pour obtenir
I’Esprit. Car, si nous ne nous trompons, le baptéme est le signe par
lequel Dieu atteste au croyant agrégé a I'Eglise le salut qu’il lui
donne en Jésus-Christ et par I'Esprit saint, un signe offert a la foi
et qui pour la foi est aussi valable que la parole de Dieu.

CHARLES MASSON.



	Le baptême, un sacrement?

