Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 2 (1952)

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

COMPTES RENDUS

Initiation théologique, par un groupe de théologiens. Paris, Les
Editions du Cerf, 1952. Tome I, 415 p. (avec trois hors-texte) ;
tome II, 571 p. (avec deux hors-texte).

Voila un ouvrage attendu depuis longtemps, un guide indispen-
sable au pasteur et au lecteur cultivé désireux de connaitre la doc-
trine catholique. L’équipe des Dominicains des collections « Sources
chrétiennes » et « Unam sanctam » et quelques chercheurs venus
d’autres ordres sont les auteurs de cette initiation, dont le premier
tome traite des sources de la théologie, le second de Dieu et de sa
création et les deux suivants, encore a paraitre, de la théologie
morale et de l’économie du salut. Cette ceuvre collective suit libre-
ment le plan de la Somme théologique ; son point de vue est plus
doctrinal qu’historique.

S’agit-il d'un ouvrage de vulgarisation, d’'un manuel pour le
grand public ? Les pages liminaires du Peére Liégé consacrées a la
Parole de Dieu dissipent tout malentendu: « La Parole de Dieu,
c’est... la réalité du Christ comme Dieu et comme homme ressuscité,
et c’est la promesse d’une gloire 4 I'image de la sienne pour I'humanité
entiére » (tome I, p. 1g9). La Parole de Dieu est parole de salut, qui
« repose sur tout homme comme une interpellation de Dieu en Jésus-
Christ » (id., p. 21). D’emblée, nous sommes placés dans une pers-
pective bien différente de celle des manuels de Lesétre ou de Bou-
lenger. Chapitres aérés par des titres et des scus-titres éclairants;
trés peu de notes et de références; l'essentiel de la bibliographie
reporté a la fin de chaque chapitre avec des mises au point et des
questions proposées. Non pas un ouvrage décousu, mais l'ceuvre
d’'une authentique communauté de chercheurs, sous la direction du
Pere A.-M. Henry, qui assure par ses introductions l'unité de cette
petite somme.

Impossible de résumer la richesse de ces exposés d’une lecture
attrayante. Le penseur réformé s’y trouve presque chez lui, comme
si le contact prolongé de ces auteurs avec la littérature biblique et
patristique les rapprochait de notre maniére de poser les problémes



248 BIBLIOGRAPHIE

et de les résoudre, alors que les différences subsistent irréductibles
sur certains points.

Dans l'exposé des sources de la théologie, nous pouvons nourrir
notre réflexion avec les analyses précises du Peére Liégé sur la Parole
de Dieu et du Pére D. Dubarle sur I'Ecriture sainte (inspiration et
inerrance de la Bible, les diverses herméneutiques), du Pére Dalmais
sur la liturgie (tout spécialement les rapports entre la théologie et
la liturgie). Nous pouvons rafraichir notre mémoire en relisant les
pages, trop bréves a notre sens, mais toujours exactes, du Peére
Camelot sur les Péres de 1'Eglise, les symboles, les conciles. D’autres
chapitres sur le droit canon, sur l'expression musicale et artistique
de la théologie ne manquent pas d'intérét.

Dans le volume consacré a Dieu et a sa creation, nous pénétrons
dans une série de textes d'une rare qualité théologique. Le Pére
Paissac nous initie au mystére de Dieu en nous découvrant Dieu se
réevélant d’'abord comme 1'Existant par excellence, puis comme
Objet et enfin comme Sujet. L’auteur reprend sa théologie de la
relation domnt il avait posé les fondements historiques dans sa thése
(Théologre du Verbe — Saint Augustin et Saint Thomas). La relation
causale entre Dieu et le monde permet au Pére Paissac d'analyser
finement les attributs de Dieu, en respectant les données de I'Ecriture,
de la tradition et des décisions conciliaires. Le Pére Isaac, dans son
é¢tude sur le Dieu trinitaire, chemine dans la voie ouverte par le
Pére Paissac, en s’appuyant sur le développement historique de la
théologie trinitaire dans 1'Ecriture et chez les Péres pour aboutir a
une synthese théologique sur les relations entre les personnes divines.
Aprés deux chapitres sur le probléme du mal et sur les anges, dus
aux Peéres Petit et Dalmais, les Péres Dumeste et D. Dubarle nous
introduisent dans les problémes du dogme de la création en étudiant
les récits de la Geneése pour eux-mémes, dans leurs rapports avec les
cosmogonies anciennes et avec les cosmologies d’Aristote et des
modernes. Il y a dans ces pages une mine de renseignements et de
mises au point décisives, qui mettent de 1'ordre dans la question
si souvent mal posée des rapports entre les sciences et la théologie.
Aprés la théologie du cosmos, nous abordons la théologie de I’homme
avec les articles du Pére Hansoul (La justice originelle) et Pére
Dalmais (L’image de Dieu). La troisiéme et derniére partie de ce
second tome étudie le gouvernement divin ; le Pére Philippe envisage
les problémes soulevés par ce dogme dans toute son étendue (But
et effets de la Providence) ; le Pére Benoist d'Azy décrit le rdle des
anges dans ce gouvernement, le Pére Henry celui de I'homme, et
enfin le Pere Bouyer brosse un tableau saisissant de la lutte entre
Satan et le Christ dans ’économie du salut, en partant d’une analyse
existentielle de Paul et des évangiles ; le probléme de la déchéance



BIBLIOGRAPHIE 249

de 'homme n’est pas, comme le considérent trop de théologiens
modernes, & deux péles : Dieu et 'homme, mais a trois foyers : Dieu,
le démon, '’homme.

I1 faudra attendre la publication intégrale de cette initiation
pour mesurer la nouveauté de ses méthodes et de ses apergus. D’ores
et déja, nous voyons les résultats auxquels parvient une recherche
théologique qui approfondit les sciences scripturaires et qui fait une
place importante a la littérature patristique. Certains courants de
la pensée contemporaine (les réflexions sur la notion de relation dans
~ les philosophies personnalistes et dans les philosophies des valeurs,
la méthode d’'implication du blondélisme) ne sont pas étrangers au
renouvellement de la problématique théologique de cet ouvrage. Les
affirmations centrales de la théologie demeurent ordonnées a une
perspective traditionnelle, mais la maniére de les expliciter ne se
référe plus, comme dans le modernisme, aux affirmations des sciences,
de I'histoire ou de la psychologie ; elle s’appuie sur une compréhension
toujours plus approfondie du donné révélé lui-méme et de ses déve-
loppements dans la tradition. On peut parler d’une méthode d’'inté-
riorisation ; comme le dit le Pére Liégé : aprés les apotres, « il reste
a annoncer le Christ, & vivre et 4 intérioriser la Révélation de la
grace en attendant la Révélation de la gloire » (tome I, p. 21). Mais
pareille intériorisation n’est pas évasion subjective du présent dans
une éternité illusoire ; comme 1'écrit le Pére Henry, en regard d'un
hors-texte représentant la construction d'un pont: « Une théologie
authentique se doit de confronter les prémisses de foi avec les don-
nées du temps présent. » Confrontation avec I'état actuel des ques-
tions et non référence aux données du temps présent.

Une ombre a cette vaste fresque : on marque les différences entre
la liturgie romaine et les liturgies orientales, on fait allusion a cer-
taines hérésies de I’époque patristique et médiévale, mais on passe
sous silence les affirmations réformées ; seuls les exégétes protestants
trouvent grace dans les notes et les bibliographies. Il y a 1a une
lacune regrettable ; le rappel des positions réformées en face de celles
du catholicisme romain dans un tel contexte aurait été d'un grand
secours pour l'approfondissement du dialogue cecuménique.

GABRIEL WIDMER.



250 : BIBLIOGRAPHIE

JEAN-MARIE LE BLOND : Les conversions de Saint Augustin. Paris,
Aubier, 1950, 321 p. Collection « Théologie », 17.

Les Confessions, éclairées par les autres ceuvres du saint ne
posent pas seulement des questions d’ordre historique, mais aussi
des problémes philosophiques et théologiques centrés autour de la
conception augustinienne du temps; M. Jean Guitton l'avait déja
souligné dans sa célebre thése 1. Le Pére Le Blond analyse les Confes-
stzons 4 l'aide des remarques de M. Guitton (memoria = le passé,
livres I a IX ; contuitus = le présent, livre X ; exspectatio = le futur,
livres XI a XIII).

La memoria (conscience tournée vers le passé personnel, qui lui
est présent) nous découvre d'une part 'ceuvre du péché (user de la
liberté contre Dieu, se laisser dominer par la cupidité et 1'orgueil),
et d'autre part le mystére de l'intervention de Dieu (conversion a
la foi d’autorité : rencontre avec Ambroise ; conversion A la philo-
sophie spiritualiste néo-platonicienne par le refus du manichéisme
dualiste et matérialiste et par la critique du scepticisme de la nou-
velle Académie ; conversion a la foi personnelle par la découverte
de saint Paul). La memoria nous rend présentes la misére de I’homme
et la grace de Dieu.

Le contuitus (confession du présent) use de la méthode d’inté-
riorisation selon une dialectique particuliére : du monde sensible au
monde spirituel, du monde spirituel a Dieu, avec a chaque étape
I'irruption d'un nouveau facteur (de 'immanence a la transcendance
par l'accueil nécessaire de la grace). Ainsi, I'esprit humain est capable
d’apprécier les choses et les créatures, mais il est jugé par Dieu qui
regle et meut 'homme. Dieu se révele alors comme le critére objectif
de nos destinées ; I'amour dans son désir d’étre comblé tantdt asservi
au sensible (péché), tantdt orienté vers le spirituel (salut) en est le
critere subjectif. Dieu seul présent non pas visiblement, mais énig-
matiquement dans I’homme, peut faire aboutir cette dialectique, a
condition que l'homme croie & 1'Ecriture, s’insere dans la vie de
I'Eglise et se repose sur le Christ médiateur.

L’exspectatio (attente) nous rend présent ’avenir, ol notre des-
tinée s’achéve et se décide ; cette attente est inséparable du temps
de I'Incarnation, qui déborde sur le passé et sur le futur en les dépas-
sant. Le Christ en effet met fin au temps pécheur et transforme le
temps présent en un moyen de salut pour l'avenir. L’exspectatio
donne aux choses une valeur symbolique ; elle décele en elles leur

1 JEAN GUITTON : Le temps et I'éternité chez Plotin et Saint Augustin, Paris,
Boivin, 1933.



BIBLIOGRAPHIE 251

destinée ultime, qui est de signifier la présence active de Dieu (d’out
I'importance de cette orientation eschatologique, prophétique de la
pensée augustinienne mise en lumiére dans sa théorie des sacre-
ments).

Cette étude vivante et documentée de la pensée de saint Augustin
reprend certains thémes propres aux philosophies contemporaines de
I'existence, et fait ressortir les interférences et la tension, entre le
platonisme et le christianisme au sein de 'augustinisme. Si le présent
est le lieu des options, le chemin vers I'éternité, la durée ol I'homme
devient l'objet de I’'amour de Dieu, la spiritualité de saint Augustin
ne se confond pas avec la mystique unitive de Plotin, mais se définit
comme une mystique eschatologique et prophétique, ou la médiation
du Christ joue un ro6le capital, puisqu’il est le centre et la fin de
I’histoire et de nos destinées. On devra recourir A cette étude, com-
plément indispensable du livre de M. Guitton, lorsqu’'on voudra
définir les points ol le christianisme se sépare de la pensée antique.

GABRIEL WIDMER.

H. Paissac: Théologie du Verbe. Saint Augustin et Saint Thomas.
Paris, Les Editions du Cerf, 1951, 247 p.

Peut-on transposer, sans correctif, nos vocables humains pour
désigner et expliciter le mystére des trois Personnes de la Trinité ?
Si oui, comment faut-il interpréter cette transposition, dont un
exemple nous est fourni par saint Jean, quand il désigne la deuxieéme
Personne par le terme de « Verbe » : comparaison, image, métaphore,
terme adéquat ? Comment saint Augustin et saint Thomas ont-ils
posé et résolu ces questions délicates ? Tels sont les sujets abordés
par le Pére Paissac, O.P.

L’auteur, en théologien averti, insére son enquéte dans la théo-
logie des décrets des conciles et du Magistére, puis analyse les pas-
sages du De Trinitate de saint Augustin relatifs au Verbe. Ce terme
ne désigne pas une essence en Dieu, comme celui de « sagesse », ni
un accident, mais une relation (Le Fils est relatif au Pére). « Le
verbe est... la connaissance de soi exprimée par l'esprit, c’est-a-dire
parfaite et actuelle, et tout imprégnée d’amour » (p. 51). La médi-
tation des images de la Trinité en nous: a) esprit-connaissance-
amour ; b) mémoire-intelligence-volonté) part de I'exégése des textes
sacrés et de la spéculation sur la nature de I’ame humaine ; cette
reflexion atteint ici une profondeur et une richesse qui la distinguent



252 BIBLIOGRAPHIE

de celles des prédécesseurs de saint Augustin: « La théologie du
Verbe est... bien 'ceuvre de saint Augustin... Le plus grand des Péres
latins a dépassé le plan de la simple comparaison ; il a reconnu...
dans l'observation du verbe mental un moyen authentique d’appro-
fondir la connaissance véritable du Verbe divin... La mise en place
du verbe mental dans une doctrine de la relation est... la grande
nouveauté permettant de construire enfin une théologie du Verbe »
(p. 100).

Les successeurs de saint Augustin n’utilisent pas a fond les
conclusions de sa théologie du Verbe, mais saint Thomas, apres les
avoir critiquées a la lumiére de I’épistémologie aristotélicienne dans
ses premiers ouvrages, les nuance dans sa Somme théologique. L'évolu-
tion de sa pensée tourne autour de la notion de relation (le verbe
est-11 une relation absolue par essence, comme le fait d’étre fils par
rapport au pére, ou une relation relative, comme le fait d’étre une
couleur par rapport a un objet ?). Concevant d’abord le verbe comme
une relation relative, il parvient ensuite & définir le verbe comme
le terme de 'opération intellectueile actualisée : « Ce qui appartient
essentiellement a la nature du verbe, c’est d’étre ce qui provient de
I'intelligence en acte, le terme d’'une action intellectuelle, en relation
par consequent avec le principe méme de cette action» (p. 175).
En Dieu, le Verbe révéle la deuxiéme Personne, comme le Fils du
Pére ; mais il y a un « abime infranchissable » entre la procession
de notre verbe et celle du Verbe de Dieu; car «le verbe humain
est tres loin d’étre 1'image parfaite du Verbe de Dieu. Soumis au
temps dans son élaboration, imparfait, il est un accident de notre
substance intellectuelle, le Verbe de Dieu est substantiel et subsis-
tant » (p. 215). L’analogie entre les deux verbes n’est réelle et garantie
que parce que la foi révélée affirme la présence d'une image de la
Trinité dans I'dme du croyant. '

Cette étude nous montre avec quelle liberté un saint Augustin
et un saint Thomas usaient des scheéemes philosophiques. En outre,
1l est intéressant de noter que la critique thomiste de la théorie de
I'illumination permet de déceler dans lintelligence une activité
appréciative et éclairante décisive pour la compréhension du verbe ;
la doctrine du verbe implique une theorie des valeurs, de méme
la procession du Verbe en Dieu revét un aspect axiologique indé-
niable. L'ouvrage historique du Pere Paissac touche donc de trés
prés a certains problémes de théologie systématique.

GABRIEL WIDMER.



BIBLIOGRAPHIE 253

Saint THOMAS D'AQUIN : Contra gentiles, Liber III. Texte de 1I'édi-
tion léonine, traduction de M.-J. Gerlaud. Paris, P. Lethielleux,
1951, 822 p.

Alors que les Editions de la Revue des Jeunes poursuivent la
publication de la traduction de la Somme théologique de saint Thomas,
une équipe de professeurs du couvent d’études générales domini-
caines de Chambéry-Leysse se propose de traduire la Somme contre
les Gentils en regard du texte latin de 1’édition léonine .

La Summa contra Gentiles pose de nombreux problémes: a qui
s’adressait-elle, qui visait-elle dans son exposé et sa défense de la
foi catholique (Liber de veritate catholicae fidei contra errores
fidelium) ? Que vaut la tradition de Marsilio reconnaissant dans les
Gentils les Maures installés en Espagne ? Quelle est la date de sa
composition ? De 1258 a 1264, six années lourdes d’événements pour
saint Thomas ; en 1258, il est a Paris dépistant les premiéres erreurs
de I'¢ averroisme latin » naissant ; en 1264, il est en Italie dans 'en-
tourage du pape Urbain IV, en pleine controverse avec les schisma-
tiques de I’Eglise d’Orient. Pour répondre a ces difficultés, les tra-
ducteurs nous promettent une introduction a l'ensemble de 1'ceuvre
dans le premier tome de leur publication.

Le troisiéme livre, dont on nous présente aujourd’hui une tra-
duction, concerne le gouvernement divin; il ne parle donc pas de
I’Etre de Dieu (livre I), ni de la puissance créatrice de Dieu (livre IT),
ni de la puissance rédemptrice de Dieu (livre IV), mais de la sagesse
de Dieu, a laquelle tous les étres sont subordonnés. Ce livre ne nous
décrit pas, pour prendre un néologisme, la transcendance descen-
dante de Dieu, mais sa transcendance ascendante (retour des créa-
tures a Dieu).

C’est dans ce troisieme livre que le lecteur trouvera les textes
capitaux sur le désir naturel de voir Dieu, 'un des problémes cen-
traux du réveil théologique de la premiere moitié de notre siécle.
Saint Thomas insiste sur la nécessité de la grace: « Nous avons
montré comment la vision divine est la félicité de I'homme, qui est
appelée vie éternelle. Nous n’y parvenons que par la grace de Dieu,
car cette vision dépasse le pouvoir de toute créature et il est impos-
sible d’y parvenir sans le secours divin. Ce qui advient ainsi a la
créature est dit grace de Dieu. Le Seigneur a dit : « Je me manifes-
terai moi-méme a lui» (In ipsa divina visione ostendimus esse homi-
nis beatitudinem (cap. 50), quae vita aeterna dicitur : ad quam sola

1 Les quatre volumes de cette traduction ne se vendront pas séparément.
L’ouvrage est en souscription (P. Lethielleux, rue Cassette 1o, Paris VIe).



254 BIBLIOGRAPHIE

Dei gratia dicimus pervenire, quia talis visio omnem creaturae facul-
tatem excedit, nec est possibile ad eam pervenire nisi divino munere ;
quae autem sic adveniunt creaturae, Dei gratiae deputantur. Et
Joan X1V, 21, Dominus dicit : Ego manifestabo ei meipsum)» (Liber
ITI, cap. 52 ad finem, p. 242-243). Selon cet exemple, nous constatons
qu’au lieu d’'une traduction libre, on a préféré une traduction littérale
pour permettre au lecteur de se reporter sans peine au texte latin et
de saisir le rythme de la pensée du Docteur angélique.

La Somme contre les Gentils n’est pas, comme on le croit trop
souvent, un traité de philosophie religieuse ou une apologétique
dans le sens moderne du mot, c’est une vraie somme de théologie,
dans laquelle les vérités rationnelles contenues dans les trois pre-
miers livres «sont toujours présentées comme faisant partie du
dépot de la foi, et comme devant étre, a ce titre, démontrées et
défendues» (M.-D. Chenu: Introduction a l'étude de saint Thomas
d’Aquin, Paris, Vrin, 1950, p. 252). Pour le R. P. Gerlaud, « ce troi-
siéme livre, comme tout le Contra Gentiles, est... un traité théolo-
gique » (Introduction a la traduction du livre III, p. g). On comprend
alors l'intérét que suscitera méme dans les milieux réformés cette
traduction, instrument de travail de premiére valeur, muni d'un
index analytique trés détaille.

GABRIEL WIDMER.

PARACELSUS : Soztalethische und sozialpolitische Schriften, aus dem
theologisch-religionsphilosophischen Werk ausgewdhlt, einge-
leitet und mit erkldrenden Anmerkungen herausgegeben von
Kurt GoLpaMMER. Tibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck) 1952,
XVI-331 p. Civitas Gentium, Schriften zur Soziologie und Kultur-
philosophie, herausgegeben von Max Graf zu Solms.

L’édition des (Euvres complétes de Theophrast von Hohenheim,
dit Paracelse, qu’avaient projetée K. Sudhoff et W. Matthiessen n’'a
pas été au-dela d'un seul et unique volume des Ecrits théologiques,
en raison de la mort prématurée de Matthiessen. On pouvait se faire
une idée de la masse des inédits par la description critique que Sud-
hoff avait donnée des manuscrits conservés sous le nom de Paracelse.
Depuis une dizaine d’années, grace a l'appui de la Deutsche For-
schungsgemeinschaft et de 1’Académie des Sciences de Heidelberg,
on travaille de nouveau a I'édition des Ecrits théologiques. Le pré-
sent volume veut nous donner comme les prémices et I'avant-gott
de la grande édition prévue des ceuvres de théologie et de philosophie
religieuse,



BIBLIOGRAPHIE 255

Dans une introduction d’une centaine de pages, M. Goldammer,
trés versé dans l'histoire de 1'Eglise et l'histoire des idées, donne
des éclaircissements sur les ceuvres ici réunies ainsi que sur les cou-
rants de pensée, les conflits et les bouleversements religieux de
I’époque (vers 1530), ce qui nous permet de comprendre dans quels
problémes Paracelse se débat. Paracelse était une grande figure :
c’est dire que fatalement l'interprétation de sa pensée, comme celle
de Platon, de saint Thomas, de Kant ou de Hegel, est et sera dis-
cutée. Dans cet inévitable débat, l'introduction de M. Goldammer
sur « Paracelsus als Sozialethiker und Sozialrevolutiondr » restera une
contribution utile pour apprécier la valeur de cet homme étonnant.

Dans les extraits qui suivent, M. Goldammer s’est efforcé par
des annotations nombreuses d’aplanir les difficultés que présentent
des textes écrits dans I’allemand de la premiére Renaissance. Quelques
traités sont reproduits intégralement. Mais la plus grande place est
réservée a des extraits d’ceuvres plus importantes. Les manuscrits
que l'on posséde remontent a des textes que Paracelse avait dictés
sans guere les revoir. Ils circulaient parmi ses admirateurs qui les
ont aussi recopiés. Il n’est pas étonnant que maints passages soient
autant d’énigmes; mais on en trouve toujours, en bas de page, la
solution certaine ou présumée.

Partout ’ceuvre de Paracelse témoigne de la conscience trés vive
qu’il avait des obligations religieuses qu'entraine pour chaque indi-
vidu son appartenance a la communauté. La Renaissance a placé
trés haut l'individu ; Paracelse également. Il entend laisser & chaque
individu le soin d’ordonner sa vie. La loi de Dieu a beau lui enjoindre
d’honorer son pére et sa meére: si sa conscience le lui ordonne, il
aura pourtant a se souvenir de la fragilité humaine et a leur déso-
béir (p. 291). C’est Dieu en effet qui I'a appelé a I'autonomie per-
sonnelle : avec les dons dont il I'a gratifié, il I'a chargé d’'une res-
ponsabilité qui doit s’affirmer dans ses rapports avec son prochain
(p. 104, 117). On sait que Paracelse a participé au mouvement de la
Réforme, sans toutefois s’affilier 4 'un ou a 'autre de ses courants ;
avant sa mort, il a formellement confirmé son appartenance a I’Eglise
traditionnelle. Mais les morceaux réunis dans le choix de Goldammer
datent du temps olt son opposition était le plus marquée contre elle :
elle y fait figure de puissance non chrétienne. Il dirige également de
violentes attaques contre les princes, contre la noblesse (dont il était
lui-méme issu), contre les riches et les juristes. Mainte exigence qu'il
fait valoir éveille aujourd’hui encore des résonances tout aussi fortes ;
par exemple lorsqu’il dit qu’il faut résister a toute autorité qui vou-
drait nous écarter de Dieu, et méme « porter la main sur elle». La
violence a laquelle recourt I'opprimé, il la tient de Dieu (p. 323). La
guerre est péché, et, si I'on présente la guerre contre les Turcs comme



256 BIBLIOGRAPHIE

un mérite religieux, il faut plutét dire: « L’ennemi du Christ doit
étre vaincu, mais par la prédication, non par la tuerie» (p. 312).

Ailleurs Paracelse déclare que si 1'éducation de la jeunesse était
droite, on n’aurait besoin ni de bourreau ni de potence (p. 185). Il
a une confiance illimitée en la Bible et en particulier en ses prophéties
eschatologiques et il se montre trés profondément impressionné par
la parabole du jeune homme riche. Il fait souvent I'éloge de la pau-
vreté en termes éloquents. « Heureux et plus qu’heureux celul auquel
Dieu fait la grace de pauvreté» (p. 261). « Le pauvre n’a rien de
Dieu, si ce n’est d’étre sien » (p. 265), « c’est-a-dire d’étre a Dieu »,
ajoute I'éditeur dans une note pour personnes a ouie dure.

Ce choix si soigneusement établi nous ouvre l'accés a des textes
importants d’'une époque qui avait été appelée a des options déci-
sives. Aussi nombre de passages ne peuvent-ils qu'inciter le lecteur
moderne a méditer gravement.

Fritz MEDICUS.

J.-J. voN ALLMEN : Maris et femmes d’apres saint Paul. Neuchatel et
Paris, Delachaux et Niestlé, 1951, 63 p. Cahiers théologiques, 29.

L’attention particulierement vive que les Eglises protestantes
vouent depuis quelques années aux problémes conjugaux, nous ont
déja valu plusieurs études de théologie biblique. Tenant compte de ces
travaux et fouillant a son tour avec la vigueur qu’on lui connait une
portion du terrain néotestamentaire, M. v. A. vient de mettre a la
disposition des Iglises un trés substantiel exposé de la pensée pau-
linienne en matiére familiale. Il traite successivement de I’homme
et de la femme devant le mariage (chapitre I), de la constitution du
couple (II), des relations des époux, sous le titre « La portée typo-
logique du couple » (III) ; enfin et plus briévement — ces problémes
n’exigeant pas des développements exégétiques aussi considérables —
des enfants (IV) et du ministére du couple dans le monde (V).

Si aucun de ces chapitres n’est banal et si 'on se trouve souvent
en présence de déductions inattendues, I'auteur ne manquant aucune
occasion de marquer les incidences des vérités qu’il dégage avec
I'actualité ecclésiastique, c’est le chapitre II qui réserve au lecteur
le choc le plus violent. Trois éléments constitutifs du couple y sont
distingués ; ce sont, dans l'ordre d’importance, la volonté de Dieu,
I'acquiescement de 1’Eglise et les veeux des époux. Le second point,



BIBLIOGRAPHIE 257

donnant lieu a des développements surprenants, nous en parlons
avec quelque détail.

Paul laisse expressément entendre que les chrétiens ne peuvent
se marier que « dans le Seigneur» (I Cor. 7: 39), c’est-a-dire en se
liant & un conjoint Iui aussi chrétien. Ce principe implique d’une
part la surveillance par I'Eglise des unions que contractent ses
membres et d’autre part I’obligation pour ceux-ci d’obtenir le consente-
ment de I'Eglise a4 leurs projets matrimoniaux. Tout cela est fort
vraisemblable. Mais, continue 1'auteur, I’Eglise a, dans la constitution
du couple, une part plus positive encore. Paul, il est vrai, ne décrit
nulle part une cérémonie nuptiale. On peut cependant inférer de ses
déclarations, notamment en II Cor. 11: 2 et Eph. 5: 22-33, que
I'Eglise joue, dans le mariage de ses membres, un role analogue a
celui que tient Dieu, en Gen. 2, lorsqu’il conduit auprés d’Adam
la femme qu’il lui destine. L’Eglise ne procéderait donc a rien de
moins qu’'a la formation méme des couples au nom de Dieu. Et
M. v. A. d'ajouter: « C'est précisément une des raisons pour les-
quelles (...) un mariage chrétien est indissoluble : vouloir le dissoudre,
c’est porter atteinte a la volonté et a 'ceuvre de Dieu qui, ici comme
partout ailleurs dans le Nouveau Testament, s’accomplissent d’ordi-
naire, depuis la Pentecote, par le moyen et par le ministére de I'Eglise.
C’est dire que 'Eglise n’a pas le droit — a moins de douter de ce que
Dieu a fait par elle — de considérer qu'un couple qu’elle a constitué
dans la liturgie du mariage n’est « peut-étre » pas constitué par Dieu
lui-méme. A ses yeux un couple qu’elle forme est aussi certainement
formé par Dieu qu'un homme qu’elle baptise est agrégé par 1I'Esprit
au corps du Christ. (...) Ce couple ensuite, par sa vie, peut confirmer
ou démentir 'unité que Dieu lui a donnée, mais quelle que soit la
dureté¢ du cceur des époux, leur union est théologiquement intan-
gible. » (p. 22.) |

On ne manquera pas de s'étonner de ces affirmations si consi-
dérables et si catégoriques, ¢tablies sur une base textuelle aussi
mince dont l'interprétation reste tout hypothétique. Elles sont, a
notre sens, tout a fait irrecevables. Or, pour M. v. A., elles commandent
a bien des égards toute son interprétation de la pensée paulinienne
sur le mariage 1.

On regrettera aussi qu'en exposant, au chapitre III, a la lumiére
d’'Eph. 5: 22-33 et de I Cor. 11: 1-16, quelles doivent étre dans
I'Eglise les relations des époux entre eux, le pasteur de 'Eglise

r J1 efit été, croyons-nous, plus fructueux de s’informer de ce qui cons-
titue le couple en étudiant la notion de charisme que Paul emploie & propos
du mariage en I Cor. 7: 7, c’est-a-dire en cherchant sur le plan de la vocation,
plutét que sur les plans ecclésiastique, sacramentel et métaphysique, vers
lesquels aucune déclaration expresse de l'apdtre ne nous engage.

17



258 BIBLIOGRAPHIE

francaise de Lucerne ait cru devoir centrer son exposé sur la notion
de typologie r qui est étrangére a la pensée des dits passages, sinon
dans la remarque incidente d’Eph. 5: 322 C’est bien plutét la
notion d’imitation qui, en complément de celle de hiérarchie, com-
mande toute 'exhortation de 'apdtre aux époux.

Il ne faudrait pas que les réserves que nous venons d’exprimer
décourageassent la lecture du bel ouvrage de M. v. A. Car nous y
trouvons, non seulement un exposé généralement fidele de la théologie
de I'apbtre, mais aussi des développements extrémement suggestifs,
ou il apparait que l'auteur n'a pas démenti son propos de donner
«un traité de théologie pratique au niveau de l'exégese» (p. 7.)
On ne saurait en tout cas rester indifférent au souci qui préside a
toute cette étude et qui s’exprime encore dans sa derniére ligne :
L’Eglise « joue sa fidélité sur sa doctrine et sa discipline conjugales. »
(p. 61.) Méme si le désir de restaurer aux yeux des chrétiens le caractére
sacré du mariage a entrainé l'auteur a des affirmations qui nous
paraissent insuffisamment étayées, son étude ne manquera pas, selon
le veeu de ses éditeurs, d’apporter, par elle-méme et par les échanges
de vues qu’elle peut provoquer, « plus de lumiére a ceux qui cherchent
et plus de joie a ceux qui ont déja trouve. » _

JEAN BURNIER.

CHARLOTTE VON KIRSCHBAUM : Découverte de la femme. Traduit par
F. Ryser. Geneéve, Roulet, 1951, 144 p. Collection du Centre
protestant d’études.

Les innombrables ouvrages qui, depuis plusieurs décennies son-
dent le mystere de la femme et tentent avec plus ou moins de bonheur
d’en expliquer la signification constituent d’'inépuisables bibliothéques.
Tour a tour la psychologie, la psychanalyse, la phyvsiologie, la socio-
logie et la mythologie essaient de lever le voile dont Eve s’est parée
en quittant le paradis.

On s’étonne que parmi tant d’auteurs sérieux et laborieux il s’en
soit trouvé si peu jusqu'ici pour s’accorder la liberté d’interroger sur
ce mystere la Parole de Dieu contenue dans les Ecritures! et que parmi
ceux-cl beaucoup restent attachés aux interprétations chrétienes

I Cf. les excellentes définitions de la typologie paulinienne que donne
S. AMSLER : Revue de théologie et de philosophie, 1949, p. 113 ss.

> Ou Paul voit dans la formation du couple adamique le type de I'union
du Christ avec 1'Eglise.



BIBLIOGRAPHIE 259

classiques plus imprégnées de conventions sociologiques tradition-
nelles que fidéles a une éthique biblique rigoureuse.

Le groupe féminin du Centre protestant d’études de Geneéve a
tenté de sortir de ce conformisme en se livrant a une étude théologique
des probléemes féminins sur la base des travaux exégétiques les plus
récents. Il a cru bon de publier 'un d’entre eux. Sous le titre Décou-
verte de la femme, il offre au public de langue francaise, dans une
excellente traduction de Fernand Ryser, quatre études de la secrétaire
du professeur Karl Barth sur les rapports essentiels qui déterminent
I'étre de 'homme et de la femme, la place de la femme dans 1'Eglise,
le sens de la maternité et du célibat. Ces études sont suivies de
remarques sur la mariologie, sur les féminismes catholique et
existentialiste.

Dans sa préface, I'auteur définit clairement son but : il s’agit pour
nous de rechercher les bases d’une doctrine évangélique de la femme.
« J'al essayé, dit-elle, de marquer les distances tant a I'égard de la
doctrine catholique de la femme que vis-a-vis des théories existen-
tialistes. » Et dans sa présentation de l'ouvragegMme Odette Gros-
jean-Darier précise qu'il s’agit d’une « contribution a l'effort entrepris
en faveur d'un message précis adressé a la femme ».

L’ouvrage atteste que le but poursuivi a été atteint, encore qu'’il
s’agisse, comme le dit l'auteur, « d’'un simple travail d’approche ».
En effet, une étude aussi essentielle et originale ne pouvait se per-
mettre la facilité qui lui elit suggéré de laisser de c6té les questions
ardues. Elle se devait par conséquent d’étre dense, rigoureuse,
fouillée et riche. La lecture en est parfois difficile. Une voie nouvelle
est tracée, qui sort des chemins battus et qui conduit au mystére de
la Révélation chrétienne d’ou toute existence regoit sa signification
véritable. C'est un travail de base, un point de départ, qui suscitera
des réflexions nouvelles, et qui conduira, nous le souhaitons, a de
multiples développements permettant de mettre en lumiére toutes les
conséquences de cette découverte et de la rendre ainsi plus accessible
aux lecteurs — et aux lectrices — que rebute un effort de penseée
trop exigeant.

ANDRE BIELER.



260 BIBLIOGRAPHIE

NOTICES

Pavi-Louls CoucHouD: Le Dieu [ésus. Essai. Paris, Gallimard
195I, 250 P.

« Un matin, au sortir du cours, j'eus, dans le petit square du Colléege de
France, la notion nette et nue que l'existence historique de Jésus était sus-
pendue au libre-arbitre de M. Loisy » (p. 75). Cette phrase donne le ton de
l'ouvrage. Souvenirs autobiographiques (souvent fort piquants), élans d’en-
thousiasme pour les dieux des Mystéres, surtout pour le plus grand d’entre
eux, le Dieu Jésus, critique pertinente de I’école rationaliste de Paris (Renan,
Loisy, Guignebert), et de l'orthodoxie romaine (Lepin, Grandmaison, Prat,
Lagrange, Daniel-Rops, Guitton), le tout enrobé dans un style agacant a force
de se vouloir brillant, enfin I'absence compléte d'une démonstration historique
font de cet ouvrage, Gomme son sous-titre l'indique, un essai, et un essai peu
convaincant.

M. P.-L. Couchoud reste donc fidéle a4 sa thése, si souvent réfutée 1, de la
non-historicité de Jésus et du caractere enfiérement légendaire de la narration
évangélique. Mais son nouvel essai a de nets avantages sur les deux premiers :
Le mystéve de [ésus (1926) et [ésus le Diew fait homme (1937). Plus personnel,
il est écrit par un homme vraiment saisi par une idée ; Couchoud est aujour-
d’hui le prétre solitaire et mystique de la non-historicité de Jésus. Mieux docu-
menté aussi: les quelques pages consacrées a Renan, Guignebert, Loisy, puis
celles sur les Mysteres, de méme que d'innombrables citations d’auteurs treés
divers (Vinet compris !) témoignent de lectures considérables.

Ce qui fait absolument défaut, par contre, c’est le sens critique. Aprés
avoir relevé 'impossibilité d’'une déification de 'homme Jésus dans un milieu
juif, Couchoud dresse un tableau haut en couleurs de la fievre apocalyptique
et cultuelle des premiéres communautés: milieu favorable a 1l'élaboration
iégendaire. Mais, pourquoi la légende primitive prend-elle cefie furme précise
d’une vie de Jésus ? Ne faut-il pas un fait, si minime soit-il, qui explique cette
levée de I'hymne légendaire ? Affirmer que chez Paul, le Christ est purement
céleste, ou intérieur, et « n’a pour objet aucun événement historique » (p. 114)
est-ce avancer autre chose qu'une idée gratuite ? On reste réveur devant une
phrase comme celle-ci: « Chez Paul, la mort rédemptrice de Jésus est dans
I'intemporel » (p. 178). Décrire, de maniere trés succincte, quelques-uns des
Mystéres antiques et les montrer dominés par I'idée d'un Dieu mourant pour
sauver, est-ce déja avoir « expliqué » le mystére chrétien et les récits de la
Passion ? L’auteur reconnait bien qu'aucun des dieux sauveurs ne possede

! M. GOGUEL : Jésus de Nazareth, mythe ou histoive ? Paris, 1925 ; CH. GUI-
GNEBERT : Rev. d'Hist. des Rel., Paris, 1927, p. 215-244 ; A. Loisy : Histoire
et mythe a propos de [ésus-Christ, Paris, 1938 ; BRAUN : Jésus, histoire ef cvi-
tique, 1947, p. 248 ss. ; FOERSTER : art. Inoo0¢ dans le dictionnaire de Kittel-
Friedrich (I1I/288-294) ; etc.



BIBLIOGRAPHIE 261

une légende humaine comparable a celle de Jésus (p. 170) ; mais il fait bon
marché de cette constatation capitale. Et c’est faire fausse route, ici, que
d’avancer les noms de Dibelius, Bultmann, Bertram ; car, si I'Ecole de la
tradition orale (Formgeschichte) a bien insisté sur le caractére ecclésiastique
de la narration évangélique, elle n’en a jamais conclu a la non-historicité de
Jésus. « Les Evangiles ont été écrits dans I'Eglise, par 1'Eglise, pour I'Eglise »
(p. 212); chacun reconnait cela, aujourd’hui ; mais rien n'autorise a en tirer
les conclusions de Couchoud.

L’erreur commune aux rationalistes libéraux et aux mythologues est le
docétisme. Les premiers, incapables d’imaginer un Jésus appartenant vraiment
a son temps et a son peuple, en ont fait leur homme, a la mesure de leur idéal
variable. Les seconds ont poussé ce refus jusqu’'au bout: Jésus est une belle
idée, affublée d’une légende émouvante. Ici et 14, c’est 'humanité de Jésus qui
reste méconnue.

PIERRE BONNARD.

Archives d’histoire doctrinale et liltéraive du moyen dge, t. XVIII,
Paris, Vrin, 1951.

Le dernier tome des Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen dge
est particulitrement remarquable, puisqu’il présente, outre les études magis-
trales qu'on y trouve d’ordinaire, plusieurs textes inédits. Signalons d’abord
la. publication des chapitres qui manquaient jusqu’ici aux Exposifiones super
ievarchiam caelestem de Jean Scot Erigene. Cette découverte sensationnelle, due
au Pére Dondaine, a été faite dans le Douat 202, de la fin du XII¢ siécle, le
seul complet de tous les manuscrits de cet ouvrage. L’intérét des Expositiones
tient a la personnalité de leur auteur, & l'importance du texte commenté et
a leur date dans l'ceuvre de Jean Scot; l'ouvrage compte parmi les derniers
écrits de Jean Scot, puisque l'auteur s’y référe a sa traduction de Denys et
au De divisione naturae. Quant aux chapitres retrouvés, il faut relever leur
nombre, car ils représentent un quart des Expositiones, et le caractere central
des sujets qu’ils traitent. 1l s’agit, au chapitre III, de la notion générale de
hiérarchie ; au chapitre 1V, de la place des anges dans la hiérarchie et de leur
role d’intermédiaires entre Dieu et les hommes; de l'ensemble des essences
célestes (ch. V) ; de leurs trois ordres hiérarchiques (ch. VI); de l'ordre le
plus élevé (ch. VII) ; enfin de certains symboles figurant les essences célestes,
comme les vents, les nuées, I'ambre, I'airain, etc. (fin du ch. XV et dernier).
Le commentaire de Scot suit le texte pas a pas sans l'adapter ni 'amenuiser
comme on le fera plus tard. Deux autres articles des Awchives concernent
Denys, 'un de R. Roques, professeur aux Facultés catholiques de Lille, et
l'autre du Pére Théry, I'un des directeurs de cette publication. Le premier est
une étude philosophique poussée de l'activité et de la science hiérarchiques,
de leurs aspects de purification, d’illumination et d'union et de leur double
processus, ascendant et descendant; le second traite, avec l'érudition et la
sagacité habituelles de I'auteur, de Jean Sarrazin comme réviseur de la traduc-
tion érigénienne de Denys.

Signalons encore la présentation, par Dom J. Leclercq, du traité retrouvé
par lui de Guillaume de Saint-Jacques sur la Trinité, témoin des tendances
mystiques opposées aux tendances rationalistes dans le mouvement théologique
du XIIe siécle ; la publication et le commentaire par M'¢ d’Alverny, de la



262 BIBLIOGRAPHIE

Bibliothéque nationale, d’'un texte inédit éclairant le procés des Amauriciens ;
la publication, enrichie d'un index arabo-latin, par Miguel Cruz Hernandez,
arabisant connu, du texte arabe et latin des Fonfes quaestionum d’Al-Farabi ;
une étude d'E. Faral, administrateur du College de France, sur les Responstiones
de Guillaume de Saint-Amour, jetant une vive lumiére sur la querelle des
séculiers et des réguliers au XIIIe siécle ; notons enfin un article de B. Smalley,
professeur a Oxford et auteur de I'Etude de la Bible au moyen dge, sur des
commentaires des livres sapientiaux aux XIITe-XTVe siecles. Cette énumération
incomplete suffit a distinguer tout particuliérement cette nouvelle publication

de la Librairie Vrin.
FErNAND BRUNNER.

HENRI PIRENNE 1 Histoire économique de I'Occident médiéval. Desclée
De Brouwer, 1951, 668 p.

Cet ouvrage n’est pas un inédit du grand historien mort en 1935. Il contient
une série d'articles publiés, au long d'une trentaine d’années, dans différentes
revues ou volumes de mélanges, ainsi que les textes qui marqueérent la colla-
boration de Pirenne a I'Histoire générale de G. Glotz et & la collection Peuples
et Civilisations publiée par L. Halphen et P. Sagnac; la premié¢re de ces contri-
butions porte sur « Le mouvement économique et social au moyen age du
XI¢ au milien du XVe siccle », la seconde est intitulée « Les cadres politiques
et les conditions économiques de I’Europe occidentale a la fin du XI1II¢ siécle ».

On posséde ainsi tous les travaux consacrés a l'histoire économique de
I’Europe occidentale par un savant qui a accordé aux phénomeénes économiques,
précisément, une place prépondérante dans la genése de la civilisation médié-
vale.

Qu’il s’agisse des larges descriptions embrassant plusieurs siécles, ou d’ar-
ticles plus courts étudiant quelques particularités du commerce et de I'industrie,
on retrouvera dans chacune de ces pages les caractéres qui donnent a 'ceuvre
de Pirenne ses évidentes qualités : la netteté de l'intelligence, la rigueur de
I’érudition, alliées a la volonté de saisir le passé dans toute sa complexité et
de le restituer en respectant le tressaillement de la vie. Si certaines hypothéses
méritent discussion, si I'esprit de synthése pousse quelquefois a des conclusions
trop systématiques, cette belle publication n'en constitue pas moins un apport
de premier ordre aux recherches actuelles sur les structures économiques du
moyen age. EpouarDp MAURIS.

A. M. CHIRGWIN : Le tournant décisif. Traduit de l'anglais par
R. Paquier. Editions de la Mission de Bale, 1951, 145 p.

Ne serait-ce fjue pour la documentation qu’il apporte, ce livre mériterait
déja d’étre classé parmi les instruments de travail indispensables a qui veut
connaitre I'Eglise universelle. Délaissant, dans une large mesure, nos problémes
cecuméniques, posés avant tout par les divisions confessionnelles, M. Chirgwin
nous présente un panorama de I’Eglise universelle, considérée dans son exten-
sion. Ses chapitres intitulés : « Qu’est-ce que les jeunes Eglises ? » nous ren-
seignent avec précision sur l'état des Eglises filles de la Mission, clairement



BIBLIOGRAPHIE 263

et en visant a l'essentiel. Ce tour du monde en quarante pages ne saurait
évidemment pas étre exhaustif. Il permet cependant un premier contact vivant,
aprés lequel nous entrons mieux dans les problémes généraux que la Mission
pose, tant a la vieille Eglise missionnaire qu’a la jeune Eglise née de son travail.

Trois problémes sont traités de plus prés: formation des jeunes Eglises,
leur union, leur place dans la société civile ou le probléme de leur liberté.
C’est envisager sous un angle nouveau les vieux problémes cecuméniques de
la constitution, de la coilaboration des Eglises et de leur ministére commun
dans le monde. A cet égard, il vaut la peine de réfléchir a la question de la
liberté de témoignage, d’évangélisation et de mission. Liberté nécessaire parce
que cette fonction est essentielle a I'Eglise. Les jeunes Eglises le sauraient-elles
mieux que les Eglises meres ?

En mission, le sens de l'urgence est aigu. Il domine la pensée cecuménique
de ce livre et en explique le titre. Chirgwin estime 1'heure décisive pour I’Eglise
universelle, et on ne saurait nier que les deux ans qui se sont écoulés depuis
la rédaction de son ouvrage n’ont rien amené qui justifie de nouvelles tem-
porisations.

Le premier chapitre, intitulé : « Qu’est-ce que 1'Eglise universelle ? », nous
semble plus discutable. L’évolution de l'Eglise, telle que Chirgwin la voit,
nous semble sanctionner par trop celle du monde dont elle est si admirablement
complémentaire ! Mais cette réserve n’enléve rien 4 l'intérét et a la valeur

de ce petit manuel cecuménique.
P1ERRE GANDER.

Geénéral GuisaN, PIERRE BONNARD, ANDRE BIELER et RENE GIRARD :
L’Eglise, I’ Armée et I'objection de conscience. Genéve, Labor et
Fides, 1951, 55 p. Les « Cahiers du Renouveau », IV.

Depuis qu'il y a des objecteurs, et qui souffrent, tout semble avoir été dit
sur la question. Pourtant cette brochure bréve et dense éclaire singuliérement
le probléme, a notre avis.

Il est peu de sujets de morale chrétienne aussi douloureux et aussi com-
plexes. ’

Au cours des siecles, on le sait, I'Eglise a connu a ce propos un total ren-
versement d'attitude. A lorigine et jusque vers 170, le chrétien baptisé ne
devient pas soldat. Mais a mesure que 1’Evangile se répand, il diminue ses
exigences. Et dés aprés la conversion de Constantin, le christianisme, devenu
« religion d’Etat », se réconcilie avec le service militaire : de soldat de la paix,
le miles Christi devient soldat de la guerre. L’Eglise, reconnaissante a 1'empe-
reur de sa protection, non seulement oblige les fidéles a rester dans l'armée,
mais déclare condamnable l'attitude des premiers chrétiens !

On connait la position de Luther et sa distinction des deux « Regimente »
au sein du Corpus christianum : quant a l'esprit, les croyants ne sont soumis
qu’'au Christ ; quant & leurs corps et a leurs biens, ils sont soumis a I'autorité
terrestre et tenus de lui obéir.

M. Pierre Girard, avec qui tant de gens chez nous ont souffert (alors méme
qu’ils ne partagent pas toutes ses idées) ne peut accepter aucun compromis :
ni celui de Luther, ni celui du service dans les troupes sanitaires. En des pages
émouvantes de loyauté, il explique pourquoi, comme jadis 'accusé de Worms,
¢« il ne peut autrement ». Il tient de son Dieu la certitude que I’Evangile réclame



264 BIBLIOGRAPHIE

la non-violence, corollaire nécessaire de 'amour. Et il s'efforce d’obéir, quel
que soit le prix de sa fidélité.

En face de cela, I'attitude simple — point simpliste — du général Guisan :
l'armée suisse ne peut étre que défensive ; impossible, donc, et de comprendre
et d’admettre, chez nous, des objecteurs. Le chrétien regoit de Dieu l'ordre
de se défendre contre les forces mauvaises.

Devant une opposition aussi nette, beaucoup recourent a la Bible. Elle
seule permet, croit-on, de trancher la question. Le Christ n’a-t-1l pas déclaré :
« Je vous dis de ne pas résister au méchant » ?

Encore s’agit-il de bien comprendre ces paroles. M. Bonnard nous y aide
par une exégése pénétrante. Jésus n’est pas un révolutionnaire social, mais son
Evangile nous appelle a vivre, dans ce monde qui passe, comme des enfants
du Royaume qui vient et qui demeure. C'est dire que, par amour, le chrétien
peut « renoncer a son droit légitime ». Parce qu'il a rencontré le Christ et attend
le Royaume, le croyant peut faire des choses surprenantes, ccuvres de la foi.

Le refus de servir en serait-il une ? 1l peut 1'étre, mais il ne I'est pas force-
ment. Il importe beaucoup de discerner et les temps et les moyens. « Il est

trop facile de refuser son concours militaire & une société que l'on a d’abord
abandonnée a ses propres démons. »

La brochure s’achéve par une étude de M. Biéler, dont nous avons infini-
ment goité la netteté et le caractére nuancé.

Le seul moteur du chrétien : 'amour fraternel. Le disciple du Christ a
toute latitude quand il s’agit de témoigner son amour a ceux qui lui causent
un tort personnel. Mais en présence d'un tort causé a auirui, cet amour total,
qui entend s'exprimer par la non-résistance, ne devient-il pas complicité ?
Sil'on croit, comme l'enseigne I"Evangile, que Dieu a institué parmi les humains
des autorités, afin de limiter par leur moyen les conséquences du péché, on
doit reconnaitre aux magistrats la possession d'un pouvoir de contrainte qui
implique 'usage des armes. Dés lors « peut-on vraiment, sans faire preuve
d'une incroyvable inconséquence, estimer indispensable que 1'Etat ait a sa
disposition une force armée, et en méme temps refuser d'y participer ? Bel
exemple d’amour que ce refus qui consiste a charger la conscience d’autrui! »

Toutefois, parce que Dieu est Dieu, Il peut exiger de tel des siens une
attitude non conforme a la régle normale des croyants, et qui est cependant
une fidélité. Vocation d’exception qui confie a ¥ homme une mission spéciale
utile a tous. De la la haute valeur spirituelle du refus de porter les armes :
protestation contre les prétentions illégitimes de I’Etat, toujours tenté de faire
de lui-méme un but, alors qu’il n’est qu'un moyen ; mise en garde contre toute
mystique militaire ; « signe », annonce prophétique de la venue du monde
nouveau. C'est pourquot la vraie question n’est pas : comment ceux qui regoivent
« vocation d’objecteur » vont-ils soulager leur conscience ? Mais bien : que leur
protestation soit entendue et comprise, donc qu'une place leur soit faite en
dehors de l'armée.

Une note finale donne des renseignements suggestifs sur la situation actuelle
de l'objecteur de conscience dans 18s différents pays.

EpmonxD GRIN.

Imprimerie La Concorde, Lausanne (Suisse). 1084/8.52



A M. H-L. MIEVILLE

Le 5 décembre 1952, M. Henri-L. Miéville, professeur hono-
ratre de I'Université de Lausanne, a [élé ses soixante-quinze ans.

Ceux qui portent la responsabilité de la troisicme série de la
Revue ne sauraient oublier le véle que, pendant prés de quarante
ans, le philosophe vaudois a joué dans la publication de la
deuxiéme sevie, et 1ls pensent a tout ce que sa ferme et lucide
réflexion représente pour les philosophes et les théologiens de
chez nous.

Nous sommes heureux de pouvoir lui apporter ici nos veux
respectuenx et cordiaux. Nous ne pouvons mieux célébrer cet
anniversaire qu’en écoutant a nouvea la maniere dont M. Micuville
poursuit ses réflexions sur les probléemes qui ont été ceux de toute
son existence. Ces problémes vivent, et si, par leur vie méme, ils
changent perpétuellement de visage, ils restent les nétres et sont
une des raisons d’étve de notre Revue.

LES REDACTEURS

FOI, CROYANCE ET RAISON

REFLEXIONS SUR CERTAINS ASPECTS D'UN TRES VIEUX PROBLEME

Cette courte étude se propose de montrer que foi, croyance et
raisen, loin d’étre des manifestations isolables de notre activité spiri-
tuelle, en sont trois aspects ou trois moments inséparables et consti-
tutifs.

Dans tout acte de notre moi, qui a une signification, il y a un
¢lément de foi: c’est-a-dire une confiance implicite en l'efficacité de
cet acte, quel qu’il puisse étre, que ce soit une parole que nous pro-
nongons ou un projet que nous proposons de réaliser. Elle pourrait
nous étre refusée, mais nous croyons, parce que nouslavons expéri-
menté dans le passé et parce que nous voulons vivre, a un ordre des
choses qui maintiendra la possibilité d’agir et de penser efficace-
ment. Vivre, c’est croire, c’est se confier, c’est toujours préjuger peu
ou prou, et souvent témérairement, d'un avenir qui surgit a chaque
instant devant nous, chargé de plus ou moins d’imprévu.

Si nous considérons plus spécialement cette forme de l'activité
spirituelle qui vise la connaissance, c’est-a-dire déterminée, quant a
son intention, par le besoin et le désir que nous avons d’atteindre
au vral et de le distinguer de l'illusoire et du faux, nous sommes alors

18



	Bibliographie

