
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 2 (1952)

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

COMPTES RENDUS

Initiation théologique, par un groupe de théologiens. Paris, Les
Editions du Cerf, 1952. Tome I, 415 p. (avec trois hors-texte) ;

tome II, 571 p. (avec deux hors-texte).

Voilà un ouvrage attendu depuis longtemps, un guide indispensable

au pasteur et au lecteur cultivé désireux de connaître la
doctrine catholique. L'équipe des Dominicains des collections « Sources
chrétiennes » et « Unam sanctam » et quelques chercheurs venus
d'autres ordres sont les auteurs de cette initiation, dont le premier
tome traite des sources de la théologie, le second de Dieu et de sa
création et les deux suivants, encore à paraître, de la théologie
morale et de l'économie du salut. Cette œuvre coUective suit
librement le plan de la Somme théologique ; son point de vue est plus
doctrinal qu'historique.

S'agit-U d'un ouvrage de vulgarisation, d'un manuel pour le

grand public Les pages liminaires du Père Liégé consacrées à la
Parole de Dieu dissipent tout malentendu : « La Parole de Dieu,
c'est... la réalité du Christ comme Dieu et comme homme ressuscité,
et c'est la promesse d'une gloire à l'image de la sienne pour l'humanité
entière » (tome I, p. 19). La Parole de Dieu est parole de salut, qui
« repose sur tout homme comme une interpellation de Dieu en Jésus-
Christ » (id., p. 21). D'emblée, nous sommes placés dans une
perspective bien différente de ceUe des manuels de Lesêtre ou de

Boulenger. Chapitres aérés par des titres et des sous-titres éclairants ;

très peu de notes et de références ; l'essentiel de la bibliographie
reporté à la fin de chaque chapitre avec des mises au point et des

questions proposées. Non pas un ouvrage décousu, mais l'œuvre
d'une authentique communauté de chercheurs, sous la direction du
Père A.-M. Henry, qui assure par ses introductions l'unité de cette
petite somme.

Impossible de résumer la richesse de ces exposés d'une lecture
attrayante. Le penseur réformé s'y trouve presque chez lui, comme
si le contact prolongé de ces auteurs avec la Uttérature biblique et
patristique les rapprochait de notre manière de poser les problèmes



248 BIBLIOGRAPHIE

et de les résoudre, alors que les différences subsistent irréductibles
sur certains points.

Dans l'exposé des sources de la théologie, nous pouvons nourrir
notre réflexion avec les analyses précises du Père Liégé sur la Parole
de Dieu et du Père D. Dubarle sur l'Ecriture sainte (inspiration et
inerrance de la Bible, les diverses herméneutiques), du Père Dalmais
sur la liturgie (tout spécialement les rapports entre la théologie et
la liturgie). Nous pouvons rafraîchir notre mémoire en relisant les

pages, trop brèves à notre sens, mais toujours exactes, du Père
Camelot sur les Pères de l'Eglise, les symboles, les conciles. D'autres
chapitres sur le droit canon, sur l'expression musicale et artistique
de la théologie ne manquent pas d'intérêt.

Dans le volume consacré à Dieu et à sa création, nous pénétrons
dans une série de textes d'une rare qualité théologique. Le Père
Paissac nous initie au mystère de Dieu en nous découvrant Dieu se

révélant d'abord comme l'Existant par excellence, puis comme
Objet et enfin comme Sujet. L'auteur reprend sa théologie de la
relation dont il avait posé les fondements historiques dans sa thèse
(Théologie du Verbe — Saint Augustin et Saint Thomas). La relation
causale entre Dieu et le monde permet au Père Paissac d'analyser
finement les attributs de Dieu, en respectant les données de l'Ecriture,
de la tradition et des décisions concUiaires. Le Père Isaac, dans son
étude sur le Dieu trinitaire, chemine dans la voie ouverte par le
Père Paissac, en s'appuyant sur le développement historique de la
théologie trinitaire dans l'Ecriture et chez les Pères pour aboutir à

une synthèse théologique sur les relations entre les personnes divines.
Après deux chapitres sur le problème du mal et sur les anges, dus
aux Pères Petit et Dalmais, les Pères Dumeste et D. Dubarle nous
introduisent dans les problèmes du dogme de la création en étudiant
les récits de la Genèse pour eux-mêmes, dans leurs rapports avec les

cosmogonies anciennes et avec les cosmologies d'Aristote et des
modernes. Il y a dans ces pages une mine de renseignements et de
mises au point décisives, qui mettent de l'ordre dans la question
si souvent mal posée des rapports entre les sciences et la théologie.
Après la théologie du cosmos, nous abordons la théologie de l'homme
avec les articles du Père Hansoul (La justice origineUe) et Père
Dalmais (L'image de Dieu). La troisième et dernière partie de ce
second tome étudie le gouvernement divin ; le Père Philippe envisage
les problèmes soulevés par ce dogme dans toute son étendue (But
et effets de la Providence) ; le Père Benoist d'Azy décrit le rôle des

anges dans ce gouvernement, le Père Henry celui de l'homme, et
enfin le Père Bouyer brosse un tableau saisissant de la lutte entre
Satan et le Christ dans l'économie du salut, en partant d'une analyse
existentieUe de Paul et des évangues ; le problème de la déchéance



BIBLIOGRAPHIE 249

de l'homme n'est pas, comme le considèrent trop de théologiens
modernes, à deux pôles : Dieu et l'homme, mais à trois foyers : Dieu,
le démon, l'homme.

Il faudra attendre la publication intégrale de cette initiation
pour mesurer la nouveauté de ses méthodes et de ses aperçus. D'ores
et déjà, nous voyons les résultats auxquels parvient une recherche
théologique qui approfondit les sciences scripturaires et qui fait une
place importante à la littérature patristique. Certains courants de
la pensée contemporaine (les réflexions sur la notion de relation dans
les phUosophies personnalistes et dans les phUosophies des valeurs,
la méthode d'implication du blondéhsme) ne sont pas étrangers au
renouveUement de la problématique théologique de cet ouvrage. Les
affirmations centrales de la théologie demeurent ordonnées à une
perspective traditionnelle, mais la manière de les expliciter ne se

réfère plus, comme dans le modernisme, aux affirmations des sciences,
de l'histoire ou de la psychologie ; elle s'appuie sur une compréhension
toujours plus approfondie du donné révélé lui-même et de ses

développements dans la tradition. On peut parler d'une méthode
d'intériorisation ; comme le dit le Père Liégé : après les apôtres, « il reste
à annoncer le Christ, à vivre et à intérioriser la Révélation de la
grâce en attendant la Révélation de la gloire » (tome I, p. 21). Mais
pareiUe intériorisation n'est pas évasion subjective du présent dans

une éternité illusoire ; comme l'écrit le Père Henry, en regard d'un
hors-texte représentant la construction d'un pont : « Une théologie
authentique se doit de confronter les prémisses de foi avec les données

du temps présent. » Confrontation avec l'état actuel des questions

et non référence aux données du temps présent.
Une ombre à cette vaste fresque : on marque les différences entre

la liturgie romaine et les liturgies orientales, on fait allusion à
certaines hérésies de l'époque patristique et médiévale, mais on passe
sous silence les affirmations réformées ; seuls les exégètes protestants
trouvent grâce dans les notes et les bibliographies. Il y a là une
lacune regrettable ; le rappel des positions réformées en face de celles
du catholicisme romain dans un tel contexte aurait été d'un grand
secours pour l'approfondissement du dialogue œcuménique.

Gabriel Widmer.



250 BIBLIOGRAPHIE

Jean-Marie Le Blond : Les conversions de Saint Augustin. Paris,
Aubier, 1950, 321 p. CoUection « Théologie », 17.

Les Confessions, éclairées par les autres œuvres du saint ne
posent pas seulement des questions d'ordre historique, mais aussi
des problèmes philosophiques et théologiques centrés autour de la
conception augustinienne du temps ; M. Jean Guitton l'avait déjà
souligné dans sa célèbre thèse «. Le Père Le Blond analyse les Confessions

à l'aide des remarques de M. Guitton (memoria le passé,
livres I à IX ; contuitus le présent, livre X ; exspectatio le futur,
livres XI à XIII).

La memoria (conscience tournée vers le passé personnel, qui lui
est présent) nous découvre d'une part l'œuvre du péché (user de la
liberté contre Dieu, se laisser dominer par la cupidité et l'orgueil),
et d'autre part le mystère de l'intervention de Dieu (conversion à
la foi d'autorité : rencontre avec Ambroise ; conversion à la
philosophie spiritualiste néo-platonicienne par le refus du manichéisme
dualiste et matérialiste et par la critique du scepticisme de la nouvelle

Académie ; conversion à la foi personnelle par la découverte
de saint Paul). La memoria nous rend présentes la misère de l'homme
et la grâce de Dieu.

Le contuitus (confession du présent) use de la méthode
d'intériorisation selon une dialectique particulière : du monde sensible au
monde spirituel, du monde spirituel à Dieu, avec à chaque étape
l'irruption d'un nouveau facteur (de l'immanence à la transcendance

par l'accueil nécessaire de la grâce). Ainsi, l'esprit humain est capable
d'apprécier les choses et les créatures, mais il est jugé par Dieu qui
règle et meut l'homme. Dieu se révèle alors comme le critère objectif
de nos destinées ; l'amour dans son désir d'être comblé tantôt asservi
au sensible (péché), tantôt orienté vers le spirituel (salut) en est le
critère subjectif. Dieu seul présent non pas visiblement, mais énig-
matiquement dans l'homme, peut faire aboutir cette dialectique, à

condition que l'homme croie à l'Ecriture, s'insère dans la vie de
l'Eglise et se repose sur le Christ médiateur.

L'exspectatio (attente) nous rend présent l'avenir, où notre
destinée s'achève et se décide ; cette attente est inséparable du temps
de l'Incarnation, qui déborde sur le passé et sur le futur en les dépassant.

Le Christ en effet met fin au temps pécheur et transforme le

temps présent en un moyen de salut pour l'avenir. L'exspectatio
donne aux choses une valeur symbolique ; elle décèle en eUes leur

1 Jean Guitton : Le temps et l'éternité chez Plotin et Saint Augustin, Paris,
Boivin, 1933.



BIBLIOGRAPHIE 251

destinée ultime, qui est de signifier la présence active de Dieu (d'où
l'importance de cette orientation eschatologique, prophétique de la
pensée augustinienne mise en lumière dans sa théorie des
sacrements).

Cette étude vivante et documentée de la pensée de saint Augustin
reprend certains thèmes propres aux phUosophies contemporaines de

l'existence, et fait ressortir les interférences et la tension, entre le

platonisme et le christianisme au sein de l'augustinisme. Si le présent
est le lieu des options, le chemin vers l'éternité, la durée où l'homme
devient l'objet de l'amour de Dieu, la spiritualité de saint Augustin
ne se confond pas avec la mystique unitive de Plotin, mais se définit
comme une mystique eschatologique et prophétique, où la médiation
du Christ joue un rôle capital, puisqu'il est le centre et la fin de
l'histoire et de nos destinées. On devra recourir à cette étude,
complément indispensable du livre de M. Guitton, lorsqu'on voudra
définir les points où le christianisme se sépare de la pensée antique.

Gabriel Widmer.

H. Paissac : Théologie du Verbe. Saint Augustin et Saint Thomas.
Paris, Les Editions du Cerf, 1951, 247 p.

Peut-on transposer, sans correctif, nos vocables humains pour
désigner et expliciter le mystère des trois Personnes de la Trinité
Si oui, comment faut-il interpréter cette transposition, dont un
exemple nous est fourni par saint Jean, quand il désigne la deuxième
Personne par le terme de « Verbe » : comparaison, image, métaphore,
terme adéquat Comment saint Augustin et saint Thomas ont-ils
posé et résolu ces questions délicates Tels sont les sujets abordés

par le Père Paissac, O. P.

L'auteur, en théologien averti, insère son enquête dans la théologie

des décrets des concUes et du Magistère, puis analyse les

passages du De Trinitate de saint Augustin relatifs au Verbe. Ce terme
ne désigne pas une essence en Dieu, comme celui de « sagesse », ni
un accident, mais une relation (Le Fils est relatif au Père). « Le
verbe est... la connaissance de soi exprimée par l'esprit, c'est-à-dire
parfaite et actueUe, et tout imprégnée d'amour » (p. 51). La
méditation des images de la Trinité en nous : a) esprit-connaissance-
amour ; b) mémoire-intelligence-volonté) part de l'exégèse des textes
sacrés et de la spéculation sur la nature de l'âme humaine ; cette
réflexion atteint ici une profondeur et une richesse qui la distinguent



252 BIBLIOGRAPHIE

de ceUes des prédécesseurs de saint Augustin : « La théologie du
Verbe est... bien l'œuvre de saint Augustin... Le plus grand des Pères
latins a dépassé le plan de la simple comparaison ; il a reconnu...
dans l'observation du verbe mental un moyen authentique d'approfondir

la connaissance véritable du Verbe divin... La mise en place
du verbe mental dans une doctrine de la relation est... la grande
nouveauté permettant de construire enfin une théologie du Verbe »

(p. 100).
Les successeurs de saint Augustin n'utilisent pas à fond les

conclusions de sa théologie du Verbe, mais saint Thomas, après les
avoir critiquées à la lumière de l'epistemologie aristotélicienne dans
ses premiers ouvrages, les nuance dans sa Somme théologique. L'évolution

de sa pensée tourne autour de la notion de relation (le verbe
est-il une relation absolue par essence, comme le fait d'être fils par
rapport au père, ou une relation relative, comme le fait d'être une
couleur par rapport à un objet Concevant d'abord le verbe comme
une relation relative, il parvient ensuite à définir le verbe comme
le terme de l'opération intellectueUe actualisée : « Ce qui appartient
essentiellement à la nature du verbe, c'est d'être ce qui provient de

l'intelligence en acte, le terme d'une action inteUectueUe, en relation
par conséquent avec le principe même de cette action » (p. 175).
En Dieu, le Verbe révèle la deuxième Personne, comme le Fils du
Père ; mais il y a un « abîme infranchissable » entre la procession
de notre verbe et ceUe du Verbe de Dieu ; car « le verbe humain
est très loin d'être l'image parfaite du Verbe de Dieu. Soumis au
temps dans son élaboration, imparfait, il est un accident de notre
substance inteUectueUe, le Verbe de Dieu est substantiel et subsistant

» (p. 215). L'analogie entre les deux verbes n'est réelle et garantie
que parce que la foi révélée affirme la présence d'une image de la
Trinité dans l'âme du croyant.

Cette étude nous montre avec queUe liberté un saint Augustin
et un saint Thomas usaient des schemes phUosophiques. En outre,
il est intéressant de noter que la critique thomiste de la théorie de
l'iUumination permet de déceler dans l'intelligence une activité
appréciative et éclairante décisive pour la compréhension du verbe ;

la doctrine du verbe implique une théorie des valeurs, de même
la procession du Verbe en Dieu revêt un aspect axiologique
indéniable. L'ouvrage historique du Père Paissac touche donc de très
près à certains problèmes de théologie systématique.

Gabriel Widmer.



BIBLIOGRAPHIE 253

Saint Thomas d'Aquin : Contra gentiles, Liber III. Texte de l'édi¬
tion léonine, traduction de M.-J. Gerlaud. Paris, P. Lethielleux,
1951, 822 p.

Alors que les Editions de la Revue des Jeunes poursuivent la
publication de la traduction de la Somme théologique de saint Thomas,
une équipe de professeurs du couvent d'études générales dominicaines

de Chambéry-Leysse se propose de traduire la Somme contre
les Gentils en regard du texte latin de l'édition léonine I.

La Summa contra Gentiles pose de nombreux problèmes : à qui
s'adressait-eUe, qui visait-elle dans son exposé et sa défense de la
foi catholique (Liber de veritate catholicae fidei contra errores
fidelium) Que vaut la tradition de Marsilio reconnaissant dans les
Gentils les Maures installés en Espagne Quelle est la date de sa
composition De 1258 à 1264, six années lourdes d'événements pour
saint Thomas ; en 1258, il est à Paris dépistant les premières erreurs
de 1'« averroïsme latin » naissant ; en 1264, il est en Itahe dans
l'entourage du pape Urbain IV, en pleine controverse avec les schismatiques

de l'Eglise d'Orient. Pour répondre à ces difficultés, les
traducteurs nous promettent une introduction à l'ensemble de l'œuvre
dans le premier tome de leur publication.

Le troisième livre, dont on nous présente aujourd'hui une
traduction, concerne le gouvernement divin ; il ne parle donc pas de

l'Etre de Dieu (livre I), ni de la puissance créatrice de Dieu (livre II),
ni de la puissance rédemptrice de Dieu (livre IV), mais de la sagesse
de Dieu, à laqueUe tous les êtres sont subordonnés. Ce livre ne nous
décrit pas, pour prendre un néologisme, la transcendance descendante

de Dieu, mais sa transcendance ascendante (retour des
créatures à Dieu).

C'est dans ce troisième Uvre que le lecteur trouvera les textes
capitaux sur le désir naturel de voir Dieu, l'un des problèmes
centraux du réveil théologique de la première moitié de notre siècle.
Saint Thomas insiste sur la nécessité de la grâce : « Nous avons
montré comment la vision divine est la félicité de l'homme, qui est
appelée vie éternelle. Nous n'y parvenons que par la grâce de Dieu,
car cette vision dépasse le pouvoir de toute créature et U est impossible

d'y parvenir sans le secours divin. Ce qui advient ainsi à la
créature est dit grâce de Dieu. Le Seigneur a dit : « Je me manifesterai

moi-même à lui » (In ipsa divina visione ostendimus esse hominis

beatitudinem (cap. 50), quae vita aeterna dicitur : ad quam sola

1 Les quatre volumes de cette traduction ne se vendront pas séparément.
L'ouvrage est en souscription (P. Lethielleux, rue Cassette 10, Paris VIe).



254 BIBLIOGRAPHIE

Dei gratia dicimus pervenire, quia tabs visio omnem creaturae
facultatem excedit, nec est possibile ad earn pervenire nisi divino munere ;

quae autem sic adveniunt creaturae, Dei gratiae deputantur. Et
Joan XIV, 2i, Dominus dicit : Ego manifestabo ei meipsum) » (Liber
III, cap. 52 ad finem, p. 242-243). Selon cet exemple, nous constatons
qu'au lieu d'une traduction libre, on a préféré une traduction littérale
pour permettre au lecteur de se reporter sans peine au texte latin et
de saisir le rythme de la pensée du Docteur angélique.

La Somme contre les Gentils n'est pas, comme on le croit trop
souvent, un traité de philosophie religieuse ou une apologétique
dans le sens moderne du mot, c'est une vraie somme de théologie,
dans laquelle les vérités rationnelles contenues dans les trois
premiers livres «sont toujours présentées comme faisant partie du
dépôt de la foi, et comme devant être, à ce titre, démontrées et
défendues » (M.-D. Chenu : Introduction à l'étude de saint Thomas
d'Aquin, Paris, Vrin, 1950, p. 252). Pour le R. P. Gerlaud, «ce
troisième livre, comme tout le Contra Gentiles, est... un traité théologique

» (Introduction à la traduction du livre III, p. 9). On comprend
alors l'intérêt que suscitera même dans les milieux réformés cette
traduction, instrument de travail de première valeur, muni d'un
index analytique très détaiUé.

Gabriel Widmer.

Paracelsus : Sozialethische und sozialpolitische Schriften, aus dem
theologisch-religionsphüosophischen Werk ausgewählt, eingeleitet

und mit erklärenden Anmerkungen herausgegeben von
Kurt Goldammer. Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck) 1952,
XVI-331 p. Civitas Gentium, Schriften zur Soziologie und Kultur-
phüosophie, herausgegeben von Max Graf zu Solms.

L'édition des Œuvres complètes de Theophrast von Hohenheim,
dit Paracelse, qu'avaient projetée K. Sudhoff et W. Matthiessen n'a
pas été au-delà d'un seul et unique volume des Ecrits théologiques,
en raison de la mort prématurée de Matthiessen. On pouvait se faire
une idée de la masse des inédits par la description critique que Sud-
hoff avait donnée des manuscrits conservés sous le nom de Paracelse.
Depuis une dizaine d'années, grâce à l'appui de la Deutsche
Forschungsgemeinschaft et de l'Académie des Sciences de Heidelberg,
on travaiUe de nouveau à l'édition des Ecrits théologiques. Le
présent volume veut nous donner comme les prémices et l'avant-goût
de la grande édition prévue des œuvres de théologie et de philosophie
religieuse.



BIBLIOGRAPHIE 255

Dans une introduction d'une centaine de pages, M. Goldammer,
très versé dans l'histoire de l'Eglise et l'histoire des idées, donne
des éclaircissements sur les œuvres ici réunies ainsi que sur les
courants de pensée, les conflits et les bouleversements religieux de

l'époque (vers 1530), ce qui nous permet de comprendre dans quels
problèmes Paracelse se débat. Paracelse était une grande figure :

c'est dire que fatalement l'interprétation de sa pensée, comme celle
de Platon, de saint Thomas, de Kant ou de Hegel, est et sera
discutée. Dans cet inévitable débat, l'introduction de M. Goldammer
sur « Paracelsus als Sozialethiker und Sozialrevolutionär » restera une
contribution utile pour apprécier la valeur de cet homme étonnant.

Dans les extraits qui suivent, M. Goldammer s'est efforcé par
des annotations nombreuses d'aplanir les difficultés que présentent
des textes écrits dans l'allemand de la première Renaissance. Quelques
traités sont reproduits intégralement. Mais la plus grande place est
réservée à des extraits d'œuvres plus importantes. Les manuscrits
que l'on possède remontent à des textes que Paracelse avait dictés
sans guère les revoir. Ils circulaient parmi ses admirateurs qui les

ont aussi recopiés. Il n'est pas étonnant que maints passages soient
autant d'énigmes ; mais on en trouve toujours, en bas de page, la
solution certaine ou présumée.

Partout l'œuvre de Paracelse témoigne de la conscience très vive
qu'il avait des obligations religieuses qu'entraîne pour chaque
individu son appartenance à la communauté. La Renaissance a placé
très haut l'individu ; Paracelse également. Il entend laisser à chaque
individu le soin d'ordonner sa vie. La loi de Dieu a beau lui enjoindre
d'honorer son père et sa mère : si sa conscience le lui ordonne, il
aura pourtant à se souvenir de la fragilité humaine et à leur désobéir

(p. 291). C'est Dieu en effet qui l'a appelé à l'autonomie per-
sonneUe : avec les dons dont il l'a gratifié, il l'a chargé d'une
responsabilité qui doit s'affirmer dans ses rapports avec son prochain
(p. 104, 117). On sait que Paracelse a participé au mouvement de la
Réforme, sans toutefois s'affilier à l'un ou à l'autre de ses courants ;

avant sa mort, U a formellement confirmé son appartenance à l'EgUse
traditionneUe. Mais les morceaux réunis dans le choix de Goldammer
datent du temps où son opposition était le plus marquée contre eUe :

eUe y fait figure de puissance non chrétienne. Il dirige également de

violentes attaques contre les princes, contre la noblesse (dont U était
lui-même issu), contre les riches et les juristes. Mainte exigence qu'il
fait valoir éveille aujourd'hui encore des résonances tout aussi fortes ;

par exemple lorsqu'il dit qu'il faut résister à toute autorité qui
voudrait nous écarter de Dieu, et même « porter la main sur elle ». La
violence à laqueUe recourt l'opprimé, U la tient de Dieu (p. 323). La
guerre est péché, et, si l'on présente la guerre contre les Turcs comme



256 BIBLIOGRAPHIE

un mérite religieux, il faut plutôt dire : « L'ennemi du Christ doit
être vaincu, mais par la prédication, non par la tuerie » (p. 312).

Ailleurs Paracelse déclare que si l'éducation de la jeunesse était
droite, on n'aurait besoin ni de bourreau ni de potence (p. 185). Il
a une confiance iUimitée en la Bible et en particulier en ses prophéties
eschatologiques et il se montre très profondément impressionné par
la parabole du jeune homme riche. Il fait souvent l'éloge de la
pauvreté en termes éloquents. « Heureux et plus qu'heureux celui auquel
Dieu fait la grâce de pauvreté» (p. 261). «Le pauvre n'a rien de

Dieu, si ce n'est d'être sien» (p. 265), «c'est-à-dire d'être à Dieu»,
ajoute l'éditeur dans une note pour personnes à ouïe dure.

Ce choix si soigneusement établi nous ouvre l'accès à des textes
importants d'une époque qui avait été appelée à des options
décisives. Aussi nombre de passages ne peuvent-ils qu'inciter le lecteur
moderne à méditer gravement.

Fritz Medicus.

J.-J. von Allmen : Maris et femmes d'après saint Paul. Neuchâtel et
Paris, Delachaux et Niestlé, 1951, 63 p. Cahiers théologiques, 29.

L'attention particulièrement vive que les Eglises protestantes
vouent depuis quelques années aux problèmes conjugaux, nous ont
déjà valu plusieurs études de théologie biblique. Tenant compte de ces
travaux et fouillant à son tour avec la vigueur qu'on lui connaît une
portion du terrain néotestamentaire, M. v. A. vient de mettre à la
disposition des Eglises un très substantiel exposé de la pensée
paulinienne en matière familiale. Il traite successivement de l'homme
et de la femme devant le mariage (chapitre I), de la constitution du
couple (II), des relations des époux, sous le titre «La portée
typologique du couple » (III) ; enfin et plus brièvement — ces problèmes
n'exigeant pas des développements exégétiques aussi considérables —
des enfants (IV) et du ministère du couple dans le monde (V).

Si aucun de ces chapitres n'est banal et si l'on se trouve souvent
en présence de déductions inattendues, l'auteur ne manquant aucune
occasion de marquer les incidences des vérités qu'il dégage avec
l'actualité ecclésiastique, c'est le chapitre II qui réserve au lecteur
le choc le plus violent. Trois éléments constitutifs du couple y sont
distingués ; ce sont, dans l'ordre d'importance, la volonté de Dieu,
l'acquiescement de l'Eglise et les vœux des époux. Le second point,



BIBLIOGRAPHIE 257

donnant lieu à des développements surprenants, nous en parlons
avec quelque détail.

Paul laisse expressément entendre que les chrétiens ne peuvent
se marier que «dans le Seigneur» (I Cor. 7 : 39), c'est-à-dire en se

liant à un conjoint lui aussi chrétien. Ce principe implique d'une
part la surveillance par l'Eglise des unions que contractent ses

membres et d'autre part l'obligation pour ceux-ci d'obtenir le consentement

de l'Eglise à leurs projets matrimoniaux. Tout cela est fort
vraisemblable. Mais, continue l'auteur, l'Eglise a, dans la constitution
du couple, une part plus positive encore. Paul, il est vrai, ne décrit
nulle part une cérémonie nuptiale. On peut cependant inférer de ses

déclarations, notamment en II Cor. 11 : 2 et Eph. 5 : 22-33, "Iue
l'Eglise joue, dans le mariage de ses membres, un rôle analogue à

celui que tient Dieu, en Gen. 2, lorsqu'il conduit auprès d'Adam
la femme qu'il lui destine. L'Eglise ne procéderait donc à rien de

moins qu'à la formation même des couples au nom de Dieu. Et
M. v. A. d'ajouter : « C'est précisément une des raisons pour
lesquelles un mariage chrétien est indissoluble : vouloir le dissoudre,
c'est porter atteinte à la volonté et à l'œuvre de Dieu qui, ici comme
partout ailleurs dans le Nouveau Testament, s'accomplissent d'ordinaire,

depuis la Pentecôte, par le moyen et par le ministère de l'Eglise.
C'est dire que l'Eglise n'a pas le droit — à moins de douter de ce que
Dieu a fait par elle — de considérer qu'un couple qu'eUe a constitué
dans la liturgie du mariage n'est « peut-être » pas constitué par Dieu
lui-même. A ses yeux un couple qu'elle forme est aussi certainement
formé par Dieu qu'un homme qu'elle baptise est agrégé par l'Esprit
au corps du Christ. Ce couple ensuite, par sa vie, peut confirmer
ou démentir l'unité que Dieu lui a donnée, mais quelle que soit la
dureté du cœur des époux, leur union est théologiquement intangible.

» (p. 22.)
On ne manquera pas de s'étonner de ces affirmations si

considérables et si catégoriques, établies sur une base textuelle aussi
mince dont l'interprétation reste tout hypothétique. EUes sont, à

notre sens, tout à fait irrecevables. Or, pour M. v. A., elles commandent
à bien des égards toute son interprétation de la pensée paulinienne
sur le mariage ».

On regrettera aussi qu'en exposant, au chapitre III, à la lumière
d'Eph. 5 : 22-33 et de I Cor. 11 : 1-16, quelles doivent être dans

l'Eglise les relations des époux entre eux, le pasteur de l'Eglise

1 II eût été, croyons-nous, plus fructueux de s'informer de ce qui constitue

le couple en étudiant la notion de charisme que Paul emploie à propos
du mariage en I Cor. 7 : 7, c'est-à-dire en cherchant sur le plan de la vocation,
plutôt que sur les plans ecclésiastique, sacramentel et métaphysique, vers
lesquels aucune déclaration expresse de l'apôtre ne nous engage.

17



258 BIBLIOGRAPHIE

française de Lucerne ait cru devoir centrer son exposé sur la notion
de typologie » qui est étrangère à la pensée des dits passages, sinon
dans la remarque incidente d'Eph. 5 : 32 2. C'est bien plutôt la
notion d'imitation qui, en complément de celle de hiérarchie,
commande toute l'exhortation de l'apôtre aux époux.

Il ne faudrait pas que les réserves que nous venons d'exprimer
décourageassent la lecture du bel ouvrage de M. v. A. Car nous y
trouvons, non seulement un exposé généralement fidèle de la théologie
de l'apôtre, mais aussi des développements extrêmement suggestifs,
où U apparaît que l'auteur n'a pas démenti son propos de donner
« un traité de théologie pratique au niveau de l'exégèse » (p. 7.)
On ne saurait en tout cas rester indifférent au souci qui préside à

toute cette étude et qui s'exprime encore dans sa dernière ligne :

L'Eglise « joue sa fidélité sur sa doctrine et sa discipline conjugales. »

(p. 61.) Même si le désir de restaurer aux yeux des chrétiens le caractère
sacré du mariage a entraîné l'auteur à des affirmations qui nous
paraissent insuffisamment étayées, son étude ne manquera' pas, selon
le vœu de ses éditeurs, d'apporter, par eUe-même et par les échanges
de vues qu'elle peut provoquer, « plus de lumière à ceux qui cherchent
et plus de joie à ceux qui ont déjà trouvé. »

Jean Burnier.

Charlotte von Kirschbaum : Découverte de la femme. Traduit par
F. Ryser. Genève, Roulet, 1951, 144 p. Collection du Centre
protestant d'études.

Les innombrables ouvrages qui, depuis plusieurs décennies
sondent le mystère de la femme et tentent avec plus ou moins de bonheur
d'en expliquer la signification constituent d'inépuisables bibliothèques.
Tour à tour la psychologie, la psychanalyse, la physiologie, la sociologie

et la mythologie essaient de lever le voile dont Eve s'est parée
en quittant le paradis.

On s'étonne que parmi tant d'auteurs sérieux et laborieux il s'en
soit trouvé si peu jusqu'ici pour s'accorder la liberté d'interroger sur
ce mystère la Parole de Dieu contenue dans les Ecritures et que parmi
ceux-ci beaucoup restent attachés aux interprétations chrétienes

1 Cf. les excellentes définitions de la typologie paulinienne que donne
S. Amsler : Revue de théologie et de philosophie, 1949, p. 113 ss.

2 Où Paul voit dans la formation du couple adamique le type de l'union
du Christ avec l'Eglise.



BIBLIOGRAPHIE 259

classiques plus imprégnées de conventions sociologiques tradition-
neUes que fidèles à une éthique biblique rigoureuse.

Le groupe féminin du Centre protestant d'études de Genève a
tenté de sortir de ce conformisme en se livrant à une étude théologique
des problèmes féminins sur la base des travaux exégétiques les plus
récents. Il a cru bon de publier l'un d'entre eux. Sous le titre Découverte

de la femme, il offre au public de langue française, dans une
excellente traduction de Fernand Ryser, quatre études de la secrétaire
du professeur Karl Barth sur les rapports essentiels qui déterminent
l'être de l'homme et de la femme, la place de la femme dans l'Eglise,
le sens de la maternité et du célibat. Ces études sont suivies de

remarques sur la mariologie, sur les féminismes catholique et
existentialiste.

Dans sa préface, l'auteur définit clairement son but : il s'agit pour
nous de rechercher les bases d'une doctrine évangélique de la femme.
« J'ai essayé, dit-elle, de marquer les distances tant à l'égard de la
doctrine catholique de la femme que vis-à-vis des théories
existentialistes. » Et dans sa présentation de l'ouvrage,^ Mme Odette Gros-

jean-Darier précise qu'il s'agit d'une « contribution à l'effort entrepris
en faveur d'un message précis adressé à la femme ».

L'ouvrage atteste que le but poursuivi a été atteint, encore qu'il
s'agisse, comme le dit l'auteur, « d'un simple travail d'approche ».

En effet, une étude aussi essentielle et originale ne pouvait se

permettre la facilité qui lui eût suggéré de laisser de côté les questions
ardues. EUe se devait par conséquent d'être dense, rigoureuse,
fouillée et riche. La lecture en est parfois difficile. Une voie nouvelle
est tracée, qui sort des chemins battus et qui conduit au mystère de

la Révélation chrétienne d'où toute existence reçoit sa signification
véritable. C'est un travail de base, un point de départ, qui suscitera
des réflexions nouveUes, et qui conduira, nous le souhaitons, à de

multiples développements permettant de mettre en lumière toutes les

conséquences de cette découverte et de la rendre ainsi plus accessible

aux lecteurs — et aux lectrices — que rebute un effort de pensée

trop exigeant.

André Biéler.



2Ó0 BIBLIOGRAPHIE

NOTICES

Paul-Louis Couchoud : Le Dieu Jésus. Essai. Paris, Gallimard
1951, 250 p.

« Un matin, au sortir du cours, j'eus, dans le petit square du Collège de
France, la notion nette et nue que l'existence historique de Jésus était
suspendue au libre-arbitre de M. Loisy » (p. 75). Cette phrase donne le ton de

l'ouvrage. Souvenirs autobiographiques (souvent fort piquants), élans
d'enthousiasme pour les dieux des Mystères, surtout pour le plus grand d'entre
eux, le Dieu Jésus, critique pertinente de l'école rationaliste de Paris (Renan,
Loisy, Guignebert), et de l'orthodoxie romaine (Lepin, Grandmaison, Prat,
Lagrange, Daniel-Rops, Guitton), le tout enrobé dans un style agaçant à force
de se vouloir brillant, enfin l'absence complète d'une démonstration historique
font de cet ouvrage, rjomme son sous-titre l'indique, un essai, et un essai peu
convaincant.

M. P.-L. Couchoud reste donc fidèle à sa thèse, si souvent réfutée ', de la
non-historicité de Jésus et du caractère entièrement légendaire de la narration
évangélique. Mais son nouvel essai a de nets avantages sur les deux premiers :

Le mystère de Jésus (1926) et Jésus le Dieu fait homme (1937). Plus personnel,
il est écrit par un homme vraiment saisi par une idée ; Couchoud est aujourd'hui

le prêtre solitaire et mystique de la non-historicité de Jésus. Mieux
documenté aussi : les quelques pages consacrées à Renan, Guignebert, Lois}', puis
celles sur les Mystères, de même que d'innombrables citations d'auteurs très
divers (Vinet compris témoignent de lectures considérables.

Ce qui fait absolument défaut, par contre, c'est le sens critique. Après
avoir relevé l'impossibilité d'une déification de l'homme Jésus dans un milieu
juif, Couchoud dresse un tableau haut en couleurs de la fièvre apocalyptique
et cultuelle des premières communautés : milieu favorable à l'élaboration
iégendaire. Mais, pourquoi la légende primitive prend-elle cette forme précise
d'une vie de Jésus Ne faut-il pas un fait, si minime soit-il, qui explique celte

levée de l'hymne légendaire Affirmer que chez Paul, le Christ est purement
céleste, ou intérieur, et « n'a pour objet aucun événement historique » (p. 114)
est-ce avancer autre chose qu'une idée gratuite On reste rêveur devant une
phrase comme celle-ci : « Chez Paul, la mort rédemptrice de Jésus est dans
l'intemporel » (p. 178). Décrire, de manière très succincte, quelques-uns des

Mystères antiques et les montrer dominés par l'idée d'un Dieu mourant pour
sauver, est-ce déjà avoir « expliqué » le mystère chrétien et les récits de la
Passion L'auteur reconnaît bien qu'aucun des dieux sauveurs ne possède

1 M. Goguel : Jésus de Nazareth, mythe ou histoire Paris, 1925 ; Ch.
Guignebert : Rev. d'Hist. des Rei., Paris, 1927, p. 215-244 ; A. Loisy : Histoire
et mythe à propos de Jésus-Christ, Paris, 1938 ; Braun : Jésus, histoire et
critique, 1947, p. 248 ss. ; Eoerster : art. Inaoûç dans le dictionnaire de Kittel-
Friedrich (III/288-294) ; etc.



BIBLIOGRAPHIE 2ÓI

une légende humaine comparable à celle de Jésus (p. 170) ; mais ii fait bon
marché de cette constatation capitale. Et c'est faire fausse route, ici, que
d'avancer les noms de Dibelius, Bultmann. Bertram ; car, si l'Ecole de la
tradition orale (Formgeschichte) a bien insisté sur le caractère ecclésiastique
de la narration évangélique, elle n'en a jamais conclu à la non-historicité de
Jésus. « Les Evangiles ont été écrits dans l'Eglise, par l'Eglise, pour l'Eglise »

(p. 212) ; chacun reconnaît cela, aujourd'hui ; mais rien n'autorise à en tirer
les conclusions de Couchoud.

L'erreur commune aux rationalistes libéraux et aux mythologues est le
docétisme. Les premiers, incapables d'imaginer un Jésus appartenant vraiment
à son temps et à son peuple, en ont fait leur homme, à la mesure de leur idéal
variable. Les seconds ont poussé ce refus jusqu'au bout : Jésus est une belle
idée, affublée d'une légende émouvante. Ici et là, c'est l'humanité de Jésus qui
reste méconnue.

Pierre Bonnard.

Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen âge, t. XVIII,
Paris, Vrin, 1951.

Le dernier tome des Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen âge
est particulièrement remarquable, puisqu'il présente, outre les études magistrales

qu'on y trouve d'ordinaire, plusieurs textes inédits. Signalons d'abord
la publication des chapitres qui manquaient jusqu'ici aux Expositiones super
ierarchiam caelestem de Jean Scot Erigène. Cette découverte sensationnelle, due
au Père Dondaine, a été faite dans le Douai 202, de la fin du XIIe siècle, le
seul complet de tous les manuscrits de cet ouvrage. L'intérêt des Expositiones
tient à la personnalité de leur auteur, à l'importance du texte commenté et
à leur date dans l'œuvre de Jean Scot ; l'ouvrage compte parmi les derniers
écrits de Jean Scot, puisque l'auteur s'y réfère à sa traduction de Denys et
au De divisione naturae. Quant aux chapitres retrouvés, il faut relever leur
nombre, car ils représentent un quart des Expositiones, et le caractère central
des sujets qu'ils traitent, fl s'agit, au chapitre III, de la notion générale de
hiérarchie ; au chapitre IV, de la place des anges dans la hiérarchie et de leur
rôle d'intermédiaires entre Dieu et les hommes ; de l'ensemble des essences
célestes (ch. V) ; de leurs trois ordres hiérarchiques (ch. VI) ; de l'ordre le
plus élevé (eh. VII) ; enfin de certains symboles figurant les essences célestes,
comme les vents, les nuées, l'ambre, l'airain, etc. (fin du ch. XV et dernier).
Le commentaire de Scot suit le texte pas à pas sans l'adapter ni l'amenuiser
comme on le fera plus tard. Deux autres articles des Archives concernent
Denys, l'un de R. Roques, professeur aux Facultés catholiques de Lille, et
l'autre du Père Théry, l'un des directeurs de cette publication. Le premier est
une étude philosophique poussée de l'activité et de la science hiérarchiques,
de leurs aspects de purification, d'illumination et d'union et de leur double
processus, ascendant et descendant ; le second traite, avec l'érudition et la
sagacité habituelles de l'auteur, de Jean Sarrazin comme réviseur de la traduction

érigénienne de Denys.
Signalons encore la présentation, par Dom J. Leclercq, du traité retrouvé

par lui de Guillaume de Saint-Jacques sur la Trinité, témoin des tendances
mystiques opposées aux tendances rationalistes dans le mouvement théologique
du XIIe siècle ; la publication et le commentaire par Mlle d'Alverny, de la



2Ö2 BIBLIOGRAPHIE

Bibliothèque nationale, dun texte inédit éclairant le procès des Amauriciens ;

la publication, enrichie d'un index arabo-latin, par Miguel Cruz Hernandez,
arabisant connu, du texte arabe et latin des Fontes quaestionum d'Al-Fâràbî ;

une étude d'E. Farai, administrateur du Collège de France, sur les Responsiones
de Guillaume de Saint-Amour, jetant une vive lumière sur la querelle des
séculiers et des réguliers au XIIIe siècle ; notons enfin un article de B. Smallev,
professeur à Oxford et auteur de l'Etude de la Bible au moyen âge, sur des
commentaires des livres sapientiaux aux XIIIe-XIVe siècles. Cette enumeration
incomplète suffit à distinguer tout particulièrement cette nouvelle publication
de la Librairie Vrin.

Fernand Brunner.

Henri Pirenne : Histoire économique de l'Occident médiéval. Desclée
De Brouwer, 1951, 668 p.

Cet ouvrage n'est pas un inédit du grand historien mort en 1935. Il contient
une série d'articles publiés, au long d'une trentaine d'années, dans différentes
revues ou volumes de mélanges, ainsi que les textes qui marquèrent la
collaboration de Pirenne à l'Histoire générale de G. Glotz et à la collection Peuples
et Civilisations publiée par L. Halphen et P. Sagnac ; la première de ces
contributions porte sur « Le mouvement économique et social au moyen âge du
XIe au milieu du XVe siècle », la seconde est intitulée « Les cadres politiques
et les conditions économiques de l'Europe occidentale à la fin du XIIIe siècle ».

On possède ainsi tous les travaux consacrés à l'histoire économique de

l'Europe occidentale par un savant qui a accordé aux phénomènes économiques,
précisément, une place prépondérante dans la genèse de la civilisation médiévale.

Qu'il s'agisse des larges descriptions embrassant plusieurs siècles, ou
d'articles plus courts étudiant quelques particularités du commerce et de l'industrie,
on retrouvera dans chacune de ces pages les caractères qui donnent à l'œuvre
de Pirenne ses évidentes qualités : la netteté de l'intelligence, la rigueur de
l'érudition, alliées à la volonté de saisir le passé dans toute sa complexité et
de le restituer en respectant le tressaillement de la vie. Si certaines hypothèses
méritent discussion, si l'esprit de synthèse pousse quelquefois à des conclusions
trop systématiques, cette belle publication n'en constitue pas moins un apport
de premier ordre aux recherches actuelles sur les structures économiques du

moyen âge. Edouard Mauris.

A. M. Chirgwin : Le tournant décisif. Traduit de l'anglais par
R. Paquier. Editions de la Mission de Bâle, 1951, 145 p.

Ne serait-ce que pour la documentation qu'il apporte, ce livre mériterait
déjà d'être classé parmi les instruments de travail indispensables à qui veut
connaître l'Eglise universelle. Délaissant, dans une large mesure, nos problèmes
œcuméniques, posés avant tout par les divisions confessionnelles, M. Chirgwin
nous présente un panorama de l'Eglise universelle, considérée dans son extension.

Ses chapitres intitulés : « Qu'est-ce que les jeunes Eglises » nous
renseignent avec précision sur l'état des Eglises filles de la Mission, clairement



BIBLIOGRAPHIE 263

et en visant à l'essentiel. Ce tour du monde en quarante pages ne saurait
évidemment pas être exhaustif. Il permet cependant un premier contact vivant,
après lequel nous entrons mieux dans les problèmes généraux que la Mission
pose, tant à la vieille Eglise missionnaire qu'à la jeune Eglise née de son travail.

Trois problèmes sont traités de plus près : formation des jeunes Eglises,
leur union, leur place dans la société civile ou le problème de leur liberté.
C'est envisager sous un angle nouveau les vieux problèmes œcuméniques de

la constitution, de la collaboration des Eglises et de leur ministère commun
dans le monde. A cet égard, il vaut la peine de réfléchir à la question de la
liberté de témoignage, d'évangélisation et de mission. Liberté nécessaire parce
que cette fonction est essentielle à l'Eglise. Les jeunes Eglises le sauraient-elles
mieux que les Eglises mères

En mission, le sens de l'urgence est aigu. Il domine la pensée œcuménique
de ce livre et en explique le titre. Chirgwin estime l'heure décisive pour l'Eglise
universelle, et on ne saurait nier que les deux ans qui se sont écoulés depuis
la rédaction de son ouvrage n'ont rien amené qui justifie de nouvelles
temporisations.

Le premier chapitre, intitulé : « Qu'est-ce que l'Eglise universelle », nous
semble plus discutable. L'évolution de l'Eglise, telle que Chirgwin la voit,
nous semble sanctionner par trop celle du monde dont elle est si admirablement
complémentaire Mais cette réserve n'enlève rien à l'intérêt et à la valeur
de ce petit manuel œcuménique.

Pierre Gander.

Général Guisan, Pierre Bonnard, André Biéler et René Girard :

L'Eglise, l'Armée et l'objection de conscience. Genève, Labor et
Fides, 1951, 55 p. Les « Cahiers du Renouveau », IV.

Depuis qu'il y a des objecteurs, et qui souffrent, tout semble avoir été dit
sur la question. Pourtant cette brochure brève et dense éclaire singulièrement
le problème, à notre avis.

Il est peu de sujets de morale chrétienne aussi douloureux et aussi
complexes.

Au cours des siècles, on le sait, l'Eglise a connu à ce propos un total
renversement d'attitude. A l'origine et jusque vers 170, le chrétien baptisé ne
devient pas soldat. Mais à mesure que l'Evangile se répand, il diminue ses

exigences. Et dès après la conversion de Constantin, le christianisme, devenu
« religion d'Etat », se réconcilie avec le service militaire : de soldat de la paix,
le miles Christi devient soldat de la guerre. L'Eglise, reconnaissante à l'empereur

de sa protection, non seulement oblige les fidèles à rester dans l'armée,
mais déclare condamnable l'attitude des premiers chrétiens

On connaît la position de Luther et sa distinction des deux « Regimente »

au sein du Corpus christianum : quant à l'esprit, les croyants ne sont soumis
qu'au Christ ; quant à leurs corps et à leurs biens, ils sont soumis à l'autorité
terrestre et tenus de lui obéir.

M. Pierre Girard, avec qui tant de gens^chez nous ont souffert (alors même

qu'ils ne partagent pas toutes ses idées) ne peut accepter aucun compromis :

ni celui de Luther, ni celui du service dans les troupes sanitaires. En des pages
émouvantes de loyauté, il explique pourquoi, comme jadis l'accusé de Worms,
« il ne peut autrement ». Il tient de son Dieu la certitude que l'Evangile réclame



264 BIBLIOGRAPHIE

la non-violence, corollaire nécessaire de l'amour. Et il s'efforce d'obéir, quel
que soit le prix de sa fidélité.

En face de cela, l'attitude simple — point simpliste — du général Guisan :

l'armée suisse ne peut être que défensive ; impossible, donc, et de comprendre
et d'admettre, chez nous, des objecteurs. Le chrétien reçoit de Dieu l'ordre
de se défendre contre les forces mauvaises.

Devant une opposition aussi nette, beaucoup recourent à la Bible. Elle
seule permet, croit-on, de trancher la question. Le Christ n'a-t-il pas déclaré :

« Je vous dis de ne pas résister au méchant »

Encore s'agit-il de bien comprendre ces paroles. M. Bonnard nous y aide

par une exégèse pénétrante. Jésus n'est pas un révolutionnaire social, mais son
Evangile nous appelle à vivre, dans ce monde qui passe, comme des enfants
du Royaume qui vient et qui demeure. C'est dire que, par amour, le chrétien
peut « renoncer à son droit légitime ». Parce qu'il a rencontré le Christ et attend
le Royaume, le croyant peut faire des choses surprenantes, œuvres de la foi.

Le refus de servir en serait-il une 11 peut l'être, mais il ne l'est pas forcément.

Il importe beaucoup de discerner et les temps et les moyens « Il est

trop facile de refuser son concours militaire à une société que l'on a d'abord
abandonnée à ses propres démons. »

La brochure s'achève par une étude de M. Biéler, dont nous avons infiniment

goûté la netteté et le caractère nuancé.
Le seul moteur du chrétien : l'amour fraternel. Le disciple du Christ a

toute latitude quand il s'agit de témoigner son amour à ceux qui lui causent
un tort personnel. Mais en présence d'un tort causé à autrui, cet amour total,
qui entend s'exprimer par la non-résistance, ne devient-il pas complicité
Si l'on croit, comme l'enseigne l'Evangile, que Dieu a institué parmi les humains
des autorités, afin de limiter par leur moyen les conséquences du péché, on
doit reconnaître aux magistrats la possession d'un pouvoir de contrainte qui
implique l'usage des armes. Dès lors « peut-on vraiment, sans faire preuve
d'une incroyable inconséquence, estimer indispensable que l'Etat ait à sa

disposition une force armée, et en même temps refuser d'y participer Bel
exemple d'amour que ce refus qui consiste à charger la conscience d'autrui »

Toutefois, parce que Dieu est Dieu, Il peut exiger de tel des siens une
attitude non conforme à la règle normale des croyants, et qui est cependant
une fidélité. Vocation d'exception qui confie à un homme une mission spéciale
utile à tous. De là la haute valeur spirituelle du refus de porter les armes :

protestation contre les prétentions illégitimes de l'Etat, toujours tenté de faire
de lui-même un but, alors qu'il n'est qu'un moyen ; mise en garde contre toute
mystique militaire ; « signe », annonce prophétique de la venue du monde
nouveau. C'est pourquoi la vraie question n'est pas : comment ceux qui reçoivent
« vocation d'objecteur » vont-ils soulager leur conscience Mais bien : que leur
protestation soit entendue ei comprise, donc qu'une place leur soit faite en
dehors de l'armée.

Une note finale donne des renseignements suggestifs sur la situation actuelle
de l'objecteur de conscience dans tes différents pays.

Edmond Grin.

Imprimerie La Concorde, Lausanne (Suisse). 1084/8.52



A M. H.-L. MIEVILLE

Le 5 décembre ig$2, M. Henri-L. Miéville, professeur honoraire

de l'Université de Lausanne, a fêté ses soixante-quinze ans.
Ceux qui portent la responsabilité de la troisième série de la

Revue ne sauraient oublier le rôle que, pendant près de quarante
ans, le philosophe vaudois a joué dans la publication de la
deuxième série, et ils pensent à tout ce que sa ferme et lucide
réflexion représente pour les philosophes et les théologiens de

chez nous.
Nous sommes heureux de pouvoir lui apporter ici nos vœux

respectueux et cordiaux. Nous ne pouvons mieux célébrer cet

anniversaire qu'en écoutant à nouveau la manière dont M. Miéville
poursuit ses réflexions sur les problèmes qui ont été ceux de toute
son existence. Ces problèmes vivent; et si, par leur vie même, ils
changent perpétuellement de visage, ils restent les nôtres et sont
une des raisons d'être de notre Revue.

LES RÉDACTEURS

FOI, CROYANCE ET RAISON

RÉFLEXIONS SUR CERTAINS ASPECTS D'UN TRÈS VIEUX PROBLÈME

Cette courte étude se propose de montrer que foi, croyance et
raison, loin d'être des manifestations isolables de notre activité
spirituelle, en sont trois aspects ou trois moments inséparables et constitutifs.

Dans tout acte de notre moi, qui a une signification, il y a un
élément de foi : c'est-à-dire une confiance implicite en l'efficacité de
cet acte, quel qu'il puisse être, que ce soit une parole que nous
prononçons ou un projet que nous proposons de réaliser. Elle pourrait
nous être refusée, mais nous croyons, parce que nous l'avons expérimenté

dans le passé et parce que nous voulons vivre, à un ordre des
choses qui maintiendra la possibilité d'agir et de penser efficacement.

Vivre, c'est croire, c'est se confier, c'est toujours préjuger peu
ou prou, et souvent témérairement, d'un avenir qui surgit à chaque
instant devant nous, chargé de plus ou moins d'imprévu.

Si nous considérons plus spécialement cette forme de l'activité
spirituelle qui vise la connaissance, c'est-à-dire déterminée, quant à

son intention, par le besoin et le désir que nous avons d'atteindre
au vrai et de le distinguer de l'illusoire et du faux, nous sommes alors

18


	Bibliographie

