
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 2 (1952)

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

COMPTES RENDUS

Hans Siegert : Griechisches in der Kirchensprache. Ein sprach- und
kulturgeschichtliches Wörterbuch. Heidelberg, Winter, 1952,
234 p. Sprachwissenschaftliche Studienbücher, herausgegeben
von H. Krähe.

Voici un ouvrage de vulgarisation au meilleur sens du terme.
M. Siegert, qui est philologue et linguiste, s'est proposé de montrer la
place considérable que l'hellénisme occupe non seulement dans la
pensée théologique proprement dite, mais aussi dans la vie religieuse
des chrétiens, sans qu'ils en aient eux-mêmes conscience le plus
souvent. Il a réuni à cet effet les termes de la langue de l'Eglise empruntés
par l'allemand au grec, vocables assimilés que l'évolution phonétique
a rendus méconnaissables (p. ex. Kirche de kyrikon « (maison) du
Seigneur »), emprunts plus récents (p. ex. Parusie, Théopneustie),
néologismes (p. ex. Homiletik), calques (p. ex. Gottmensch, d'après le

gr. theanthropos ou le calque latin deus-homo). De plus — initiative
particulièrement féconde, qui place d'emblée son livre au-dessus de
la plupart des « Fremdwörterbücher » — l'auteur a recueilli les termes
de la langne ecclésiastique qui, sans avoir aucun rapport étymologique

avec le grec, sont héritiers de la pensée grecque des premiers
siècles chrétiens, elle-même tributaire, pour une part, des courants
philosophiques et religieux de la période hellénistique.

Ainsi conçu, ce dictionnaire apporte au théologien les résultats
des recherches les plus récentes dans le domaine de l'histoire des

langues et des idées. Au profane, il fournit en outre, sur l'évolution
de la pensée théologique, des renseignements puisés aux meilleures
sources catholiques et protestantes. On évoque en le usant le Wörterbuch

der Antike de Lamer, et je ne vois pas de plus bel éloge à lui
décerner. En outre, grâce à des renvois bibliographiques judicieux,
il permet à qui le désire d'approfondir les problèmes les plus importants.

L'introduction et un appendice de quelque vingt pages renferment
des renseignements substantiels et bien contrôlés sur la transmission
et les traductions antiques du texte de la Bible, le rôle du grec dans

l'Eglise d'Occident (l'assertion touchant la connaissance que saint
Augustin avait de cette langue demande à être retouchée à la lumière
de P. Courcelle, Les lettres grecques en Occident de Macrobe à Cassiodore,

Paris 1948 2, sur les noms hellénisés de théologiens allemands,
le rôle de l'hellénisme dans la formation de Paul, etc.



I42 BIBLIOGRAPHIE

Si le propos de M. Siegert est de souligner l'importance du grec,
dont l'enseignement est aujourd'hui menacé en Allemagne, pour le
développement, la diffusion et la fixation de la doctrine chrétienne,
nous voudrions, quant à nous, voir surtout dans son livre une
invitation, faite aux théologiens et aux savants qui se consacrent à

l'étude de l'antiquité, à collaborer toujours plus étroitement, dans le

respect mutuel de leurs méthodes et de leurs buts respectifs.

André Labhardt.

P. Cattin et H. Th. Conus, O. P. : Aux sources de la vie spirituelle.
Documents. Fribourg-Paris, Editions Saint-Paul, 1951, XIX-
1278 p.

Sous le titre La communauté humaine, M. l'abbé Marmy avait
publié, il y a quelques années, chez le même éditeur, un recueil des

principaux documents pontificaux relatifs à l'éthique sociale catholique.

Les PP. Cattin et Conus poursuivent son effort et nous offrent
un recueil analogue, qui concerne la vie surnaturelle. Cet ouvrage,
d'une présentation admirable, accompagné d'un copieux index
analytique, est un instrument de travail nécessaire pour le dogmaticien,

le moraliste et le praticien. Souvent, nous ne savons pas où
trouver les textes des encycliques et des messages des derniers papes,
leur lecture en latin est parfois difficile, les traductions françaises
sont souvent incorrectes. Ce volume comble donc une lacune.

Les éditeurs de ces documents rappellent dans leur introduction
la portée et le rôle de ces textes qu'ils ont classés sous sept rubriques :

le Saint-Esprit, le Christ (la personne du Christ, le Christ dans les

sacrements, dans la doctrine ; notons les encycliques Divino afflante
Spiritu et Humani generis), la Vierge (avec entre autres textes, la
bulle Munificentissimus Deus), l'Eglise (signalons les encycliques
Mortalium animos, Mystici Corporis), l'organisme de la vie spirituelle
(la grâce, les vertus théologales, la, vie morale), les états de vie (avec
l'encyclique Casti connubii), les modèles (avec des documents relatifs
à saint Nicolas de Flue).

Ces documents, pour la plupart publiés intégralement, sont
précédés d'un résumé qui facilite la lecture, et sont accompagnés de

notes et de références sur les sources (l'Ecriture, les Pères, les Docteurs).
Nous avons ainsi à notre disposition un ouvrage pratique, fort bien
édité, qui permettra au théologien comme au pasteur de lire sans
difficulté des textes aussi capitaux que les encycliques Humani
generis ou Casti connubii, auxquelles on fait si souvent allusion sans
avoir pris la peine de les lire.

Gabriel Widmer.



BIBLIOGRAPHIE I43

Emanuel Hirsch : Geschichte der neuern evangelischen Theologie im
Zusammenhang mit den allgemeinen Bewegungen des europäischen
Denkens. I. Band. Gütersloh, C. Bertelsmann Verlag, 1949, 411 p.

L'auteur de cette nouvelle Histoire de la théologie entend donner
à son œuvre des dimensions considérables ; le plan qu'il en a dessiné

répartit sur cinq volumes, et plus de 2000 pages, une matière dont
l'étalement chronologique va de la fin de la Guerre de Trente ans
au milieu du XIXe siècle.

L'ampleur de ce projet est déjà séduisante par elle-même, surtout
si l'on se reporte aux terminus a quo des ouvrages similaires, anciens ou
récents, qui partent de Kant et de Schleiermacher (Pfleiderer, Kattenbusch,

Perriraz) ou remontent jusqu'à Wolff (Lichtenberger, Stephan,
Barth). Il y a donc lieu de se réjouir de voir reprise sur le XVIIe siècle

une prospection approfondie, qui n'avait plus été faite depuis
longtemps.

Toutefois, l'intérêt majeur de l'œuvre de M. Hirsch ne tient pas
à l'étendue de la période abordée. Il réside, comme l'indique le
sous-titre, dans le souci de ne jamais envisager l'histoire de la théologie
comme un devenir qui s'accomplirait en circuit fermé, mais de

déchiffrer cette histoire en la rapportant constamment aux connexions
qu'elle entretient avec les courants généraux de la pensée européenne.
Certes, l'emploi de la méthode comparative est courant chez la
plupart des auteurs modernes, et les intentions qui sous-tendent le
travail de M. Hirsch n'ont sur ce point rien de novateur ; mais elles
sont mises en œuvre avec une telle solidité dans l'information, une
si grande clarté dans l'analyse des systèmes examinés, une compréhension

si nuancée du jeu des influences et des rencontres qu'elles
aboutissent à une réussite d'une incontestable autorité.

Le premier volume, auquel ont succédé en 1951 les tomes II et III
dont nous parlerons plus tard, s'ouvre par une revue des thèmes

politiques et juridiques qui s'affirment progressivement dans la
seconde moitié du XVIIe siècle sous l'influence de Grotius, de Hobbes
et de Locke, et qui entraînent d'importantes modifications dans la
conception des rapports de l'Eglise et de l'Etat. Soutenu indirectement
par les revendications de Pierre Bayle en faveur de la tolérance, ce

processus s'achève par la formulation du principe de la séparation
du temporel et du spirituel, dont Pufendorf et Thomasius furent les

champions.
L'esprit nouveau opère des décrochages ailleurs encore que dans

le domaine du droit ecclésiastique. Les transformations du savoir ne
restent pas sans répercussions sur la théologie. Les découvertes de



144 bibliographie

Copernic, de Kepler, de Descartes, de Newton provoquent à la fois la
liquidation du dogmatisme aristotélicien et l'apparition d'une
conception du monde, philosophiquement et scientifiquement
originale, qui met en cause les données et les solutions classiques du
problème de Dieu.

Le naturalisme affirme la prétention d'examiner rationnellement
le contenu de la Révélation chrétienne, créant à l'orthodoxie une
situation de plus en plus intenable. Les critères purement formels
utilisés par cette dernière pour justifier l'autorité de la Révélation
et de l'Ecriture sont délaissés par une philosophie de la religion
nettement détachée du christianisme, jalouse de son autonomie
fraîchement conquise et avide d'accorder à la raison, devenue subs-
titutivement source naturelle de révélation, une juridiction exclusive
et universelle.

Ce mouvement d'émancipation a obligé la théologie à se
déterminer. Les partisans de l'orthodoxie sont restés prisonniers d'une
scolastique inefficace et périmée ; les esprits avertis ont compris le sens
du changement qui s'installait partout, et qui devait à leurs yeux se

manifester aussi dans le secteur théologique.
Il n'est pas difficile de s'apercevoir que les sympathies de l'auteur

vont aux seconds, les tenants du passé étant jugés avec une sévérité
qu'on voudrait parfois moins aiguë. La préférence accordée par
M. Hirsch au déisme et à la religion naturelle s'accompagne d'un
dédain résolu à l'égard du cheminement interne de la théologie
luthérienne au XVIIe siècle ; preuve en soit le silence total qui est fait
sur les œuvres les plus représentatives de l'orthodoxie, telles les
« sommes » de Quenstedt, Hollaz, J. Gerhard ou Calov.

Cet exemple suffirait à démontrer que les options arrêtées par
M. Hirsch ne vont pas sans soulever quelque embarras ; elles impliquent

notamment un certain nombre de rétrécissements dans la
présentation des éléments spécifiques de la dogmatique protestante.
Mais ces inconvénients sont compensés, et au-delà, par la richesse de
l'inventaire qui nous est proposé, par le sérieux et l'envergure d'une
enquête qui met en lumière, d'une manière fort heureuse, un des

aspects les plus captivants du XVIIe siècle, celui de la dilatation de
la connaissance et des conséquences qui en découlent pour le
christianisme au niveau de la réflexion théologique.

Edouard Mauris.



BIBLIOGRAPHIE 145

Das neue Mariendogma im Lichte der Geschichte und im Urteil der
Oekumene, herausgegeben von Friedrich Heiler. München-Basel,
1951, Ernst Reinhardt Verlag, 160 p. Oekumenische Einheit,
Heft 2.

La définition solennelle du dogme de l'Assomption de Marie par
Pie XII a été un événement d'une immense importance, mais non
au sens où le pape entendait cette importance. Ce n'est pas tant sa
valeur religieuse que sa signification théologique qui confère à cet
acte pontifical un intérêt exceptionnel, et qui marque un tournant
dans l'évolution de l'Eglise romaine. C'est tout le problème du
critère de la vérité chrétienne et du caractère historique ou méta-
historique de la Révélation qui se trouve ainsi posé. C'est aussi tout
l'avenir et même la simple possibilité de la conversation théologique
et religieuse entre l'Eglise romaine et les autres Eglises chrétiennes
qui sont mis en question. Le professeur Heiler, dont on connaît la
compétence « œcuménique », et qui a consacré sa vie à rechercher la
synthèse des éléments catholiques et des éléments évangéliques de

la tradition chrétienne, était particulièrement à même d'aborder
le cas épineux et douloureux de l'Assomption, et de s'assurer les

collaborations utiles à cette étude.
Dans un exposé initial, F. Heiler brosse avec son érudition cou-

tumière un tableau magistral du développement des croyances populaires

et des opinions théologiques au sujet de Marie, à partir des

récits évangéliques de la naissance virginale (dont Heiler paraît nier
le caractère historique). 11 n'a pas de peine à démontrer l'inexistence
de toute croyance à l'Assomption corporelle de Marie pendant les

cinq premiers siècles. Les anciennes liturgies orientales et les
allusions occasionnelles des Pères impliquent plutôt le contraire. Le
premier récit relatif à l'assomption apparaît au Ve siècle, sous le

titre De transitu Virginis Mariae liber. Il est piquant de constater que
cet apocryphe a été mis au nombre des non recipiendi libri par le
Decretum Gelasianum, qui est comme le premier Index de l'Eglise
romaine. Il est non moins significatif que l'une des lectures liturgiques
de l'office romain du 15 août, durant tout le moyen âge, ait contenu
une affirmation formelle d'ignorance au sujet du destin de Marie et
de son corps. Ce texte, témoin compromettant d'un stade antérieur
de l'évolution dogmatique, fut éliminé lors de la réforme et de
l'unification du bréviaire en 1568, et remplacé par un récit inspiré du
Transitus Mariae ; et le mot Dormitio, qui désignait jadis la fête,
céda le pas au vocable Assumptio.

A cet exposé d'histoire succèdent deux articles systématiques
de théologiens romains adversaires du dogme, et qui empruntent,



I46 BIBLIOGRAPHIE

selon toute apparence, des pseudonymes. Katholische Kirche, wohin
gehst du et Quo vadis Petre tels sont les titres, caractéristiques,

de ces deux exposés, qui se recouvrent sur plus d'un point.
L'un et l'autre soulignent la gravité tragique de la Bulle du Ier novembre

1950 : en cette première occasion où s'est exercée l'infaillibilité
papale, on a vu les deux critères reconnus de l'Ecriture et de la
tradition évincés au profit d'un troisième, le consensus des fidèles.
Le célèbre canon de Vincent de Lérins : quod semper, quod ubique,
quod ab omnibus est pratiquement abandonné : un glissement sensible
s'est produit, les bases doctrinales mêmes de la foi romaine sont
modifiées. On nous donne des citations extrêmement intéressantes
de théologiens romains qui ne s'en cachent pas, notamment Köster,
qui tient que l'histoire est une chose et que la foi en est une autre :

les vérités « révélées » et leur graduelle prise de conscience par l'Eglise
seraient indépendantes des témoignages de l'histoire et pourraient
même être contredites par eux sans inconvénient majeur. Les auteurs
font observer avec raison que le modernisme condamné par Pie X
ne disait pas autre chose.

Quelques pages de valeur sont consacrées à l'étude critique de
la notion de développement dogmatique, sur la base d'une comparaison

fructueuse entre Vincent de Lérins, la scolastique médiévale
et la théorie de Newman. Il en ressort clairement l'illégitimité d'un
acte officiel élevant au rang de vérité révélée nécessaire au salut ce

qui n'était auparavant que pia et probabilis sententia. L'identité
même du christianisme se trouve menacée, du moment que
l'enseignement de l'Eglise n'est plus lié au kerygma apostolique, et que de

nouvelles «vérités» peuvent y être ajoutées, que l'on justifie par la
vox populi, ou même, ce qui est plus grave, par une intervention de

l'Esprit « qui souffle où il veut ».

Un théologien anglican (anglo-catholique) et un théologien
orthodoxe russe expriment aussi leur pensée sur le nouveau dogme,
dont ils acceptent le contenu religieux, mais dont ils récusent le
caractère de fide et la définibilité. L'ouvrage rassemble encore une
série précieuse de déclarations officielles et officieuses émanant
d'autorités ecclésiastiques ou de facultés de théologie, et dont plusieurs
sont d'une grande valeur théologique et exégétique. Tout l'opuscule
est un indispensable instrument de travail à qui veut scruter le

problème posé à la chrétienté par la Bulle Munificentissimus Deus.

Richard Paquier.



BIBLIOGRAPHIE I47

Joachim Wach : Religionssoziologie. Tübingen, J. C. B. Mohr, 1951,
462 p.

Au moment où la Bibliothèque scientifique Payot, à Paris, publie,
dans une traduction de Pierre Jundt, la Sociologie religieuse de

Gustav Mensching, professeur à Bonn, la maison d'éditions Mohr
donne aux lecteurs de langue allemande une traduction, due à

Helmut Schoeck, de la quatrième édition du traité Sociology of
Religion de Joachim Wach, professeur à Chicago.

La diffusion donnée à ces deux ouvrages attirera l'attention sur
cette jeune science qui cherche encore sa voie et à laquelle il
vaudrait mieux donner le nom de Sociologie de la religion, au lieu de

l'appellation équivoque de Sociologie religieuse, habituelle dans les

pays de langue française.
Depuis le début de ce siècle, la sociologie tend à se subdiviser et à

réserver à des disciplines particulières l'étude des effets qu'ont sur la
vie sociale les principaux facteurs de cohésion humaine ; c'est ainsi

qu'il y a aujourd'hui des spécialistes de la sociologie du travail, du
droit, de l'art, de la morale ou de la religion.

C'est le sociologue allemand Max Weber (1864-1920) qui a été
le pionnier de cette dernière spécialisation. Son étude classique sur
l'éthique protestante et l'esprit du capitalisme, qui n'a malheureusement

jamais été traduite en français, faisait partie d'un groupe
d'essais sur l'interaction de la religion et de la vie économique.

On peut regretter aussi qu'aucune traduction française n'ait
jamais été donnée de l'ouvrage capital d'Ernst Troeltsch (1865-1923),
ami de Max Weber, sur les doctrines sociales des Eglises et des

groupes chrétiens (1912). Notons que les deux gros volumes de la
traduction anglaise ont été réédités en 1949 par la Macmillan Company,
à New-York. Il y a dans cet ouvrage une documentation qu'on ne
retrouve nulle part ailleurs.

Aujourd'hui, les contributions de Max Weber, de Troeltsch et de
leurs continuateurs, sur la sociologie des religions supérieures,
particulièrement du christianisme, ont été complétées par d'autres travaux :

ceux d'Emile Durkheim et de l'Ecole sociologique française sur les
formes élémentaires de la vie religieuse, ainsi que ceux de J. G. Frazer
et des folkloristes anglais.

C'est à Joachim Wach, né en 1898, que l'on reconnaît le mérite
d'avoir, en 1931, délimité pour la première fois, de façon claire et
systématique, le domaine de la sociologie de la religion. Indépendamment

de lui, le Français Roger Bastide a publié, en 1935, dans la
collection des petits précis d'Armand Colin, à Paris, un excellent



I48 BIBLIOGRAPHIE

manuel, que les grands auteurs ne citent pas et qui mérite d'être
mieux connu, intitulé Eléments de sociologie religieuse.

C'est encore à Joachim Wach que l'on doit la dernière revue
générale et mise au point des questions intéressant la Sociologie de

la religion : les trente pages de texte et de notes bibliographiques
consacrées par lui à ce sujet constituent le quatorzième chapitre du
vaste symposium publié à New-York et à Paris, en 1945 et 1947,
par Georges Gurvitch et Wilbert E. Moore, sous le titre : La Sociologie

au XXe siècle (t. I : Les grands problèmes de la Sociologie,
p. 4T7-447)-

Le grand ouvrage de J. Wach, qui vient de paraître en allemand,
tente de donner un aperçu général du rôle joué par la religion dans les
relations humaines. L'auteur analyse toutes les formes d'association
religieuse (confréries, communautés mystiques, églises, sectes, etc.),
les types d'autorité religieuse (voyants, prophètes, prêtres, réformateurs,

saints, etc.) ; il décrit l'influence de la religion sur les communautés

et institutions sociales (famille, nation, race. Etat) ; il montre
aussi comment la religion a été marquée par les conditions
économiques, politiques et sociales des différents peuples (religions de

guerriers, de paysans, de marchands, etc.). La seule enumeration
des principaux sujets traités indique tout l'intérêt de ce savant
ouvrage.

Pierre Jaccard.

Jean Toulemonde : La caractérologie. Tempéraments, caractères,
typologie. Paris, Payot, 1951, 350 pages.

Le chanoine Toulemonde nous a déjà donné, outre deux ouvrages
sur les nerveux «, une remarquable étude sur L'art de commander,
psychologie de l'autorité personnelle (Paris, 1933).

Le traité qu'il publie aujourd'hui est la somme de sa vaste
expérience de caractérologue. Il se recommande par une grande finesse
psychologique — que l'on est en droit d'attendre de la part d'un
prêtre — et par le solide bon sens qui se manifeste presque à chaque
page. L'auteur n'a pas un respect superstitieux pour la méthode
statistique appuyée d'analyse factorielle, pour la clinique psychopathologique

et pour les tests psychotechniques en vue d'édifier une
caractérologie. Sans mépriser ces méthodes scientifiques, qui peuvent être
utilisées comme appoint, il estime qu'en caractérologie il convient de

pratiquer l'observation minutieuse de la vie quotidienne, qui livre
l'habituel et le spontané, en se méfiant des cas exceptionnels, de

l'anormal, alors qu'il s'agit d'établir des règles générales.

1 Les nerveux, 1912 ; Comment soulager les nerveux 1925.



BIBLIOGRAPHIE I49

« La méthode à employer est celle des sciences naturelles. Rejeter
toute division a priori, même la plus logique en apparence, choisir
comme guide unique les faits. Parmi les traits innombrables, rechercher

ceux qui s'allient le plus souvent et ceux qui se repoussent.
Dans les traits significatifs, s'appliquer à découvrir le trait recteur,
celui qui, dominant et conditionnant les autres, les appelle et les

groupe » (p. 184).
Au fond, notre auteur prône la vieille méthode des portraits chère

à Théophraste, à La Bruyère, à Saint-Simon, qui permet de dégager
des prototypes, et nous pensons avec lui que ce procédé conserve sa
pleine valeur malgré tous les progrès techniques réalisés depuis, car
la caractérologie reste, comme le diagnostic médical, à la frontière de
l'art et de la science, et réclame beaucoup d'intuition et d'esprit de
finesse.

« Il n'est pas d'étude vraie des caractères sans une description
laborieuse et approfondie qui ne tient aucun détail pour vulgaire et
inutile » (p. 74). « Il importe de faire de la psychologie à l'air libre,
étudier les individus évoluant, agissant, réagissant sans contrainte,
parce qu'ils ne se croient pas observés... En un mot, écarter la psychologie

en chambre, fondée sur de simples réflexions ou sur une
documentation livresque » (p. 183, 184). Cette façon de faire paraît simple,
mais la plupart des hommes n'aperçoivent pas la réalité quotidienne
qui les entoure, car l'habitude émousse leur faculté d'observation.

L'idée centrale de la caractérologie du chanoine Toulemonde est
la suivante. Une classification binaire naturelle se dégage de l'observation

attentive des caractères normaux, de leur description patiente
et minutieuse : c'est la division de C. G. Jung en extravertis et
introvertis, à laquelle notre chanoine était parvenu avant même de
connaître l'œuvre du psychanalyste suisse. Le fondement de cette
classification est, pense l'auteur, la confiance en soi : les introvertis
sont privés de cette confiance en soi, d'où leur échec social constant,
leur attitude timide et hésitante, alors que les extravertis sont pétris
d'assurance.

Cependant l'auteur pense que les diverses classifications
convergent toutes : « De quelque côté qu'on aborde la caractérologie,
quelque dénomination qu'on adopte, on retrouve, avec une sorte de
gêne, les mêmes traits, le même comportement commandé par la
diathèse psychique. On craint de paraître reproduire les travaux
d'autrui dans ses conclusions, alors qu'on y a été mené par une voie
toute différente, alors même qu'on les ignorait au moment où l'on
notait patiemment chaque linéament. La multiplicité apparente des
caractères ne porte que sur des traits secondaires ou même sur les
mutations, plus visibles que profondes, imposées à l'individu par
l'éducation et le milieu» (p. 79). Voilà, n'est-il pas vrai, de très



150 BIBLIOGRAPHIE

réconfortantes paroles pour ceux qui croient en l'existence d'une
caractérologie objective.

L'auteur établit des correspondances entre sa dichotomie et la
théorie classique des tempéraments. Le lymphatique et le sanguin
sont extravertis, le bilieux et le nerveux, introvertis. Le sanguin est
le pur extraverti et le nerveux le pur introverti, le type bilieux étant
relativement équilibré.

Enfin, il établit également des correspondances entre la classification

d'Hippocrate et celle de Heymans-Le Senne, qui désignent, par
des termes identiques, des types différents. Les lymphatiques sont
les Flegmatiques, les Apathiques et les Amorphes d'Heymans. Les
sanguins sont les Colériques d'Heymans. Les bilieux sont les
Passionnés d'Heymans. Enfin, les nerveux sont les Sentimentaux d'Hey-
mans. Le Sanguin et le Nerveux d'Heymans seraient des types
inconsistants d'après notre auteur.

Sur ce dernier point, nous ne partageons pas son avis : il n'est que
d'observer autour de soi pour se convaincre que les Sanguins et
surtout les Nerveux d'Heymans sont des prototypes tout à fait
consistants, doués d'une unité caractérologique indéniable.

Pour notre auteur, la plupart des meneurs d'hommes se rencontrent

chez les extravertis, car un chef doit être sûr de lui pour pouvoir

communiquer sa confiance à ses exécutants (p. 145). Certains
grands ambitieux sont cependant des introvertis : « Cette mutation
vers l'ambition ne s'opère que dans la forme sthénique de l'introverti,

terme de passage avec la classe extravertie» (p. 248). Nous
nous demandons, quant à nous, s'il n'existe pas des ambitieux
froids et inflexibles, comme le Wallenstein de Schiller, qui sont des

introvertis-schizothymes accentués, et nullement des « termes de

passage » ; de plus, nous pensons que ces natures impérieuses ont,
jusqu'à leurs premiers graves échecs, une confiance inébranlable en
leur étoile. Dans ses admirables Dialogues sous Varare «, Renée Liger
a campé l'introverti, qu'elle appelle un « alpha » (décidément la
caractérologie n'est pas encore sur le point d'unifier son langage
comme un conquérant-né, un homme d'action dont l'existence est

pleine, puissante, solidement centrée sur elle-même, et qui ne doute

pas de lui tant que l'objet qu'il convoite ne s'est pas dérobé à ses

prises. L'introverti de grande envergure peut réaliser une longue
série de succès continus, ce qui renforcera sa confiance en lui, alors

que le médiocre rencontrera très vite échecs et rebuffades, provoqués
par l'attitude raide et cassante qui caractérise son type. Nous pensons

que le manque de confiance en soi est un trait constant des

introvertis moyens, les seuls, ou à peu près, que révèle la méthode

1 Paris, Les Œuvres françaises, 1947.



BIBLIOGRAPHIE 151

d'observation de la vie quotidienne pratiquée par le chanoine
Toulemonde. La méthode des biographies des grands hommes s'impose
pour nous renseigner sur l'existence éventuelle d'introvertis pétris
d'assurance, dont le moi serait en quelque sorte soudé à leur idéal, sans

que la moindre faille d'inquiétude puisse se glisser dans l'intervalle.
Après des études très nuancées sur l'évolution des caractères et

sur leur mutation sous l'influence de l'éducation — l'auteur pense que
le noyau du caractère reste immuable et que toute modification se
fait en fonction même du naturel — l'ouvrage se termine par
l'esquisse d'une typologie laissée volontairement incomplète par
crainte d'une systématisation prématurée. Il s'agit de subdivisions
de la dichotomie fondamentale qui nous valent de remarquables
portraits des généreux et des prodigues, des parcimonieux, des vaniteux,
des superbes, des délicats et des indélicats.

Les généreux et les prodigues sont des extravertis qui, vivant dans
le présent, se soucient peu du lendemain. A ces deux types s'oppose
celui des parcimonieux (distincts des avares), introvertis dont les
innombrables précautions s'expliquent par le scrupule de dilapider
le patrimoine individuel et social : c'est un sentiment d'équité inquiète
qui engendre ce scrupule, l'inquiétude se retrouvant toujours, sous
une forme ou sous une autre, chez les introvertis.

L'orgueil revêt deux formes foncièrement distinctes : chez les

extravertis, qui trouvent leurs satisfactions dans les contacts sociaux,
il s'agit d'un orgueil expansif qui produit les vaniteux, vantards et
fanfarons ; chez les introvertis, qui sont des inadaptés repliés sur eux-
mêmes, l'orgueil est défensif et nous avons les superbes, distants et
hautains.

Les délicats sont des inquiets, donc des introvertis : l'introspection
les a habitués à tenir grand compte des droits d'autrui, car elle

a développé en eux le sens de la dignité personnelle, ainsi qu'une
susceptibilité qu'ils projettent sur les autres. Les indélicats sont des
extravertis qui foncent en avant avec sans-gêne, en traitant les

autres comme des objets.
C'est une occupation singulièrement éclairante et souvent bien

savoureuse que de situer ses amis et connaissances au moyen de cette
galerie de portraits, mais il est sans doute préférable de ne pas en
divulguer les résultats, si on ne veut pas se ranger soi-même dans
l'ultime catégorie décrite, celle des indélicats

Le traité que nous venons d'analyser est, à notre connaissance,
le meilleur ouvrage d'ensemble qui s'adresse au grand public cultivé,
avec le beau Traité de caractérologie de René Le Senne ', lequel est

plus systématique. Maurice Gex.

1 Sur cet ouvrage voir notre étude critique dans cette Revue (t. XXXVII,
n° 150, janvier-mars 1949, p. 19-34).



152 BIBLIOGRAPHIE

NOTICES

H. Leisegang : La Gnose. Traduction de Jean Gouillard. Payot,
Paris, 1951, 264 p. Avec onze gravures hors-texte.

Vouloir saisir l'Insaisissable et figurer le Non-figuratif, c'est là une
tentation qui se perpétue au travers des siècles sous des noms divers : gnose,
occultisme, apocalyptisme. Si l'un des mérites de Platon fut de distinguer
mythos de logos, si le christianisme médiéval tendit à dissocier radicalement
le domaine de la foi de celui de la raison, l'hérésie gnostique apparaît comme
un retour en arrière, sur un plan où se confondent dangereusement image et
solution, anecdote et recherche. Contraire au vrai sentiment religieux comme
au véritable esprit scientifique, le gnosticisme s'affirme à la fois prétentieusement

rationnel et naïvement invérifiable. Et s'il est vrai que l'esprit qui l'anime
atteste un authentique élan vers l'Absolu, la méthode pèche par manque
d'humilité et d'attente, et loin d'ouvrir les problèmes, elle les ferme.

La récente traduction française de l'ouvrage de M. Leisegang comble
une lacune. Nous ne saurions donner ici un résumé de ces pages denses qui
projettent devant nos yeux, sous forme d'anneaux concentriques, de serpents
noués, d'œufs cosmiques, l'univers matériel et spirituel. Un désir fondamental
est à l'origine de ces élucubrations savantes : innocenter Dieu en séparant
radicalement le domaine du mal de celui du bien. Grâce à ce « verrouillage »,

Dieu trône, seul et pur, en dehors du monde. « L'homme est entièrement coupé
de Dieu » (p. 26). Mais une voie de salut subsiste : la gnose '.

On ne saurait lire d'affilée sans fatigue ces pages où l'allégorie triomphe
à chaque ligne. L'intérêt en est grand cependant. Elles nous révèlent le danger
des extrapolations imaginatives. Par contraste, l'esprit religieux et l'esprit
scientifique apparaissent plus proches l'un de l'autre, et comme purifiés. Car
la foi est moins ennemie de la science que la science et la foi ne sont ensemble
ennemies de la gnose. Enfin le lecteur fait, en quelque sorte, le dénombrement
de toutes les images sous lesquelles l'ineffable peut être figuré, et cette recension
des schémas traduisant le destin de l'homme, de l'univers, voire de Dieu,
présente un intérêt esthétique, psychologique et métaphysique.

Le livre de M. Leisegang, sans épuiser son vaste sujet, en étudie avec science
les aspects principaux : Simon le Magicien, les Ophites, Basilide, Marcion, la
Pistis sophia, etc. Par sa clarté, l'abondance de sa documentation, par certains
rapprochements suggestifs établis entre la gnose et la philosophie, il constitue
un ouvrage de valeur. Peut-être regrettera-t-on cependant l'absence d'une
conclusion opérant la synthèse. René Schaerer

1 Rien ne montre mieux, à notre sens, l'opposition des points de vue
gnostique et chrétien que le passage où saint Augustin, encore manichéen,
mais déjà déçu, compare le monde à une grande masse sphérique limitée de
tous côtés et entourée par Dieu. C'est l'image gnostique pure, mais avec une
différence essentielle : dans la conception augustinienne, l'univers, loin d'être
entouré d'un serpent de feu imperméable, ressemble à une éponge « imbibée
en toutes ses parties par l'immense mer », cette mer qui est Dieu. Sans accepter
encore l'Incarnation, Augustin rejette l'idée d'un « verrouillage » du monde :

« Seigneur, vous l'entouriez et le pénétriez de toutes parts. » (Confess., VII,
5, 7).



BIBLIOGRAPHIE I53

Gustave Thils : Transcendance ou Incarnation Essai sur la concep¬
tion du christianisme. Louvain, Publications de l'Université de

Louvain, 1950, 100 p.

De 1920 à 1940, en réaction contre un certain libéralisme qui sépare
arbitrairement vie religieuse et vie quotidienne, les partisans de l'Action catholique,

encouragés par les appels des papes, essaient de rechristianiser le monde
en tentant des réformes sociales : si le Christ règne sur les ordres de la création
(famille, corporation, Etat), le chrétien se doit de les améliorer.

Mais incarner ainsi le Message, rendre témoignage selon ces intentions,
n'est-ce pas déprécier la divinité du Christ au profit de son humanité, le

Royaume futur au profit des réalisations actuelles, la contemplation, et la vie
intérieure au profit de la propagande et de la vie active

Depuis 1940 surtout, des théologiens conscients de ces dangers insistent
sur la connaissance du Dieu souverain, sur la foi au Règne à venir. Le chrétien
témoigne et incarne l'Evangile en annonçant d'abord la Parole révélée dans
sa transcendance.

Ces théologiens, remarque l'auteur, ne distinguent-ils pas trop brutalement
notre monde et le Règne, ne tombent-ils pas dans un dualisme qui les conduira
à sous-estimer les institutions au profit de l'événement prophétique, ne sont-ils
pas influencés par le pessimisme de la théologie dialectique protestante

Et M. Thils de conclure : « Au lieu de camper des oppositions trop fortes
pour être vraies, mieux vaudrait considérer tout l'ensemble du réel et apprendre
aux chrétiens à s'occuper quantitativement du terrestre — c'est leur mission
— sans y être qualitativement liés plus que selon leur valeur » (p. 90).

Une conclusion moins succincte, des précisions sur les représentants des

deux attitudes étudiées auraient donné plus de poids à cet essai. Peut-on
parler sans autre du pessimisme protestant et n'est-ce justement pas une
caractéristique de la théologie dialectique d'avoir mis en lumière l'étroit
rapport entre la transcendance divine et le mystère de l'incarnation, qui
conditionne à la fois notre absence et notre présence au monde

Gabriel Widmer.

Jean de Saint-Thomas : Les dons du Saint-Esprit. Traduction de
Raïssa Maritain, préface du R. P. Garrigou-Lagrange. Paris,
P. Téqui, 1950, 224 p.

Ce volume est une réédition de la traduction du fragment du Cursus
théologiens consacré aux dons du Saint-Esprit, faite par Mme R. Maritain
en 1931. Ce commentaire des questions 68 à 70 de la la Ilae de la Somme

théologique de saint Thomas occupe une place d'honneur dans l'histoire de
la théologie et de la spiritualité ; n'a-t-il pas été intégré tel quel dans le
commentaire monumental des Carmes de Salamanque L'étude des dons
(intelligence, sagesse, science, conseil, piété, force, crainte) que l'Ecriture est seule
à nous révéler, permet au théologien de déceler approximativement la nature
et la structure des relations qui unissent le Dieu trinitaire au croyant. Malgré
son appareil scolastique, parce qu'il est fidèle à l'esprit du thomisme authentique,

ce traité mérite de retenir l'attention de ceux qui ne se contentent pas
des solutions schématiques du problème de la nature et de la grâce.

Gabriel Widmer.



154 BIBLIOGRAPHIE

Unité chrétienne et Tolérance religieuse, par J. Cadier, Mgr Chevrot,
P. Couturier, J. Delpech, R. Fédou, Jean Guitton, André
Latreille, Gabriel Marcel, Mgr Metzger, M. Pribilla,
M. Thurian. Paris, Editions du Temps présent, 1950, 310 p.
Collection « Dialogues ».

Ce n'est pas un livre qu'on résume : son contenu est trop riche et trop
divers pour être présenté en quelques lignes. Fruit de la collaboration de
personnalités catholiques et protestantes connues, il évoque le douloureux
problème de la division des chrétiens et s'efforce de déblayer le terrain des

préjugés confessionnels les plus tenaces sur le terrain historique. Notons
l'émouvant appel à la repentance pour le crime de la Saint-Barthélémy que
lance à ses coreligionnaires l'abbé Couturier. La question des persécutions subies
actuellement par les protestants d'Espagne est traitée avec beaucoup
d'objectivité et de sérénité dans un article commun de l'abbé Couturier et du
pasteur Delpech. Le Père Pribilla, S. J., s'efforce d'harmoniser les prétentions
romaines à la vérité dogmatique exclusive avec les droits de la conscience
individuelle et l'existence de fait de nombreuses Eglises dissidentes. L'attitude
de l'Eglise romaine face à l'œcuménisme, et ses possibilités de révision et de
ressourcement en vue d'une réintégration des « frères séparés », sont examinées

par M. Thurian et l'abbé Couturier. Tout le livre est animé d'une ferveur
œcuménique qui le rend non seulement utile, mais singulièrement sympathique
à tous ceux qui ont à cœur la réunion de la chrétienté émiettée.

Richard Paquier.

Walther Schönfeld : Grundlegung der Rechtswissenschaft. Stuttgart
& Köln, Kohlhammer-Verlag, 1951, 550 p.

Publié par un professeur de l'Université de Tubingue, cet ouvrage est la
réédition, sous une forme complètement remaniée, d'une étude parue en 1943
sous le titre « Die Geschichte der Rechtswissenschaft im Spiegel der
Metaphysik ».

Les cent cinquante premières pages sont consacrées à des réflexions sur
la métaphysique, sous son double aspect de critique et de dogmatique, et le

reste de l'ouvrage aux principales étapes de la pensée juridique, de l'antiquité
grecque à nos jours. L'auteur distingue quatre grands courants dans l'histoire
du droit : l'idéalisme, le réalisme, le personnalisme et le positivisme, l'idéalisme
ayant été plus spécialement illustré par Platon, le réalisme par Aristote, le
personnalisme par Kant et le positivisme par Comte. Ces quatre conceptions
du droit ne sont pas seulement analysées et décrites de façon détaillée, elles
sont aussi confrontées les unes aux autres. Pour Schönfeld, le personnalisme
permet la synthèse de l'idéalisme et du réalisme, mais il ne prend toute sa
valeur que s'il est fondé sur la personne de Dieu. Quant au positivisme il aurait
une part de responsabilité dans les méfaits des Etats totalitaires. Aussi la
science du droit devrait-elle l'abandonner et revenir au personnalisme de

l'Evangile.
Henri Thévenaz.



BIBLIOGRAPHIE 155

Otto Volz : Christentum und Positivismus. Die Grundlagen der
Rechts- und Staatsauffassung Friedrich Julius Stahls. Tübingen,
J.C.B. Mohr, 1951, 150 p.

Cette thèse de doctorat est l'œuvre d'un disciple de Walther Schönfeld.
Elle étudie la philosophie juridique de F. J. Stahl qui vécut de 1802 à 1855.
D'origine juive, Stahl se convertit au protestantisme ; il enseigna dans diverses
universités allemandes et joua dès 1849 un rôle politique en vue ; il passe
pour un inspirateur de la politique de Bismarck.

L'opinion générale était jusqu'ici que dans sa théorie du droit et de l'Etat
Stahl s'appuyait essentiellement sur la théologie protestante. Volz est au
contraire d'avis qu'il se distingue nettement de Luther et que la source de
ses idées doit plutôt être cherchée dans la philosophie catholique du moyen âge.

Stahl a aussi été influencé par les théories juridiques de l'école historique
et on a pu lui donner l'étiquette de positiviste. En réalité son effort aurait
été d'opérer sur une base chrétienne une conciliation des doctrines de droit
naturel et des théories positivistes. Henri Thévenaz

Paul Grüner : Die Stillen im Lande und die Evangelische Allianz.
Bern, Berchtold-Haller-Verlag, 1950 et 1951, 2 vol.

Au cours de sa longue carrière de professeur de physique à l'Université
de Berne — et la charge de recteur dont l'ont investi ses collègues montre
bien en quelle estime il était tenu — M. Grüner a mis à profit de fréquentes
occasions d'exposer comment fui apparaissaient les relations de la science et
de la foi. Il l'a toujours fait en donnant à ses conférences l'allure d'un témoignage.

Maintenant il utilise les loisirs de sa retraite à faire œuvre de
biographe et d'historien, mais c'est encore un témoignage qu'il veut faire entendre
avant tout : ses écrits édifient en même temps qu'ils documentent.

Dans cette nouvelle voie où il est entré, M. Grüner a donné déjà une
esquisse biographique fort attachante de sa belle-mère, Mme Arnold Bovet
née Bernus, puis, sous le titre Menschenwege und Gotteswege im Studentenleben,
un gros volume qui est ce que nous avons en Suisse de plus complet sur le
mouvement auquel, à l'instigation de John Mott, les conférences de Sainte-
Croix et d'Aarau ont servi d'expression et d'instrument de 1895 à 1917. Aujourd'hui,

à un an de distance à peu près, c'est l'Alliance évangélique vue de Berne
qui fournit la matière de deux petits volumes, très denses. La façon de
travailler est la même : l'auteur est tantôt un historien dépouillant des documents
soigneusement rassemblés, tantôt un chroniqueur qui fait appel à ses souvenirs
personnels. Cette alternance donne à son exposé une variété de style bienvenue.
Mais toujours il met à ses narrations le même souci de la précision qu'il mettait
naguère à un relevé d'instruments : je n'en veux pour preuve que le soin avec
lequel sont rédigées les quelque trois cent quatre-vingts petites notices
biographiques qui tiennent lieu d'Index.

Pour qui a vécu à Berne, c'est plaisir de lui voir évoquer lieux et gens.
Il a vu démolir beaucoup de salles de réunions remplacées par pas mal de
lieux de culte nouveaux. Quant aux hommes et aux femmes d'alors, en quelques

traits M. Grüner vous les campe de main de maître ; nul doute qu'à le
lire on ne désire en savoir davantage sur Anna de Watteville, F. de Tavel,
Otto Stockmayer, par exemple. Les contacts avec la Suisse française sont



156 BIBLIOGRAPHIE

de chaque instant dans la ville où les Bernard, Bovet, Morel, Burnand exercent
leur ministère. Le livre tout entier apparaît comme un complément bienvenu
du beau livre d'Henri Besson sur le Mouvement d'Oxford.

L'expression « Die Stillen im Lande », courante en Suisse allemande pour
désigner les petites gens qui s'assemblent paisiblement pour s'édifier en dehors
des temples, est empruntée au Psaume XXXV : 20 dans la version de Luther.
En effet les héros de l'histoire racontée par M. Grüner font peu de bruit, et
l'on en fait peu autour d'eux — sauf une fois, en 1926 à Bretiège (Briittelen),
où une grêle de pierres et le feu mis à une tente de réunions donnèrent
une allure héroïque à une campagne d'évangélisation.

Pierre Bovet.

Jean Temprement : Réflexions sur l'esthétique. Paris, Editions
Renée Lacoste, 1951, 90 p.

Ce sont de brèves réflexions écrites par un passionné du grand Nietzsche,
dont l'auteur s'inspire dans la manière d'écrire et de penser. Le début est
prometteur : « Je veux montrer que le corps seul est à l'origine de l'art et que tout
essai d'explication doit repartir de lui ; dans son enveloppe supposée inerte et
sans vie, en bons disciples de Condillac, nous percerons les ouvertures des sens,
les sens tant de fois maudits, tant de fois hypocritement dédaignés » (p. 10).La
suite est malheureusement loin d'être ce « Traité d'esthétique des sensations >

qui attend toujours son auteur... Notons au passage quelques banalités sur
le jeu et l'art, sur la sexualité, l'assimilation aussi, si fâcheuse, de la mentalité
primitive et de celle de l'enfant ; sont valables en revanche certaines notations
rapides : l'art est impur, mêlant toujours les sensations, grâce à de subtiles
correspondances, incapable de se contenter « de l'unique sensation et de l'émotion
qu'elle peut provoquer » (p. 29) ; l'intelligence et la sensibilité définissent davantage

l'art que le sentiment ou l'émotion ; la beauté elle-même « s'apprend » —
elle n'est que le nom donné à notre compréhension momentanée de l'œuvre.

Idées jetées sur le papier, avouons-le. L'auteur nous avertit qu'il y a là
matière à d'innombrables traités. Les écrira-t-il Ces prémices, si partiales, si

subjectives, fondées dans la seule réaction passagère d'un esprit averti, mais
rapide, nous ont semblé assez sympathiques et assez « vécues » pour que nous
en signalions l'existence. J.-Claude Piguet.

Gallo Galli : Sul pensiero di A. Carlini ed altri studi. Turin,
Ed. Gheroni, 1950, 33S p.

Ce volumineux ouvrage comprend trois parties : l'une, consacrée à la
pensée grecque, nous conduit de Thaïes au jeune Platon (l'auteur s'arrête
au Ménon) ; la seconde traite de Descartes, dont la dominante fut, selon
M. Galli, de nature philosophique et non religieuse ou scientifique ; la
troisième partie, sans doute la plus originale, présente une philosophie contemporaine,

celle de A. Carlini, disciple de Croce et Gentile ; elle permet à l'auteur
de dégager ses propres tendances, qui vont dans le sens d'un immanentisme
spiritualiste issu partiellement de la métaphysique de Varisco.

Deux pages denses d'errata, auxquelles s'ajoutent d'innombrables corrections

manuscrites dans le texte, déflorent malheureusement la présentation
de cet ouvrage. Rene Schaerer.


	Bibliographie

