
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 2 (1952)

Artikel: VIIes rencontres internationales de Genève (3-13 septembre 1952)

Autor: Reymond, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380582

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380582
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vlies RENCONTRES INTERNATIONALES

DE GENÈVE

(3-13 SEPTEMBRE 1952)

Ces rencontres ont été organisées avec le concours de l'Unesco, sous
les auspices de l'Université et de la Ville de Genève. «L'homme devant
la science », tel fut le sujet choisi et précisé comme suit par le

programme des conférences.
En termes lapidaires, Henri Poincaré a déclaré : alors que toutes

les sciences utilisent l'indicatif, la vie morale fait usage de l'impératif

qui prescrit un idéal à réaliser et ne se borne pas à constater :

ceci est ou ceci n'est pas. Le danger que chacun pressent, c'est de voir
l'homme devenir l'esclave d'une science dont il est toutefois l'artisan et

qui par ses progrès stupéfiants ramène la vie psychique et physiologique

à des combinaisons physico-chimiques se traduisant intégralement

par des formules mathématiques. Dès avant le berceau
l'homme sera contraint, d'après la connaissance de plus en plus
affinée du « ce qui est », de suivre telle ou telle ligne de conduite, sous
peine d'être broyé par le milieu social dans lequel il vit.

« Est-il possible, tout en laissant à la recherche scientifique sa

pleine liberté d'action, de maintenir les réalités spirituelles, leur
valeur et leur idéal, s'incarnant dans la philosophie, l'art, la religion
et l'éthique. Les Rencontres internationales de Genève voudraient
contribuer, même modestement, à créer un esprit nouveau de

compréhension mutuelle visant à recoudre les déchirures causées dans
« l'humain et hors de lui, par des spécialisations trop exclusives ».

D'une façon générale, peut-on dire, les organisateurs, en particulier

M. Antony Babel, recteur de l'Université et M. Fernand-L.
Mueller ont tout fait pour rendre fructueuses les conférences et ce
n'est pas leur faute si les microphones ont parfois mal fonctionné,
surtout dans certains locaux. Ils se sont ingéniés à distraire
agréablement leurs hôtes et créer une atmosphère cordiale. De plus,



324 ARNOLD REYMOND

dans son discours présidentiel (déjeuner au Parc des Eaux-Vives),
M. Babel a résumé d'une façon complète, vivante et concise à la fois,
les principaux problèmes à envisager, en particulier celui que pose la
cybernétique, les machines se substituant à l'homme et travaillant
mieux et plus vite que lui.

Ouvrant la série des conférences, le professeur Gaston Bachelard
développa le thème suivant : La vocation scientifique et l'âme humaine.
La question est vaste, dit-il, mais voici, à mon sens, quels en sont
les principaux aspects. La science pure n'est plus honorée comme au
XIXe siècle. On l'accuse, ainsi que l'a fait F'. Brunetière, de conduire
l'homme à sa perte, car elle sape les bases de toute spiritualité. Mais
la science n'est pas responsable de l'usage que l'on en fait, car la pensée
scientifique s'efforce de découvrir le vrai qui ne saurait être funeste.
Qui se voue à la science connaît les plus hautes joies de l'esprit et
devient capable de tous les sacrifices. Scheler a déclaré qu'entre
l'homme et un chimpanzé supérieur il n'y avait qu'une différence de

degré ; la recherche scientifique et les efforts qu'elle exige est l'apanage

exclusif de l'homme et fait sa dignité, et c'est en quoi cette
recherche s'oppose aux philosophies pragmatistes et utilitaires.

Du reste, que l'homme soit savant ou non, il se meut dans deux
domaines de réalité, celui du jour où la raison s'affirme et celui de la
nuit où domine le rêve. On ne saurait nier que la science dans tous
les domaines ne soit à l'heure actuelle dans une phase d'accélération,
mais cela n'exclut pas qu'elle a déjà un long passé. Plus elle se
développe, plus elle entraîne des spécialisations qui conduisent les savants
vers de plus hauts sommets.

Jamais la science ne terminera sa tâche, car nous sommes
environnés de mystères ; par ses progrès mêmes la science élève la
personnalité humaine et prouve ainsi sa valeur d'humanité.

L'entretien qui suivit ne sortit guère du terrain où la science se

tient à l'état de veille aux côtés de la raison. Mais le rationalisme,
même appliqué, renferme-t-il de quoi satisfaire les aspirations
affectives, poétiques, artistiques et religieuses de l'humanité Doit-on
tenir ces dernières comme relevant uniquement du domaine des

songes, domaine illusoire pour la science, semble-t-il C'est la question
que posa R. P. Dubarle à la fin de l'entretien.

Le second conférencier, l'éminent physicien Erwin Schrödinger,
fit sur notre représentation de la matière un remarquable exposé dont



RENCONTRES INTERNATIONALES DE GENEVE 325

un résumé (en langue française) dactylographié a permis de suivre
le développement. Le véritable domaine des théories atomiste et
moléculaire n'est pas la chimie, mais la physique. La découverte
d'Einstein sur l'identité de la masse pesante et de l'énergie ainsi que
les travaux de Planck sur les quanta ont permis à Louis de Broglie
de montrer que tout phénomène physique (matière ou rayonnement)
présente à la fois une structure discontinue (ensemble de particules)
et une structure continue (champ physique).

Ces deux faits sont incontestables : scintillations produites sur un
écran par des électrons ; diffraction et interférences des ondes révélées

par le réseau atomique d'un cristal. Aux particules d'une masse
donnée (m) s'associent des ondes de fréquence bien définie. Seulement
un examen plus attentif révèle que la notion de trajectoire (direction
longitudinale) est approximative. En effet, on ne peut individualiser
une particule infime au point de la retrouver et de la distinguer
d'autres particules, puisque tout corpuscule se manifeste comme un
paquet d'énergie. Les ondes au contraire (direction transversale) ont
chacune une individualité nettement caractérisée, ce qui permet d'en
suivre la propagation. De plus dans ce qu'on appelle ondes stationnaires

les particules semblent se dissoudre en énergie ondulatoire.
Donc, plutôt que de considérer les particules comme fondamentales
et d'envisager des ondes de probabilité, il vaut mieux, dit M.
Schrödinger, faire l'inverse, « car les séries de fréquences propres des ondes
contiennent assez de discontinu pour embrasser les discontinuités
réelles ».

La thèse de M. Schrödinger fut vivement contestée par M. Born
et son disciple M. Rosenfeld. Ces éminents physiciens estiment que
la dualité ondes-corpuscules doit être maintenue en tant qu'elle est

complémentaire. Nous voyons donc que le problème ultime de la
matière est loin d'être résolu et que l'opposition du continu et du
discontinu, si elle peut s'atténuer et s'affiner, ne semble pas devoir
jamais être surmontée. Dès l'aube de la philosophie occidentale la
question s'est présentée. Pour Parmenide (école élate) l'être vrai est
l'Un sphérique, continu, immobile. L'opinion au contraire se fonde
sur le non-être en devenir perpétuel, siège des apparences disparates,
sans consistance durable. Platon en opposant dans l'être le même
et l'autre cherche à jeter un pont entre le même et le devenir.

Dans sa conférence le professeur P. Auger, avec beaucoup de

pertinence, a cherché à établir les méthodes et les limites de la recherche

scientifique. Il précisa d'abord le sens du terme « individualité ». Un
atome au travers de toutes les transformations auxquelles il est



326 ARNOLD REYMOND

mêlé retrouve son état initial. Cette persistance se révèle par le maintien

d'une forme. Mais un phénomène peut n'avoir qu'une forme
temporaire. Les soucoupes volantes sont des régions de résonance

fugitive due à une condensation passagère de l'air. Cela dit, il faut
pour éclairer le problème mettre en rapport étroit l'évolution des

idées et celle des êtres, évolution qui s'effectue selon trois principes
(maintien, multiplicité, variation), l'évolution des idées suivant
étroitement celle de l'être vivant. Il faut distinguer entre l'individu
et le groupe. Ce dernier maintient les idées qui lui sont utiles et laisse
tomber comme inadaptables les idées trop individualistes. On passe
ainsi à l'universel où les idées se systématisent (pensée scientifique).

Quant aux limites que pose l'expansion de l'Univers certaines galaxies

s'éloignent trop pour être perceptibles à nos sens. Il n'en reste pas
moins que dans la sphère accessible la science progresse indéfiniment.
Il y a de plus l'art et la morale. Il serait donc préférable de ne pas
attribuer à la science un caractère normatif dans tous les domaines,
mais simplement un rôle informatif. L'homme pourrait ainsi insérer
son libre arbitre entre une information d'ordre moral et une autre
d'ordre scientifique. Les valeurs pour M. Auger rentrent dans
l'information possible. Elles peuvent naître et mourir, par exemple
élimination de la valeur douleur dans les accouchements et dans la médecine

opératoire des blessés par la guerre. Il n'y a pas de cloison
étanche entre l'information scientifique et la morale.

Il nous semble que cette question serait éclairée si l'on distinguait
entre les valeurs que nous ne créons pas, parce qu'elles surgissent
dans notre pensée, et les normes élaborées par nous pour les apprécier.

Un entretien eut lieu à Coppet, où une réception gracieuse fut
offerte aux congressistes par Mlle d'Haussonville et Mmes Le Marais
et d'Andelot dans leur château, dont elles évoquèrent devant eux le

passé chargé d'histoire.
Il ressort de cet entretien qu'il faudrait distinguer entre le savoir

et la science. Le savoir est indispensable à tout être vivant. Un
insecte sait que souvent pour échapper au danger il vaut mieux faire
le mort plutôt que de fuir. Le terme de science devrait être toujours
réservé à un ensemble de connaissances plus ou moins systématisées
(théorie), confirmées par l'expérience, celle-ci se doublant d'une
expérimentation, bien que la distinction à faire entre expérience et
expérimentation ne soit pas toujours facile à effectuer.

Par exemple, dans la Chine autrefois, lors d'une éclipse de lune
ou de soleil, les prêtres frappaient sur des gongs pour forcer le dragon
qui avalait ces astres à les rejeter, même s'ils étaient complètement



RENCONTRES INTERNATIONALES DE GENEVE 327

engloutis. L'expérience réussissait toujours et comme le rite était
sacré on ne pouvait faire la contre-épreuve consistant à ne pas frapper
les gongs (expérimentation).

M. Fantappiè a souligné à juste titre le rôle des équations
mathématiques et à ce propos il distingue entre les potentiels retardés et les

potentiels anticipants. Ces derniers permettent de prospecter le futur
d'après le présent. Mais les résultats obtenus sont différents suivant
que l'on affirme ou non un déterminisme rigoureux. Dans le cas
affirmatif on prédit les événements comme on prédit exactement les

éclipses qui auront lieu en l'an 3000. Dans le cas contraire le
déroulement des phénomènes comporte certaines possibilités que la
prospection anticipante peut établir. A ce propos M. P. Sirvien fait des
réserves pertinentes sur le calcul des probabilités et son application.
Cependant il est certain, nous semble-t-il, que les postulats de ce
calcul (rapport des cas favorables aux cas possibles) s'énoncent d'une
façon catégorique. Ainsi, lorsque l'on joue avec deux clés on a une
chance sur six d'obtenir la somme sept et une sur trente-six d'avoir
la somme douze. L'expérience, surtout si on la prolonge confirme ces
résultats. Cette concordance entre la théorie et l'expérience justifie
amplement l'emploi technique des opérations visant à atteindre le
résultat le plus probable, quelle que soit l'interprétation philosophique

qui est donnée.

La substantielle et magistrale conférence de M. Emile Guyénot
eut lieu dans la grande salle de la Réformation, pleine à craquer. Le
thème choisi, Hérédité et liberté, fut traité sous sa forme la plus aiguë
en même temps que la plus démonstrative par l'étude des « jumeaux
vrais», avec l'aide de clichés très significatifs. Ces jumeaux en effet
présentent les mêmes traits de physionomie, les mêmes mimiques et
les mêmes maladies qui peuvent être parmi les plus rares. L'hérédité
pèse donc lourdement sur l'homme. Toutefois, même dans le cas des

jumeaux vrais, il existe des dissemblances surtout psychiques,
provenant du fait que l'action des gênes dominants n'est pas complète
ou pas assez constante. L'hérédité n'est pas une fatalité, mais une
probabilité. Il y a une marge où l'homme peut échapper au déterminisme.

C'est surtout par leur tempérament, leur personnalité, que les

jumeaux se montrent différents. Il ne semble pas que les différences
de milieu et d'éducation jouent un grand rôle. L'évolution animale
et par conséquent l'hérédité offrent des discontinuités. L'hérédité ne
donne que des possibilités. Il appartient à la vie psvchique individuelle

et à l'activité intelligente de transformer son psychisme et sa
vision du monde.



328 ARNOLD REYMOND

Dans la discussion, M. Guyénot maintient les réserves qu'il a

faites sur les « tests ». Ceux-ci renseignent sur les acquisitions de

l'intelligence, mais non sur sa qualité ; à plus forte raison, quand il
s'agit d'appréciations sur une œuvre d'art (un tableau de

Rembrandt). M. Guyénot rappelle que les empreintes digitales des
« jumeaux vrais » ne sont pas identiques. On lui reprocha d'avoir
déduit la liberté par le moyen de la science, reproche injuste à notre
sens, M. Guyénot ayant insisté sur le fait que l'hérédité n'était pas
rigoureusement fatale et laissait la porte ouverte à certaines
possibilités ; c'est par cette porte ouverte que peut s'insérer l'action du
libre arbitre qu'il ne faut pas confondre avec l'indétermination à

laquelle peut se heurter la recherche scientifique.
Nous croyons aussi qu'il faut soigneusement distinguer entre la

contingence qui peut se présenter dans l'étude du microcosme
physico-chimique et la liberté caractérisant l'activité réfléchie de

l'homme conscient et responsable de ses actes.

Professeur titulaire de la chaire d'Histoire des sciences au
Massachusetts Institute of technology, Cambridge U. S. A., M. George de

Santillana a publié entre autres ouvrages, avec F. Enriques, une
série de fascicules (trois sont parus jusqu'à maintenant) concernant
l'histoire de la pensée scientifique. Sa conférence avait pour sujet le

Mythe de la science. On a eu quelque peine à suivre son exposé très
dense et débité trop rapidement.

Autant que l'on peut en juger d'après les pages du fascicule I
(publié avec Enriques), ayant pour titre : Les Ioniens et la nature des

choses (p. 40), l'Ionie fut d'abord une colonie de la thalassocratie
Cretoise, mais après la chute de celle-ci, elle subit (surtout la ville de

Milet) l'influence de la Mésopotamie et de l'Egypte. Cette influence
toutefois ne fut pas aveuglément acceptée et voici pourquoi.

La pensée grecque élabore sur le fond obscur et amorphe de la

religion animiste une mythologie (personnification des forces
naturelles) qui garde des traces évidentes de sa très ancienne origine
astrobiologique. Les Grecs toutefois répugnent au déterminisme
astral et implacable des Chaldéens. Il leur faut un ordre cosmique
et social qui laisse un certain jeu à la liberté divine et humaine, ordre
de justice en particulier.

Le mythe marque donc un grand progrès sur l'animisme instinctif
du primitif. Il tente aussi d'expliquer par des images le mystère qui
est impliqué dans les rites des cultes chthoniens (mystères de

Dionysos et d'Eleusis) constituant une religion très ancienne de la vie et



RENCONTRES INTERNATIONALES DE GENEVE 329

de la fertilité sans cesse renaissantes. De là les chants, les danses, les

transfigurations et les frénésies qui font partie intégrante des cultes
orgiaques et que Platon transpose en allégories exprimant les

aspirations vers un monde idéal.
On peut caractériser comme suit l'effervescence des sentiments et

des idées qui se produisit au début du premier millénaire avant
Jésus-Christ.

L'Iliade et l'Odyssée tout d'abord nous révèlent un monde mythologique

parfaitement hiérarchisé sous le sceptre tout puissant de

Zeus, monde qui se mêle constamment à celui des humains.
La poésie hésiodique surgit peu après l'épopée homérique. Elle

ne se borne pas à décrire le monde et la vie des dieux ; elle en raconte
la naissance (théogonie) et les luttes titanesques jusqu'à l'avènement
de Zeus. Par contre le poème (Les travaux et les jours) expose le
travail agricole et les conditions morales qui permettent à l'homme
d'avoir une vie supportable. Sans doute un destin inexorable dirige
tout ; mais ce destin n'est pas arbitraire ; il se borne à punir, à réprimer

l'injustice, l'impiété et la démesure (orgueil). Il suffit donc de

respecter l'équilibre de la nature et de la vie morale pour jouir d'un
sort tolerable.

Presque à la même époque, sur la côte de l'Asie mineure, apparaissent

les premières manifestations (philosophie hylozoïste de l'Ionie)
de la science rationnelle (expliquer les phénomènes par des causes
de même nature que l'effet, ou par des déductions logiques de principe

à conséquences).
Cette science rationnelle ne se substitue pas d'emblée à l'explication

de la synthèse mythique, car l'information scientifique se révèle
insuffisante et pour la compléter l'esprit a recours à l'imagination, à

l'art, etc.
De cette façon le mythe élargit son domaine, car il n'est plus

simplement une personnification des forces de la nature. Il peut alors
être global comme dans le pythagorisme où le nombre, base de toute
réalité, physique ou morale, possède des qualités et des propriétés
affectives. Mais le mythe peut être partiel comme l'est celui de
Tirésias. Certes la science peut prédire certains phénomènes. Par
exemple le chemin du soleil est en été bien au-dessus de l'horizon ;

en hiver il s'en rapproche singulièrement, comme le dit Heraclite.
Mais en général la prévision scientifique est limitée. Le mythe du
devin Tirésias y supplée. Comme on le sait, le Thébain Tirésias perdit
la vue pour avoir par inadvertance contemplé la déesse Athéné dans
sa nudité. Comme compensation il reçut le don de voir le passé et
l'avenir.

Si nous avons bien compris M. de Santillana, le mythe avec
l'apparition de la science rationnelle prendrait une acception de plus



330 ARNOLD REYMOND

en plus large à mesure que les sciences se développent, sous la pression

de la réalité dans laquelle nous vivons. Celle-ci nous dépasse
toujours, car, à mesure que l'explication scientifique progresse, de
nouveaux horizons surgissent. Il s'agit d'englober ces derniers dans un
réseau encore plus fin de lois vraiment objectives, valables en tout
temps et en tout lieu et par là même universelles. Mais cet idéal qui,
s'il était atteint, nous rendrait égaux à Dieu, ne peut être saisi, car
il est impossible de saisir le secret ultime du hic et nunc.

A chaque progrès de la science il faut abandonner certains mythes
qui se révèlent caducs, mais pour combler l'insuffisance persistante
de l'information scientifique il faut forger de nouveaux mythes, qu'il
s'agisse des mathématiques ou de physico-chimie, par exemple, et

pour cela l'on doit encore recourir à l'imagination, à l'art, etc.
Il semble pour M. de Santillana qu'un hiatus entre l'information

scientifique et le réel perçu et vécu subsistera toujours et que la
science sera toujours auréolée d'une draperie mythique. Toutefois si
l'on élargit la notion primitive de mythe (personnification divine
d'une force naturelle) jusqu'à désigner par ce nom tout ce qui, par
l'art et l'imagination survole l'information scientifique, comment
séparer celle-ci de ce qui s'y ajoute ; car, en fin de compte, on peut
se demander si les concepts scientifiques ne sont pas eux-mêmes
mythiques. Les images d'ondes, de corpuscules, d'espaces à n dimensions

sont empruntées au macrocosme. Faut-il les déclarer mvthiques
du fait qu'elles ne correspondent pas exactement à ce qui se passe
dans le microcosme

En somme, semble-t-il, la seule donnée vraiment objective est la
concordance qui existe entre les mesures calculées par la théorie,
avant que l'événement ait lieu et les mesures observées lors de

l'apparition de cet événement. La théorie serait en un sens un tissu bien
coordonné d'images et de symboles accessibles à notre représentation,
mais à ce point de vue mythiques.

C'est le R. P. Dubarle, professeur de philosophie à l'Institut catholique

de Paris, qui présenta la conférence de clôture. Il le fit avec
autant de maîtrise que de profondeur en ramenant ses auditeurs à

une question fondamentale entre toutes : La science, miroir de la
destinée humaine.

La notion que l'homme s'est faite de l'Univers a évolué au cours
des âges, en même temps que lui-même évoluait, sinon dans sa structure

corporelle, du moins dans ses idées et en vertu de sa liberté.
C'est donc l'histoire du devenir scientifique qu'il faut retracer afin
d'v découvrir le miroir du destin de l'homme.



RENCONTRES INTERNATIONALES DE GENEVE 33I

Platon a divisé le savoir en deux parts : la dialectique qui perçoit
le vrai dans sa pureté et les arts techniques qui constituent nos
sciences. Cette division subsiste au travers des progrès de la pensée
scientifique jusqu'à nos jours. Les diverses sciences ont surgi en
raison du souci que l'homme a de sa destinée, souci que n'ont pas,
semble-t-il, les animaux et même les insectes, bien que la plupart de
ceux-ci sachent s'approvisionner en vue de l'hiver.

L'image de l'Univers depuis l'antiquité jusqu'à la Renaissance
n'a guère changé (la Terre, centre du cosmos ; astres régis par des

esprits cosmiques). Toutefois, au moyen âge la théologie affranchit
l'âme et affirme catégoriquement un au-delà terrestre que Platon
avait pressenti.

Avec Copernic la conception d'un monde fini ayant pour centre
la terre s'élargit jusqu'à l'infini ; l'espèce humaine évolue ; elle s'insère

dans l'évolution du monde ; elle émerge de ce monde par l'esprit.
Seulement l'inquiétude l'étreint ; et elle cherche à la combattre par
une science de plus en plus étendue qui lui donne à la fois plus de
liberté et de sécurité.

Mais tandis que pour Platon les sciences sont le sommet du savoir
et non le moteur de l'activité humaine, c'est le contraire qui se produit

de nos jours. On croit que le savoir se muant en technique
procure le bonheur. Or les savants de nos jours sont obligés de produire
des armes de plus en plus terribles. De plus on s'aperçoit que les
sciences ne pourront jamais embrasser la totalité des problèmes
qu'elles font surgir à mesure qu'elles se développent.

Dès lors le destin se change en destinée ; mais pour que ce changement

soit efficace il faut rénover l'idée et le rôle de la raison de telle
façon que celle-ci puisse réconcilier les moyens (les sciences) et le but
que la vie nous impose. Si nous consultons honnêtement les sciences
et si nous les utilisons pour le bien de nos semblables, elles deviendront
un miroir qui nous révélera enfin une image favorable de notre destin.

Comme on le voit, les VIIes Rencontres internationales de Genève
ont vraiment contribué à préciser et à éclairer la difficile question
que pose « l'homme devant la science ».

Arnold Reymond.


	VIIes rencontres internationales de Genève (3-13 septembre 1952)

