
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 2 (1952)

Artikel: Le problème de la guérison par la foi

Autor: Cardis, Fernand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380578

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUESTIONS ACTUELLES

LE PROBLEME DE LA GUERISON PAR LA FOI

Poser certaines questions, même sans leur apporter de réponse
autre qu'ébauchée et personnelle, n'est peut-être pas une vaine
entreprise. Ne s'agit-il pas, sur ce sujet comme sur d'autres, d'approfondir

la notion de notre fidélité aux Ecritures Nous chercherons
donc d'abord à connaître ce que contiennent et signifient les récits
bibliques de guérison, puis nous présenterons quelques réflexions.

Faisons d'abord la revue des -maladies guéries par Jésus : la
lèpre (que la Bible a souvent confondue avec d'autres affections
dermatologiques et aussi avec les moisissures des maisons humides
(Lévitique 5 : 33-34) ; la paralysie (qui n'est pas une maladie, mais
un symptôme commun à plusieurs) ; la fièvre (même remarque) ; la
perte de sang (même remarque) ; la cécité, le mutisme, la
surdimutité, la folie furieuse, une main desséchée, sans parler des
lunatiques, boiteux, estropiés, impotents, courbés, et de toutes sortes de
misères non spécifiées. A quoi il faut encore ajouter les innombrables
démoniaques. Nous devons à la vérité de dire que ces diagnostics
sont bien sommaires. Ce ne sont point à proprement parler des

diagnostics, mais plutôt des dénominations rudimentaires de symptômes

banaux dont nous savons que tous relèvent de causes diverses ;

même l'épilepsie, dont une attaque nous est bien décrite — et Jésus
demande au père depuis quand son fils en est atteint — n'est pas
un diagnostic que l'on peut fonder à coup sûr et sans erreur possible
sur ce seul symptôme. Bref, cette médecine populaire n'a rien de

commun avec les exigences de notre nosologie actuelle ; elle balbutie
un langage élémentaire que n'entend plus guère le médecin d'aujourd'hui.

Le chemin parcouru par les siècles est si long qu'on en imagine
avec peine l'étape apostolique. Cette affirmation n'a, je pense, rien
d'irrévérencieux. Car la Bible n'est pas destinée à nous enseigner la
médecine, mais proclame ce que Dieu a fait en faveur des hommes.



LE PROBLEME DE LA GUERISON PAR LA FOI 279

Au fait, Jésus ne s'adresse pas à des médecins auxquels il parlerait
en termes techniques, mais à la foule non initiée. Et aujourd'hui
encore, le public confond constamment symptôme et maladie ;

souvent d'ailleurs, à l'inverse de jadis, en nommant une maladie

pour désigner un symptôme (on dit volontiers : j'ai une bronchite,
pour dire que l'on tousse). Bref, le divorce signalé dans la Bible
entre les expressions populaire et scientifique subsiste. Nous le savons
bien, nous médecins, qui avons parfois de la peine à nous faire
comprendre des laïcs.

Quoi qu'il en soit, cet examen sommaire des maladies guéries

par Jésus nous éclaire sur les conceptions médicales, ou si l'on préfère
para-médicales (cependant, selon la tradition, saint Luc l'évangéliste
était médecin) qui régnaient dans le peuple au temps du Christ.
Elles reflètent une mentalité primitive. On sort laborieusement de

l'animisme, qui prête aux phénomènes de la nature, voire aux objets,
des intentions propres. Ne survit-il point encore chez nos enfants,
cet animisme, quand ils lancent des coups de pied à une table contre
laquelle ils se sont cognés Il n'est pas étonnant que cette attitude
ne tende à personnifier les maladies, à y voir la manifestation d'une
possession, d'un envoûtement, d'un sort jeté. Voici, parmi les maladies
guéries par Jésus, celles que les Ecritures attribuent à des esprits
impurs : la paralysie, la fièvre, la folie, la cécité, la surdi-mutité,
une cyphose de la colonne, l'épilepsie. La lèpre, ehe, ne relève jamais
nommément d'un démon.

Il faut souligner l'absence des démons dans les trois guérisons
du quatrième évangile. L'Ancien Testament, ce qui est assez surprenant,

est lui aussi des plus discrets sur ce point. Ce n'est pas que la
maladie n'y ait sa place. La lèpre y est mentionnée à de très
nombreuses reprises ; on la montre soumise à une législation. Or, ces lois
contiennent à la fois des prescriptions proprement rituelles, à côté
d'éléments de diagnostic, et de règles de prophylaxie sociale. Cela

nous indique l'origine sacerdotale de la médecine. En effet, dès la plus
haute antiquité, la médecine a été le privilège des prêtres. Le mot
grec Separreîa d'où dérive thérapie, thérapeutique, la science des

traitements, signifie primitivement le soin du culte, le service des

dieux. Hippocrate lui-même, le plus grand médecin de l'antiquité,
qui vivait en Grèce au Ve siècle avant Jésus-Christ, était un Asclépiade,
se déclarait descendant du dieu Asclépios ; sa famille formait une
véritable corporation, sacrifiait deux fois l'an au dieu, et conservait
jalousement le droit d'exercer la médecine, à laquelle nul profane
ne pouvait être initié. C'est cet Hippocrate qui s'était donné pour
tâche de dégager son art des chaînes philosophiques et religieuses
qui l'entravaient. Il admettait l'influence des dieux sur les maladies :

dieux grecs ou démons, la différence n'est pas si grande. L'Ancien



28o FERNAND CARDIS

Testament, nous l'avons dit, s'occupe concrètement — encore que
sommairement — des mesures à prendre contre la lèpre, contre la
teigne, contre les maladies vénériennes (Lévitique 13 : 1-8 ; 15 : 3).
Toutes ces maladies sont des souillures, et l'on voit bien que l'on a

reconnu leur contagiosité. Aussi, la souillure entraîne-t-elle l'isolement
des malades (Lévitique 12 : 45-46 ; Nombres 5 : 1-3). La guérison
est établie par les prêtres ; les rites de purification (Lévitique 14 : 1-8)

comportent une série de mesures prudentes et de sacrifices.
Le sacrifice possède une valeur éminemment spirituelle, dans le

sens démonologique. L'eau lave et le feu purifie. On admet que l'esprit
impur peut se transférer d'un homme sur un animal ou sur un objet.
On substitue alors la victime à l'homme. Et l'on sacrifie l'animal, le
bouc émissaire (Lévitique 16 : 21-22), victime expiatoire. On sait
qu'aujourd'hui encore, dans les peuplades sauvages, ce sont les

magiciens qui sont médecins. C'est d'ailleurs eux aussi que l'on
accuse parfois de jeter de mauvais sorts. Pour conjurer ses charmes,
on confectionne une statuette du sorcier, on la lie, on la transperce,
puis on la jette au feu.

On le voit, cette conception des maladies démoniaques n'est pas
propre aux Juifs et a persisté dans le monde durant des siècles,
puisqu'elle n'est pas entièrement éteinte.

En fait, c'était donc les prêtres qui étaient médecins ; et au temps
de Jésus, les lois mosaïques stipulaient que la guérison d'un lépreux
fût attestée par un prêtre ; seul ce certificat permettait une
réintégration dans la société. A cette époque encore, une part de l'exercice
de la médecine était donc bel et bien entre les mains de la religion.
La conception spirite des maladies accentuait cette dépendance,
puisque, logiquement, la guérison devait découler d'une opération
magique ou rituelle, invocation de la puissance du Dieu Vivant ou
des esprits. Nous ne pouvons que soupçonner l'étendue pratique de

cette attitude. Nous comprenons ainsi la liaison étroite, souvent
soulignée déjà, entre la médecine et l'Eglise, entre la demonologie
(connaissance des démons) et la pathologie (étude des maladies). Or,
Jésus, en s'incarnant — et c'est un grand mystère — « n'a pas voulu
se prévaloir de son égalité avec Dieu », nous déclare saint Paul
(Phil. 2 : 7-8) ; il « s'est anéanti lui-même », et s'est trouvé « comme
un simple homme ». Il a revêtu notre condition terrestre ; de par sa

propre volonté, il ne pouvait plus dès lors ne pas s'intégrer dans son
siècle, dont il a, apparemment, adopté les concepts, justes ou faux.
Rien d'étonnant que, dans ce domaine devenu celui des sciences et
de la technique, son parler soit fort éloigné du nôtre et appartienne
incontestablement à une histoire humaine révolue.

Que penser de cette conception spirite des maladies Il faut tout
d'abord établir qu'en parlant de possession, on n'entendait pas un



LE PROBLÈME DE LA GUÉRISON PAR LA FOI 281

simple langage figuré, comme l'on dit aujourd'hui d'une passion
ou d'un vice que l'on en est possédé, parce qu'en dépit des oppositions
de la raison, on ne peut s'empêcher de le satisfaire ; ce désir violent
et obstiné qui caractérise la passion ou le vice, on lui prête l'individualité

d'un personnage de notre drame intérieur ; mais personne
n'est dupe de cette expression courante et commode en psychologie.
Non, dans la Bible, les esprits dont il est question sont envisagés
comme des êtres réels, d'essence spirituelle, surnaturelle, qui sont
autres que nous, et qui, aux ordres de Satan, s'emparent de nous.

Or, que peut être le démon d'une maladie Pour ne pas nous
égarer dans de stériles discussions, laissons de côté la psychiatrie,
parlons de ce que nous avons le mieux exploré, les maladies
infectieuses, et prenons pour exemple la tuberculose. Dans cette affection,
où est le démon Assurément, ce devrait être la vraie cause de la
maladie, qui est, chacun le sait, le bacille de Koch. Pourrait-on dès
lors le considérer comme la matérialisation du démon Nous y
répugnons vivement ; car ce BK, selon le jargon sanatorial, se

comporte en tout point comme une sorte de moisissure, élément
microscopique du règne végétal ; sa biologie est conforme aux lois
physico-chimiques, dans la mesure où on la connaît, et eUe n'a rien
de surnaturel. Certes, le bacille est un microbe pathogène, c'est-à-dire
qu'il provoque la maladie — et une maladie dont il n'est pas ici le
lieu de relever l'importance économique immense qui en fait un
fléau social. Il est donc nuisible et la guerre sans merci qu'on lui livre,
et qui ne cessera que par son anéantissement définitif, se justifie.
Agent du mal Oui ; mais esprit du mal Non. Ainsi donc, il
serait abusif de soutenir que le germe de la phtisie, c'est Satan lui-
même.

Alors, est-ce la tuberculose Celle-ci est la maladie qui résulte
de la lutte menée par l'organisme contre le bacille de Koch. Cette
affection n'est donc pas une entité en soi, un être, une essence ;

eUe est déterminée par l'action de l'agresseur et la réaction du sujet,
qui sera vainqueur ou vaincu, selon les forces physiques, biologiques
et morales dont il dispose ; elle est une réponse de l'organisme à une
attaque extérieure. Assurément, nous le répétons, la résistance d'un
individu dépend dans une large mesure de ses dispositions morales.
Nul n'ignore plus aujourd'hui que nombre de troubles fonctionnels
et même organiques, dans les domaines les plus divers (tube digestif,
cœur et vaisseaux, peau, s}'stème neuro-musculaire, etc.) relèvent
d'un déséquilibre psychique et ne guérissent qu'à condition d'être
rapportés au motif précis qu'ils trahissent. Ces complexes, récemment
baptisés psycho-somatiques aux Etats-Unis, peuvent incontestablement

influer sur l'évolution et sur l'issue même d'une maladie
infectieuse.

19



2S2 FERNAND CARDIS

Ici donc, le rôle de l'esprit intervient avec évidence. Et il nous
paraît justifié d'admettre — nous y reviendrons plus loin — que la
maladie, en tant qu'événement, en tant qu'épreuve est bien le fait
de l'Adversaire. Mais ce serait prendre l'effet pour la cause que
d'identifier la maladie au démon, à un esprit impur, à .Satan.

A plus forte raison devra-t-on refuser de considérer un symptôme
comme un esprit. Le symptôme manifeste une souffrance de notre
économie ; ce sera, par exemple, la fièvre, la fatigue, le point de côté,
le manque d'appétit, l'amaigrissement, la toux, etc. ; le symptôme
est consécutif à la maladie, il est causé par elle, il la traduit ; il est
en quelque sorte le vocabulaire dont l'organisme se sert pour s'exprimer

; et comme ce langage organique n'est pas très étendu, il se

trouve que les mêmes mots sont souvent répétés. Autrement dit,
les symptômes les plus divers sont communs à de nombreuses maladies,
très différentes les unes des autres dans leurs origines ; la fièvre,
par exemple, se rencontre dans une foule d'affections, qu'elle ne
suffit pas à elle seule à définir. Or, cette manifestation corporelle
appartient à l'être, elle est de son essence, elle ne lui est ni extérieure
ni étrangère. Le symptôme, moins encore que la maladie — dont
on a vu qu'elle est déclenchée souvent par l'agression d'un agent
externe — n'est pas un esprit.

Le problème reste le même si nous reconnaissons que l'on peut
prendre la partie pour le tout, et nommer le symptôme pour désigner
la maladie. L'un pas plus que l'autre n'est un démon.

Que Jésus ait guéri en exorcisant, alors que nous considérons
aujourd'hui que les maladies ne sont pas démoniaques, que ses

apôtres aient fait de même, n'est pas pour nous surjirendre : la
puissance du Saint-Esprit ne saurait être enchaînée à des conceptions
humaines, toutes passagères. Au surplus, si Jésus s'était exprimé, à

l'endroit des maladies, avec les termes qu'emploie aujourd'hui un
spécialiste, il est bien certain qu'il n'aurait été compris de personne,
pas même, bien entendu, des médecins de son temps.

A quoi attribuer cette représentation primitive des maladies
A l'état embryonnaire où se trouvaient les sciences naturelles ; à

l'absence totale de la biologie ; au déplorable et si vivace penchant
intellectuel de préférer les séductions faciles du raisonnement conjectural

aux lenteurs gênantes de l'observation sans parti pris, aux
froides objections de la méthode expérimentale. Comment pouvait-il
en résulter autre chose qu'une énorme carence de la médecine
L'esprit humain — et c'est sa dignité — a besoin de comprendre et

d'expliquer. Mais quand il ne connaît pas les faits, il n'a que trop
tendance à les imaginer. Et c'est le danger de la croyance, qui fait
figure de connaissance, alors qu'elle la cache. On ignorait l'origine
des maladies ; on se persuadait qu'elles ressortissaient à l'action



LE PROBLÈME DE LA GUÉRISON PAR LA FOI 283

méchante des esprits. Que faire d'autre alors que de chasser ces

esprits et d'exorciser, conséquence inévitable de l'idée qu'on s'en
faisait Car à la carence de la science diagnostique et étiologique
(étude des causes des maladies) correspondait naturellement une
impuissance thérapeutique. Quand le pouvoir des médecins est
insuffisant, on tombe aisément dans la sorcellerie, dans l'astrologie,
dans la charlatanerie. Et le problème de la guérison est d'autant plus
urgent que la médecine y répond moins bien, car l'on doit chaque
jour trouver coûte que coûte une solution actuelle. Il faut donc
s'attendre à ce que les « miracles » fleurissent en raison inverse des

guérisons naturelles : c'est quand les moyens habituels échouent que
l'on recherche le surnaturel.

Nous croyons nécessaire de répéter que ces fictions démonologiques
sont caduques. Certes, la science a fait reculer les ténèbres et a conquis
un domaine étendu où la lumière de la raison et du savoir a dissipé
les chimères qu'y faisaient prospérer l'ignorance et la superstition.

Il n'est, je pense, plus besoin de s'étendre longuement sur les

moyens de guérison employés par Jésus. Conformément au concept
de la possession, c'est la parole exorcisante qui occupait la première
place. Le démon, l'esprit impur, s'empare de la personne ; c'est lui
désormais qui parle par eUe. Et cet esprit impur connaît ce que ne
connaît pas sa victime ; car, en tant qu'esprit, il fait partie d'un
monde parent de celui des anges ; encore qu'il soit déchu, il a conservé
de son origine ce privilège du discernement des esprits, dont Paul
parle comme d'un don (I Cor. 12 : 10). C'est ainsi qu'avant tout le
monde, les démons reconnaissent en Jésus le Fils de Dieu ; c'est
pourquoi encore, tenant rang dans une hiérarchie mystérieuse, ils
sont soumis à la puissance de Jésus. Et c'est à eux directement que
Jésus s'adresse, et avec eux que parfois il dialogue.

Remarquons que, dans les Actes des apôtres, il est fait allusion
(16 : 16-18) à une pythonisse — sorte de prophétesse distribuant des

oracles, à l'instar de la pythie, prêtresse d'Apollon à Delphes. Cette
esclave suit les apôtres en criant : « Ces hommes sont des serviteurs
du Dieu Très-Haut : ils vous annoncent la voie du salut. » Elle fait
montre ainsi d'une particulière intuition ; toutefois, elle est si importune

que Paul se décide à exorciser le démon, en l'espèce l'esprit
d'Apollon

Mais Jésus emploie aussi souvent sa parole : « Qu'il te soit fait
comme tu le veux », « selon ta foi ». Parfois, il recourt à certains gestes :

l'imposition des mains, qui lui est demandée, paraît avoir été pratiquée
de tout temps ; d'autres fois, il prend la main, il relève, il met un
doigt sur les yeux, dans les oreilles. Enfin, il emploie aussi, plus
rarement, des moyens intermédiaires : salive sur la langue, sur les

yeux, onction de boue sur les yeux.



284 FERNAND CARDIS

Jésus n'a jamais utilisé la prière pour une seule guérison ; l'unique
exemple que nous en ayons est la prière pour la résurrection de
Lazare.

Que ce soit par un ordre donné au démon, une parole adressée

au malade ou à l'intercesseur, par un geste, Jésus agit toujours avec
une simplicité parfaite, directe, claire, dont il sied de relever qu'elle
contraste étrangement avec les pratiques tarabiscotées de la magie.

Quelles sont les conditions requises pour la guérison
Nous voyons parfois Jésus guérir des malades qui n'ont rien

demandé et pour lesquels personne n'est apparemment intervenu.
Mais le plus souvent, c'est la foi qui paraît déterminante. La foi
concerne soit celui qui réclame sa guérison ; soit celui qui intercède ;

soit enfin l'opérateur.
Mais quelle est la nature de cette foi L'épître aux Hébreux la

définit (11 : 1) : « Une ferme assurance des choses qu'on espère, une
démonstration de celles qu'on ne voit pas. » La foi, qui est la certitude
de l'amour de Dieu pour les hommes, n'est pas seulement une certitude,

une assurance, c'est-à-dire une connaissance ; elle est aussi,
au dire de Jésus, une puissance (Luc 17 : 6 ; Marc 11 : 22-24 '•

Mat. 21 : 21-22). Or, à qui Jésus s'adresse-t-il en disant : «Si vous
aviez » A ses douze A ces géants de la foi, Jésus dit : Vous n'avez
pas la foi, cette foi que seul je possède, et qui me donne une efficacité
surnaturelle qu'aucun homine ne détient.

A propos de la foi et des moyens de guérison, rappelons l'épisode
de la femme à la perte de sang (Mat. 9 : 20-22 ; Marc 5 : 25-34 '>

Luc 8 : 43-48). Elle est persuadée qu'il lui suffira de toucher le
vêtement de Jésus pour guérir ; et de fait, elle guérit. Tout se

passe comme si Jésus accumulait un fluide guérisseur, qui se serait
déchargé par un contact. Je sais bien que Jésus élimine immédiatement

cette interprétation en déclarant : « Ta foi t'a sauvée » et
non un courant matériel comme une puissance électrique. Et
pourtant c'est sans doute à cette leçon que s'arrête la foule, qui,
selon Luc 6 : 17-18, « cherchait à le toucher, parce qu'il sortait de

lui une force qui les guérissait ». Et nous voyons dans les Actes des

apôtres (19 : 11-12) que 1'« on mettait sur les malades les linges et
les vêtements qui avaient touché le corps de Paul », et « les malades
étaient guéris de leurs maladies et délivrés des mauvais esprits ».

Bien plus, on nous raconte (Actes 5 : 12-16) que l'ombre de Pierre,
qui, en passant, couvrait les malades, les guérissait tous. N'est-ce

pas là l'origine des amulettes, des images, des médailles et reliques de

saints
Sur le mécanisme de la guérison dans les récits évangéliques. Ce que

nous savons de l'influence de l'esprit sur le corps, de la complexité
et de la fertilité de leurs relations réciproques nous fait admettre



LE PROBLÈME DE LA GUÉRISON PAR LA FOI 285

que l'auto-suggestion intervient dans une large mesure, lorsque la
guérison est le fruit d'une supplication. Caractéristique est la péricope

Mat. 21 : 22 : «... Tout ce que vous demanderez avec foi, en

priant, vous le recevrez » ; et davantage encore celle de Marc ii : 24 :

« Tout ce que vous demanderez, croyez que vous l'avez obtenu, et
cela vous sera accordé. » Toutefois, si certaines affections sont
parfaitement justiciables d'une telle opération, il faut convenir que leur
nombre n'en est pas illimité ; et que la plupart des altérations grossièrement

organiques y restent indifférentes ; mais leur tolérance peut
parfois s'améliorer au point de donner le change.

Suggestion aussi, peut-être, quand l'intercesseur prie en faveur
d'un homme présent. Nul n'ignore la puissance extraordinaire,
agissante et efficace, que peut susciter la psychologie des foules.
Témoins en soient les pèlerinages, les scènes connues de l'âge grec,
en particulier autour des oracles, celles de la piscine de Béthesda,
à Jérusalem. La ville de Pergame, en Asie mineure, où naquit et

pratiqua Galien au IIe siècle de notre ère, était depuis longtemps
célèbre par son temple, où se pressait un flot de pèlerins dans
l'attente d'un miracle. Prodiges de la mentalité collective, oui ; jusqu'à
un certain point.

Mais comment invoquer de tels ressorts psychologiques dans les

guérisons à distance Voyez celle du fils de l'officier royal de saint
Jean, celle du centenier de Matthieu ou de Luc, celle de la fille de

la Cananéenne : à l'instant même où Jésus parle, le miracle surgit.
Non, ici aucune explication rationnelle n'ose s'aventurer. Seul, le

Saint-Esprit triomphe.
Et, en effet, que sont les « guérisons » des évangiles Elles s'adressent

à des malades dont il semble qu'ils sont des laissés pour compte de
la médecine ; le fait est expressément noté pour la femme à la perte
de sang (Marc 5 : 26 ; Luc S : 43) ; on peut soupçonner que les autres
n'ont pas pu être guéris par des moyens naturels. Elles sont toutes
des miracles Elles ne se produisent jamais selon le procès naturel
auquel nous sommes accoutumés. Elles sont instantanées ; une seule
est curieuse et s'opère en deux temps ; c'est celle d'un aveugle
(Marc 8 : 22-26) : Jésus lui met de la salive sur les yeux, lui imposa
les mains et lui demande s'il voit. Réponse par une image des plus
puissantes : « J'aperçois des hommes qui marchent, pareils à des
arbres. » Jésus lui remet les mains sur les yeux, et le voilà guéri.
Ces miracles ne paraissent pas résulter d'un traitement, encore que,
dans maintes occasions, nous l'avons noté, des moyens intermédiaires
aient été utilisés ; mais il n'y a aucune commune mesure entre ces

moyens précaires et leurs résultats.
Disons toutefois que si les guérisons sont instantanées et ne

respectent donc pas les délais des évolutions banales, elles ne sont



286 FERNAND CARDIS

jamais totalement impossibles ; je veux dire qu'elles se passent le

plus souvent dans la perspective de phénomènes naturels, dont les
bornes sont seulement déplacées ; aucun miracle si ce n'est légendaire,
n'a jamais rapporté qu'une jambe coupée ait repoussé ; mais bien
qu'un boiteux ait marché droit.

Des miracies, disons relativement modestes, mais inexplicables
quand même, il est bien certain qu'il en existe. A Lourdes s'est créé

un institut médical chargé de contrôler scientifiquement les miraculés.
On s'y efforce de constituer tout d'abord un dossier aussi complet que
possible établissant, sur des examens objectifs et incontestables, le

diagnostic des malades arrivant ; des laboratoires annexés permettent
toutes analyses nécessaires, des radiographies en particulier. Si l'on
annonce un miracle, la personne est aussitôt reprise dans l'institut
et observée avec une rigueur sans complaisance ; d'ailleurs, l'établissement

est ouvert à tout médecin, d'où qu'il vienne et à quelque
confession qu'il appartienne. La guérison constatée doit être instantanée

et résister à toute tentative d'une interprétation dite naturelle.
En outre, on vérifiera d'année en année si elle se maintient.
Finalement, le miracle n'est homologué que tardivement, par un jugement
ecclésiastique, après rapport de nombreux experts médicaux choisis

parmi les maîtres des facultés de France. On voit que Lourdes s'attache
à établir la réalité scientifique des miracles, et veut répondre ainsi
aux exigences non du public profane — auquel s'adresse la Bible —
mais des médecins, observateurs particulièrement avertis et critiques
en matière de guérison, et, de ce fait, les plus difficiles à convaincre.

Certes, ces miracles ne sont pas fréquents. Pourquoi Dieu consentirait-il

à déroger volontiers aux lois qu'il a lui-même décidées

Rares, rarissimes, soit ; mais je crois qu'ils existent. Les nier est
aisé, surtout pour qui ne s'est pas renseigné. Certes, la crédulité
dans ce domaine n'est pas de mise ; on voit de quelles minutieuses
précautions il convient de s'entourer, tant est grande la difficulté
du diagnostic et du pronostic. Mais la négation pure et simple ne
saurait pas davantage passer pour une démarche scientifique
désintéressée ; et ne porte-t-elle pas atteinte à la liberté de Dieu

Qu'est-ce en somme qu'un miracle Les définitions peuvent en être
multiples ; pour les statisticiens, c'est un phénomène qui survient
dans une série avec un indice de fréquence extraordinairement
faible, et dont le déterminisme échappe. Pour le biologiste, c'est un

processus dont le déroulement met en défaut nos connaissances
des lois de la nature, auxquelles il semble ne pas obéir.

En fait, le miracle postule un jugement, et le jugement varie
avec l'observateur : miracle pour l'un ; banalité pour l'autre. A
Lourdes, le miracle n'est plus abandonné à l'appréciation des
spectateurs plus ou moins crédules, — et l'on sait combien facilement la



LE PROBLÈME DE LA GUÉRISON PAR LA FOI 2S7

foule se laisse prendre par la prestidigitation, au point de crier à la
transmission de pensée ou au spiritisme, — mais fait l'objet d'une
enquête minutieuse et critique, propre à satisfaire non seulement
la vox populi, mais les savants eux-mêmes... et les théologiens. Car
il existe encore une définition religieuse du miracle, qui diffère des

précédentes en ce qu'elle y ajoute qu'il est un phénomène moral,
visant un but spirituel : c'est une réponse de Dieu à notre prière,
un exaucement sous une forme inaccoutumée, qui déroute par ailleurs
nos explications rationnelles.

Cela nous amène à étudier la signification des guérisons miraculeuses

de Jéstis. Plusieurs paraissent avoir leur fin en soi : guérir
pour supprimer une souffrance, une infirmité. Mais beaucoup plus
nombreuses sont celles qui sont chargées de nous démontrer une
vérité religieuse ; elles ont pour mission de frapper l'imagination ;

elles sont un signe. Et ce qu'elles disent, Jésus nous l'a répété :

Le royaume de Dieu s'est approché de nous, en Jésus lui-même.
Guérison et enseignement de l'Evangile sont régulièrement associés, l'un
démontrant la puissance de l'autre. Innombrables les citations qu'il
faudrait rappeler: Mat. 3 : 23 : «Jésus allait par toute la Galilée...
prêchant l'Evangile du royaume et guérissant. » « Les douze
prêchaient la repentance et chassaient les démons » (Marc 6 : 12-13 ;

Luc 9 : 2-6).
La guérison du paralytique rapportée par les trois synoptiques

(Mat. 9 : 2-8 ; Marc 2 : 3-12 ; Luc 5 : 17-26) est accordée en quelque
sorte comme preuve du pouvoir de Jésus de pardonner les péchés :
« Pour que vous croyez que je puis remettre les fautes et blanchir
l'âme, je vous montre qu'il m'est aussi facile de chasser la maladie
et de rendre la santé au corps » ; la santé physique retrouvée est ici
le signe visible de ce bien, plus précieux et caché, qu'est le salut de
l'âme.

A maintes reprises, Jésus a accompli ses guérisons le jour du
Sabbat, pour proclamer que l'homme est maître du sabbat et que
la loi ne doit pas enfermer celui que Jésus libère (Mat. 12 : 10-13 ;

Marc 3 : 1-5 ; Luc 6 : 6-10 ; Luc 13 : 10-16 ; Jean 5 : 5-9 ; Jean 9 : 1-38).
L'usage des miracles était, il faut le dire, très courant en Orient ;

et ce caractère est bien loin de la rareté qui l'accompagne aujourd'hui.
Remémorons en particulier les prodiges de Moïse, par lesquels doit
paraître la puissance de Jéhovah, et qui tendent à convaincre le

pharaon de laisser les Hébreux sortir d'Egypte. Mais les magiciens
et les devins d'alors revendiquaient le même pouvoir ; et c'était à

qui l'emporterait. Ecoutez ce passage (Exode 7 : 10-12) : « Moïse et
Aaron allèrent donc auprès du pharaon et ils firent exactement ce

que Dieu avait commandé. Aaron jeta son bâton devant le pharaon
et ses serviteurs, et le bâton devint un serpent. Le pharaon appela



288 FERNAND CARDIS

aussi les sages et les devins ; et les magiciens de l'Egypte en firent
autant par leurs enchantements. Chacun jeta son bâton et les bâtons
devinrent des serpents. Mais le bâton d'Aaron engloutit ceux des
devins. » Concours de prestidigitateurs auquel préside un arbitre
blasé et sceptique, qui ne se laisse pas persuader.

Jésus lui-même avertit ses disciples contre l'abus des prodiges
et l'interprétation trop facile qu'on leur donne d'une puissance
venant de Dieu (Marc 13 : 22) : « De faux Christs et de faux prophètes
s'élèveront et ils feront des miracles et des prodiges pour séduire,
s'il était possible, les élus eux-mêmes. Prenez-y garde : je vous ai
tout prédit. »

Exhortations et dons de Jésus à ses disciples. Et tout d'abord,
Jésus cite le passage d'Esaïe (61 : 1-2) qui le concerne : « Il m'a
envoyé pour publier la liberté aux captifs et le recouvrement de la
vue aux aveugles, pour renvoyer libres ceux qui sont dans l'oppression
et pour proclamer l'année favorable du Seigneur. »

Puis il s'adresse aux douze (Mat. 10 : 1) et leur octroie « le pouvoir
de chasser les esprits impurs et de guérir toutes sortes de maladies
et d'infirmités... » (10 : S) : prêchez et dites : « Le royaume de Dieu
est proche ; guérissez les malades, nettoyez les lépreux, chassez les
démons. » Plus loin, il répète (Mat. 10 : 7-8) : « Dites : le royaume
des cieux est proche. Guérissez les malades, ressuscitez les morts,
nettoyez les lépreux, chassez les démons. »

Dans Luc (9 : 2), il est dit que Jésus envoya ses douze « annoncer
le royaume de Dieu et guérir les malades ». Même langage dans
Marc (6:7), où Jésus envoie ses douze, deux à deux, « en leur donnant
tout pouvoir sur les esprits impurs ». Et les douze « prêchaient la
repentance. Ils chassaient beaucoup de démons, ils oignaient d'huile
beaucoup de malades et les guérissaient. » Aux soixante-dix
(Luc 10 : 9), Jésus ordonne : « Guérissez les malades... et dites-leur :

le royaume de Dieu s'est approché de vous. »

Nous voyons ainsi que les apôtres ont reçu l'ordre d'annoncer
l'Evangile et de guérir les malades — la guérison étant le signe de
la venue du royaume en Jésus-Christ — et qu'ils s'y sont conformés.

Dans les Actes, Pierre, Paul, Jean, Philippe accomplissent maints
miracles au nom de Jésus-Christ ; ils chassent les démons, guérissent
les malades, souvent par imposition des mains ou onction d'huile,
parfois par la prière. Actes 28 : 8 : « Or, le père de Publius était au
lit, malade de la fièvre et de la dysenterie. Paul alla le voir, et ayant
prié, il lui imposa les mains et le guérit. » Ailleurs, les Actes nous
montrent Pierre se mettant à genoux et priant pour la résurrection
de Tabitha, excellente chrétienne qui venait de mourir (9 : 36-42).

Ces dons de guérison que Jésus a distribués à ses disciples semblent
bien s'adresser à l'Eglise. L'évangile de Marc se termine par les



LE PROBLÈME DE LA GUÉRISON PAR LA FOI 289

versets 9-20 du chapitre 16, qui ne sont contenus ni dans le codex
Vaticanus, ni dans le Sinaïticus, et dont l'authenticité est donc
douteuse ; citons néanmoins les versets 17 et 18 : « Voici les miracles
qui accompagneront ceux qui auront cru ; ils chasseront les démons
en mon nom ; ils parleront les langues nouvelles ; ils prendront des

serpents dans leurs mains ; quand ils auront bu quelque breuvage
mortel, il ne leur fera point de mal ; ils imposeront les mains aux
malades et ceux-ci seront guéris. »

Paul, d'autre part, parlant de la fonction de chacun dans l'Eglise,
selon la diversité des dons reçus, écrit (I Cor. 12 : 28) : « Dieu a établi
dans l'Eglise premièrement des apôtres, secondement des prophètes
et en troisième lieu des docteurs ; ensuite ceux qui font des miracles,
puis ceux qui ont le don de guérir, de secourir, d'administrer, de

parler diverses langues. » Et aux versets 8-10 de« la même épître :

« A l'un est donnée — par le moyen de l'Esprit — une parole pleine
de sagesse ; à l'autre une parole pleine de science, selon le même

Esprit. A l'un est donnée la foi par le même Esprit ; à un autre les
dons de guérison par ce même Esprit ; à un autre le pouvoir d'opérer
des miracles ; à un autre la prophétie ; à un autre le discernement des

esprits (demonologie) ; à l'un le don de parler diverses langues, à

l'autre l'interprétation de ces langues. »

Est-il permis de penser que plusieurs de ces dons portent le

sceau du temps du Christ La prédication du royaume impliquait
une démonstration de puissance. Ces dons, d'autre part, correspondaient

à la mentalité, aux connaissances, aux besoins psychologiques,
aux mœurs du siècle. Au surplus, ces dons, c'est Dieu qui les dispense :

bienheureux qui les reçoit ; avouons qu'une grande obscurité plane
sur eux comme sur la demonologie et l'angelologie chrétiennes.

Signification de la maladie. L'Ancien Testament nous enseigne
clairement que Dieu est maître de nos vies, de nos maladies comme
de leur guérison. On a parfois de la peine à l'admettre. Certes, la
maladie est l'œuvre de l'Adversaire ; et à ce titre, comment ne pas
mettre tout son cœur à la combattre Mais n'oublions pas la leçon
du drame de Job : ce n'est pas le diable qui agit à sa guise et qui
serait le maître de Dieu, mais c'est Dieu qui est le maître du diable,
lequel lui est soumis. C'est là un mystère qui ne nous fera pas douter
de la Toute-Puissance de Dieu. Ecoutez le fragment du cantique de
Moïse (Deut. 32 : 39) : « Reconnaissez maintenant que c'est moi,
moi qui suis votre Dieu. Il n'y a point d'autre Dieu que moi. Moi
seul je fais mourir et je fais vivre, je blesse et je guéris, et personne
ne peut délivrer de ma main. »

La maladie — signe du péché de l'homme — il est possible de la
considérer comme une punition. Voyez Job (5 : 17) : « Heureux
l'homme que Dieu châtie ne méprise pas la correction du Tout-



290 FERNAND CARDIS

Puissant Car c'est lui qui fait la plaie et qui la panse ; il blesse et
ses mains guérissent. » Il nous est rapporté (Nomb. 12 : 10) comment
Dieu frappe de lèpre Marie, femme d'Aaron, parce qu'elle avait
blâmé Moïse d'avoir épousé une Ethiopienne et murmurait contre
lui.

Mais Jésus — qui sait que la maladie est le fait de Satan, du
péché de l'homme — refuse que cette relation soit utilisée contre les

malades, contre les sinistrés (Luc 8 : 1-5) : Pilate a fait mourir des
Galiléens en mêlant leur sang à celui de leurs sacrifices. Jésus prenant
la parole dit : « Pensez-vous que ces Galiléens fussent de plus grands
pécheurs que tous les autres Galiléens, parce qu'ils ont souffert
ainsi Non, vous dis-je ; mais si vous ne vous repentez pas, vous
périrez tous pareillement. Ou bien ces dix personnes, sur qui la
tour de Siloé est tombée et eju'elle a tuées, pensez-vous qu'elles
fussent plus coupables que tous les autres habitants de Jérusalem
Non, vous dis-je ; mais si vous ne vous repentez, vous périrez tous
également. » Et Jean 9 : 1-3 : « Jésus, en passant, vit un homme
aveugle de naissance. Et les disciples lui demandèrent « Maître,
qui a péché, cet homme ou ses parents, pour qu'il soit né aveugle »

Jésus répondit : « Ce n'est pas que lui ou ses parents aient péché ;

mais c'est afin que les œuvres de Dieu soient manifestées en lui. »

Et il le guérit en oignant ses yeux d'une boue faite de terre et de
salive.

Mais la maladie est toujours une épreuve par laquelle Dieu nous
parle (Héb. 12 : 10-11). La maladie et la guérison sont comme des
miroirs reflétant le péché et son pardon. Elles sont l'occasion l'une
et l'autre de louer Dieu ; en Lui, tout est grâce. « Mon âme bénis
l'Eternel, et que tout ce qui est en moi bénisse son saint nom Mon
âme, bénis l'Eternel et n'oublie aucun de ses bienfaits C'est lui
qui pardonne toutes les iniquités, qui guérit toutes les maladies »

(Ps. 103 : 1-3).
Que peut-on retirer aujourd'hui de cette analyse des guérisons delà

Bible Des vérités éternelles, d'ordre religieux, enchâssées dans
les contingences du moment, temporelles et périssables. Dégager
ces vérités et se les approprier, laisser tomber les caractères circonstanciels

qui appartiennent à l'histoire des hommes, c'est notre tâche.
La conception des maladies a changé ; certainement, nous sommes

allégés d'une part importante de diableries et de superstitions. Nous

y avons déjà fait allusion, Jésus s'est « dépouillé lui-même » de ses

privilèges divins ; il a « revêtu le simple homme », l'homme d'il y a

vingt siècles, avec ses connaissances et, apjoaremment, ses ignorances.
Il a agi en homme de son temps, sur des hommes de son temps,
avec des moyens familiers à ses contemporains. Dieu n'a pas voulu
que son Fils nous enseignât la médecine, ni la pathologie pastorienne,



LE PROBLEME DE LA GUERISON PAR LA FOI 29I

ni la thérapeutique anti-infectieuse d'aujourd'hui, ni les découvertes
à venir, qui seront la fierté de demain, mais qu'il fût le témoin et
le gage de son amour pour les hommes.

La vérité première que nous avons à saisir, c'est que le royaume
de Dieu s'est approché de nous en Jésus-Christ, qui est la Bonne
Nouvelle annoncée par l'Eglise. Dieu s'est incarné en Jésus et s'est
révélé par lui, qui nous parle de Lui-même et de son Père comme
aucun homme ne peut l'imaginer.

Une autre vérité, corollaire de la première, c'est la Seigneurie de

Dieu ; c'est de lui que nous recevons heurs et malheurs ; aujourd'hui
comme autrefois, Dieu est maître de nos vies. Il permet la maladie
—- sous quelque nom qu'elle se présente et quelle qu'en soit la conception

étiologique, médicale, spirite jadis, souvent bactérienne depuis
Pasteur ; et c'est de Lui que nous attendons la guérison — par le
ministère non plus des exorcismes, mais de la médecine, qu'il donne
à l'homme de pouvoir développer des obscurités séculaires à la
lumière — relative encore — de nos jours.

Une autre vérité, c'est la compassion que Jésus a éprouvée en
face de nos misères, l'amour du prochain qu'il nous enseigne par ses

guérisons.
Et maintenant, posons-nous la question : La médecine s'oppose-

t-elle à l'exercice de la foi et de la prière pour les maladies
Nous ne le croyons pas. Aucune raison ne peut être valablement

invoquée qui priverait un malade — ou un médecin — du réconfort
de la prière parce qu'il est au bénéfice de soins médicaux. Tout
chrétien prie et, confiant dans l'amour de Dieu, suit volontiers ce
conseil de l'apôtre Pierre (I Pierre 5 : 7) : « Déchargez-vous sur lui
de tous vos soucis, parce qu'il a soin de vous. » De même, l'apôtre
Paul nous dit (Phil. 4 : 6) : « Ne vous incjuiétez de rien, mais en
toutes choses, présentez vos demandes à Dieu par des prières et des

supplications, avec des actions de grâces. » Le médecin, chrétien ou
non, ne verra jamais aucun inconvénient à la prière. Il estimera
même, peut-être, que la prière et la foi donneront à son patient un
équilibre moral propice à la guérison. Et le médecin chrétien priera
pour ses malades. Mais malades et médecins le feront dans l'amour
de Dieu et de sa volonté, et dans le respect de sa liberté. La prière
n'exigera pas de Dieu le miracle, car « nous savons que toutes choses

concourent au bien de ceux qui aiment Dieu » (Rom. 8 : 28). Elle
demandera plus modestement — mais avec non moins de ferveur —
la guérison, assurés que nous sommes que Dieu intervient dans nos
vies, sans leur donner pour autant un tour spectaculaire. « Les
circonstances, c'est Dieu », disait profondément un prêtre à Julien
Green. Et, de plus, la foi ne saurait être une bonne affaire. Les

croyants ne sont pas plus épargnés que les autres, et les médecins



292 FERNAND CARDIS

chrétiens n'ajoutent pas à leur médication un procédé supplémentaire,
grâce auquel le taux de leurs guérisons dépassera celui de leurs
confrères non chrétiens. Car la foi est gratuite, pour rien, comme il
est dit dans le prologue de Job. Pour rien n'est d'ailleurs pas exact :

c'est pour l'amour qu'il faut dire, et non pour un avantage. Car,

que nous promettent les béatitudes L'amour de Dieu dans sa

plénitude. Que nous promet l'apôtre à la fin du passage de la lettre
aux Philippiens que je viens de citer « Et la paix de Dieu, qui
surpasse toute intelligence, gardera vos cœurs et vos pensées en
Jésus-Christ. »

Mais peut-être la foi fait-elle obstacle à la médecine On sait que
certaines sectes ont l'ambition d'obtenir la guérison des malades
sans l'intervention de la médecine, par la seule prière. En somme,
leurs adeptes ne prétendent qu'à des guérisons miraculeuses, conformes
à celles de Jésus ou des apôtres. Nous croyons qu'il s'agit là d'un
excès manifeste, que déjà Calvin a condamné, et qui ne nous semble
nullement trouver une justification quelconque dans les textes
évangéliques. La Bible ne contient aucune condamnation de la
médecine. Elle fait allusion, il est vrai, ici et là, à l'insuffisance des
médecins ; peut-on s'en étonner Nous avons vu que c'est à la carence
des sciences naturelles que nous attribuons les fausses notions
démoniaques, et à l'impuissance de notre art la floraison des exorcistes.
Mais il y a plus qu'une neutralité bienveillante : le soin des malades

y est en maints passages considéré comme un devoir de charité.
Souvenez-vous de la parabole du bon Samaritain (Luc 10 : 30-37) : Un
homme dépouillé et couvert de blessures est laissé à demi mort
au bord du chemin par des brigands. Tandis qu'un prêtre et un lévite
passent à côté de lui sans s'en soucier, le Samaritain s'arrête, « bande
ses plaies... y verse de l'huile et du vin », le met sur sa monture et le
confie à la prochaine hôtellerie, en payant sa dépense. Le Samaritain,
qui donne des soins, nous est cité en exemple de ce que Dieu fait
pour nous et de ce que nous devons à autrui. N'est-ce pas sous cette
égide de la charité et du service que doit se placer la médecine,
ministère — dans l'Eglise — du soulagement des souffrances, de la
préservation et de la restauration de la santé

Ne pas user de la médecine parce que l'on prie, c'est vouloir
asservir Dieu, c'est faire fi de sa liberté.

Après tout, ne s'agit-il pas là d'un aspect particulier du problème
plus général de la vie par la foi, de la vie du chrétien Quelle attitude
prendre à l'égard des circonstances, heureuses ou malheureuses, de

nos existences, dont nous savons par la foi qu'elles sont entre les

mains de Dieu, qui nous aime
Cette assurance de l'amour de Dieu, est-elle pour nous une

inhibition Nous impose-t-eUe de ne rien faire sous prétexte que Dieu



LE PROBLEME DE LA GUERISON PAR LA FOI 293

fait tout pour nous Nous dispense-t-elle de nos obligations
matérielles Une mère chrétienne, qui attend tout de Dieu, est-elle
inconséquente parce qu'elle prépare le repas de sa famille Y a-t-il,
en bref, contradiction entre foi et action Poser la question, c'est la
résoudre, me semble-t-il. La foi chrétienne n'est en rien fataliste.
Voyez plutôt : Alors même que notre salut est l'œuvre exclusive
de Dieu, l'apôtre nous engage à y collaborer (Phil 2 : 12-13) : «

Travaillez à votre salut avec crainte et tremblement... car c'est Dieu
qui produit en vous le vouloir et l'exécution, selon son bon plaisir. »

De même, la Seigneurie de Dieu sur nos vies, à laquelle nous
croyons fermement — et qui implique que Dieu sait et veut tout
ce qui nous arrive, qu'il est vraiment notre Père Tout-Puissant —
la Seigneurie de Dieu ne signifie pas une acceptation sans lutte des

revers et des infortunes. Si Dieu envoie l'épreuve, Il nous donne
aussi le pouvoir d'en sortir. S'il veut notre liberté — par laquelle
nous errons — c'est qu'il veut notre amour. A notre péché, si nous
le confessons, répond Sa miséricorde. Dieu permet les maladies, et
— souvent — dispense les moyens d'en guérir. C'est pourquoi Calvin
réputait la médecine un don de Dieu, une grâce dont il serait
présomptueux de vouloir se priver. Prier pour nos malades et les soigner
sont ainsi nos deux privilèges et nos deux devoirs, à nous tous,
médecins ou non, qui nous réclamons du nom du Christ.

Au surplus, dit l'apôtre (Thés. 5 : 17) : «Soyez toujours joyeux,
priez sans cesse. Rendez grâces pour toutes choses ; car telle est,
à votre égard, la volonté de Dieu en Jésus-Christ. »

Dr Fernand Cardis.


	Le problème de la guérison par la foi

