Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 2 (1952)

Artikel: Qu'est-ce que la phénoménologie? Partie I, La phénoménologie de
Heidegger

Autor: Thévenaz, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380570

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380570
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QU’EST-CE QUE LA PHENOMENOLOGIE ? *

1I. LA PHENOMENOLOGIE DE HEIDEGGER

I. DE LA PHENOMENOLOGIE A L'ONTOLOGIE

I1 est indéniable qu'a sa source la phénoménologie était anti-
métaphysique. Contre les systemes elle préconisait une méthode,
contre toute spéculation ou construction métaphysiques une philo-
sophie qui soit «science rigoureuse» 2, contre le réalisme méta-
physique intempérant elle procédait a une salutaire mise entre
parentheéses des jugements d’existence et de réalité. La phénoménologie
s’installait donc dans une zone métaphysiquement neutre, celle ol
«les choses mémesy, avant toute intervention de l'esprit, se montrent
et se donnent elles-mémes.

Serait-ce alors que la phénoménologie s’orienterait vers un
phénoménisme (le phénomeéne congu comme seule réalité) ? Nulle-
ment, car, nous 'avons dit, le phénomeéne chez Husserl ne s’oppose
pas a l'étre, il n’est pas une chose pour nous en face d'une chose en
soi : il n’est pas une moindre réalité, ni une apparence, ni une simple
représentation. D’ailleurs si la préoccupation centrale de la phéno-
ménologie de Husserl est la recherche du fondement radical et
premier de toute connaissance et si Husserl a poussé cette recherche
dans un sens transcendental, il est clair que cette philosophie appelle
une théorie générale de 1'étre, une ontologie. La phénoménologie est
donc animée d'emblée, et trés vite autrement que de fagon seulement
latente, par un souci ontologique ; elle est polarisée dans le sens
d'une métaphysique nouvelle et prend peu a peu conscience que sa
tache est précisément d’en jeter les fondements. A mesure qu’elle
s'approfondit, il devient manifeste qu’elle était d’ores et déja, des
sa source, une ontologie qui a cause de sa nouveauté méme a mis
quelque temps a se reconnaitre pour telle. Par ce mouvement incessant

I Voir cette Revue, 1952, I, p. 9-30.
2 4 Philosophie als strenge Wissenschaft », Logoes, I, 1911.



QU'EST-CE QUE LA PHENOMENOLOGIE ? 127

de dépassement et d’explicitation progressive, la phénoménologie
découvre et dévoile tout naturellement l'ontologie qui la sous-tend
et vers laquelle elle tend. C'était déja visible chez Husserl 1, cela va
éclater chez Heidegger.

Dans le passage de la toute premiére phénoménologie de Husserl
a la phénoménologie transcendentale, nous avions rappelé que cer-
tains disciples avaient cru voir une volte-face du réalisme a I'idéalisme.
Chez Heidegger de méme, et ensuite chez Sartre, on a accusé la
phénoménologie de se désavouer en devenant ontologie. Mais si 'on
ne perd pas de vue la permanence du probléme en jeu et la continuité
certaine de la méthode dans son approfondissement méme, on
découvrira justement dans cette coincidence toujours plus marquée de
la phénoménologie et de l'ontologie, dans cette « ontologie phéno-
meénologique », non pas un carré rond ni un accouplement mons-
trueux, mais l'originalité et la profondeur de la méthode nouvelle.

Simplement l'on n’oubliera pas que l'étre dont il est question
maintenant ne peut plus étre celul de 1'ontologie scolastique ou de
I'ontologie hégélienne. Comme pour Husserl, en effet, il ne s’agira
pas pour Heidegger de se demander ce qui est, ni de quelle réalite
je suis assuré, ni ce qu'est la réalité fondamentale et premiére. La
question sera: quel est le sens de ['étre 7 qu’'entendons-nous par
étre ? Jusqu'a Heidegger, il était tacitement convenu que la signifi-
cation du mot « étre » était évidente bien qu'indéfinissable. Heidegger,
en authentique phénoménologue, soucieux de dégager des signifi-
cations 2, releve que s'il est difficile de répondre a la question : que
signifie « étre» ? c’est que le sens de la question n'est méme pas
clair. Ce qui nous est le plus proche est en méme temps le plus obscur.
Le faire apparaitre, en faire le théme d’'une recherche méthodique,

I Vers la fin de sa vie, il écrivait en effet dans son journal : « La philosophie
comme science rigoureuse, le réve est fini. » Cette phrase significative est citée
dans un article récent et trés instructif (que je ne connaissais pas encore lors
de la rédaction de mon premier article) de A. bE WAELHENS, « Husserl et la
phénoménologie », Critique, 1951, p. 1044-1057, ol sont soulevés les importants
problemes de la derniére philosophie de Husserl et de la phénoménologie post-
husserlienne : le monde vécu (Lebenswelt), le statut ontologique du sujet et
la perception, « une des clefs de la phénoménologie ».

Sur les rapports entre la phénoménologie et Hegel d’une part, Marx d’autre
part, on peut ajouter également une étude de A. DE WAELHENS, ¢« Phénomé-
nologie et dialectique », dans Ordre, Désordre, Lumiére (Colléege philosophique),
Paris, Vrin, 1952, p. 9-31, et du méme auteur un compte rendu du livre de
Tran-Duc-Thao dans Critique, 1952, p. 85-88.

Sur les rapports entre Husserl et la phénoménologie post-husserlienne,
citons encore Problémes actuels de la phénoménologie (Actes du Colloque inter-
national de phénoménologie de Bruxelles, 1951), Paris, Desclée de Brouwer,
1952, et Lupwic LANDGREBE : Phdnomenoclogie und Metaphysik, Hambourg,
1949. ;

* Sa thése d’habilitation est consacrée a la théorie de la signification chez
Duns Scot.



128 PIERRE THEVENAZ

telle est la tache de la phénoménologie. Nous disposons heureuse-
ment déja d’une certaine compreéhension vague du mot «est» qui
nous sert a poser la question. L’analyse doit permettre d’expliciter
cette signification trop sommaire en faisant surgir peu a peu les
structures et les modes de I'étre, en « faisant voir... ce qui d’abord
et le plus souvent ne se montre pas» ou « reste caché » (verborgen) 1.

Notre propos n’est pas de retracer les grandes lignes de I'ontologie
de Heidegger (on dispose en francais d’excellentes études critiques?2),
mais de montrer l'orientation phénoménologique de sa recherche,
ses prolongements et son aboutissement. Nous retrouvons d’abord les
signes distinctifs de la méthode phénoménologique: méthode de
« monstration » (Aufweisung), de dévoilement ou de défrichement
(Freilegung), d'explicitation (Auslegung), qui doit ramener au jour
I'ttre « oublié », redécouvrir ce qui restait couvert ou enseveli. Cette
« herméneutique » s’inscrit nettement dans la ligne transcendentale
du Husserl des Ideen 3 : il s’agit de dégager les structures fondamen-
tales de I'étre qui sont les « conditions de possibilité » de notre monde
empirique, qui sont le fondement constitutif de tout ce qui est. — Nous
retrouvons en outre 'opposition du réel et de son sens, de I'empirique
et du transcendental, sous la forme de l'opposition qui est la clef de
Sein und Zeit entre l'ontique (ce qui est, I'étant, das Seiende) et
I'ontologique (I'étre ou sens de ce qui est, das Sein). — Nous retrouvons
enfin, sous une forme renforcée encore si c’est possible, la recherche
d'un fondement vraiment radical, non pas seulement de la connais-
sance comme chez Husserl, mais de la qualité d’étre de tout ce qui
est 1 un fondement qui soit un sens. L’ontologie heideggerienne est
une Fundamentalontologie, qui aimerait répondre a /la question
fondamentale (Fundamentalfrage): quel est le sens de 1'étre ?, et
dévoiler une Fundamenialstrukiur 4.

Heidegger est un passionné de l'interrogation. Il n’est peut-étre
qu’Aristote qui puisse lui étre comparé pour l'¢tonnante faculté de
poser des problemes, de questionner encore au dela des réponses tou-
jours prématurées et en deca des questions jamais assez radicales. Sila
philosophie est 1'art ou la manie de poser des questions la ou tout va
de soi et de préférence 1a ol rien ne semble problématique, Heidegger
est le plus philosophe des philosophes. Derriere les questions il
remonte inlassablement vers un fondement s toujours plus fonda-

v Sein und Zeit, p. 34.

* Voir plus loin la bibliographie, p. 138.

3 Heidegger fait partie de la seconde génération des disciples de Husserl
et sa philosophie se rattache a la phénoménologie transcendentale.

4 Sein und Zeit, p. 5, 41.

5 Un des derniers textes est intitulé La remontée au fondement de la Méta-
physique (Riickgang in den Grund der Metaphysik) et sert d’introduction a
la derniére édition de Was ist Metaphysik ? (1951).



QU'EST-CE QUE LA PHENOMENOLOGIE ? 129

mental. La radicalité¢ de cette quéte se montre dans le fait que ce
Fragen est un incessant Zuwriickfragen 1.

Chez Husserl la recherche du fondement radical renvoyait a la
conscience transcendentale ou constituante (source constitutive de
tout le monde visé par l'intentionalité de cette conscience). C'est
en termes de conscience que s’exprimait le fondement. Chez Heidegger
I'interrogation remonte encore en deca de la conscience transcenden-
tale, jusqu'a un «fondement du fondement»z; et déja s’annonce
que cette «itération», ce redoublement de radicalité ne peut nous
conduire que vers une sorte de « vide sans fond » (Ab-grund), vers un
néant 3, un néant plus radical que tout étre ou que tout fondement
qui est (c’est-a-dire qui ne serait qu’un «étant»). L'ontoclogie
fondamentale débouche dans une ontologie du non étre, dans une
méontologie 4.

La nouveauté essentielle du transcendentalisme de Heidegger par
rapport a son maitre Husserl, c’est d’'avoir tenté de résoudre le
probléme du fondement sans recourir a la conscience, méme transcen-
dentale, qui sans doute a ses yeux était encore trop «idéaliste »,
trop «subjectiviste». En deca de la conscience, il s’appuiera sur
une structure plus nettement ontologique : le Dasein, a partir duquel
seulement on pourrait comprendre la possibilité et le sens d'une
conscience ou d'un Ego transcendental.

Qu’est-ce que le Dasein ? On a pris I’habitude de le traduire, pour
éviter « 'étre-la » trop pale et trop abstrait, par «la réalité humaine »
(Corbin, Sartre) ou «l'existence humaine » (de Waelhens). Il v a la
quelque chose de facheux, car nous sommes ramenés vers l'anthro-
pologie, vers I'homme existentiel et concret, alors que Heidegger
s'oriente dans la direction diamétralement opposée puisqu’il dépasse
non seulement l'empirique et le psychologique vers le transcendental,
mais méme la conscience vers quelque chose de moins personnel et
de plus ontologiques. Ce /a4 de 1l'étre-ld n'exprime pas la simple
existence de fait ; il n'indique pas non plus un lieu, mais, en deca de
ces données empiriques, ce qui rend possible que quelque chose existe

Was ist Metaphysik ? 1951, p. 19.

« Grund des Grundes ». Vom Wesen des Grundes, 1949, P. 49.

Cif. Was ist Metaphysik ? Cest en ce sens également que Sartre déve-
loppera les thémes de Heidegger.

4 Selon l'expression de J. WaHL, « Essai sur le néant d’un probléme »,
Deucalion 1, 1946, p. 44.

5 I1 n’en reste pas moins que l'’énorme influence de Heidegger en philoso-
phie, en théologie, en psychologie et en psychiatrie, depuis un quart de siécle,
s'est exercée sur ce plan anthropologique et existentiel que Heidegger récuse
pourtant formellement. Il est douteux que la philosophie « véritable » de
Heidegger, qu’il développe actuellement (voir plus loin) et dont il donne I'in-
terprétation officielle, exerce jamais une influence égale, sinon dans le domaine
de la philosophie du langage, de l'esthétique et de l'analyse littéraire.

[



130 PIERRE THEVENAZ

ou soit présent en un certain lien. Comme l'indique trés justement
W. Biemel:, ce la est une structure fondamentale par laquelle
I'homme est ouvert sur quelque chose. C'est sur le plan le plus
radicalement ontologique, comme « irruption » ou comme « ouverture
de T'ouvert »2, que le Dasein et par voie de conséquence 'homme
pourront finalement étre compris dans ce qui fait le sens de leur
étre. Dans un cours inédit de 19293, Heidegger explique que le Da
est «ein Umkreis von Offenbarkeit », une zone de dévoilabilité,
une zone d’ouverture ou quelque chose peut se manifester (comme
« phénomene »).

L’« analytique du Dasein », en dévoilant cette possibilité d’ouver-
ture, fraye l'accés vers 1'étre caché¢ et oublie et constitue la méthode
phénoménologique originale de l'ontologie heideggerienne. La com-
préhension vague et sommaire du sens de est rend possible l'inter-
rogation ontologique radicale. La préoccupation de 1'étre chez
I’homme, avec ce lumignon de compréhension, permettra (comme une
réminiscence) de redévoiler I'étre. C’est en ce sens et en ce sens seule-
ment que la premiére démarche, dans Sein und Zeit, consiste a aller
de 'homme a I'étre et que le « souci » humain de I'étre (Sorge) pourra
étre tenu pour la clef qui nous ouvre 'étre. On comprend que dans ce
premier livre Heidegger se propose seulement une analyse prélimi-
naire : il ne parle pas encore de 'étre lui-méme, mais déploie tout le
champ des structures ontologiques de l'existence humaine (étre-au-
monde, souci, temporalité, historicité, tonalité affective, etc.). C'est
ici qu'intervient I'influence décisive de Kierkegaard, mais il importe
de voir que les thémes existentiels et vécus du philosophe danois
(angoisse, possibilité, répétition, décision, etc.) sont immeédiatement
transposés dans un registre transcendental et ontologique : ils repré-
sentent chez Heidegger des structures existentiales 4 du Dasein qui
lui-méme est une structure éminemment ontologique. Tout en
utilisant Kierkegaard, le transcendentalisme phénoménologique
s’oppose de front a la philosophie de 'existence comprise comme une
analyse de I’homme existant au niveau du vécu et du concret. Mise en
regard d’une philosophie existentielle du genre Kierkegaard, Jaspers
ou Gabriel Marcel, la phénoménologie existentiale de Heidegger se
signalera d’emblée par une perte (provisoire du moins) ou une mise
entre parenthéses de /’homme concret, comme nous venons de rappeler,
par rapport 4 Husserl, la perte (provisoire ?) ou la mise hors circuit
de la conscience. Pour faire apparaitre 1'étre, obnubilé par ce qui est,

1 Le Concept de Monde chez Heidegger, p. 81 (voir plus loin:les notes biblio-
graphiques).

2 Vom Wesen der Wahvheit, p. 16 (De Iessence de la vérité, p. 85).

3 Cité par BieMmEL : Concept... p. 8I.

4 Ce néologisme doit précisément marquer ce changement de plan.



QU'EST-CE QUE LA PHENOMENOLOGIE ? I31

il faut bien opérer cette sorte de réduction phénoménologique de
I'homme et de la conscience.

Ne disons donc pas que 1'ontologie de Heidegger se fonde sur une
anthropologie ; il est préférable d’éviter les expressions philosophie
de l'existence, « privilége du moi» ou «de ’homme » . Désormais,
puisque c’est I'étre qui se dévoile et que la vérité est vraiment selon
son étymologie grecque «l'étre caché qui se dévoile» (a-Afeq,
Unverborgenheit), ’Etre manifeste son inconditionnelle primauté, ce
que nous nous proposons de marquer dans la suite de cette étude en
ne l'écrivant plus qu'avec une majuscule ; mais on n’oubliera pas
qu’il s’agit toujours de I'Etre-sens et non pas de la réalité méta-
physique et transcendante de I'Etre supréme de la philosophie
classique.

2. DEPASSEMENT OU ABANDON DE LA PHENOMENOLOGIE :
ETRE ET LANGAGE

Les derniers écrits de Heidegger 2, rares fragments d'une ceuvre
inédite considérable que, non sans quelque hauteur, le maitre de
Fribourg ne consent guére a livrer qu’a un cercle d’initiés ou de
disciples dévots3, accusent avec la plus grande netteté ce primat
de I'Etre et livrent le sens dernier (ou du moins actuel) de toute
I'entreprise  heideggerienne. En authentique phénoménologue,
Heidegger jusqu’ici dévoilait 1'étre a partir de 1’homme, comme
Husserl déployait le monde a partir de la conscience intentionnelle.
Mais de méme que finalement nous relevions la primauté du monde
veécu chez Husserl, de méme nous voyons maintenant chez Heidegger
le rapport entre I'homme et 'Etre se renverser et prendre sa signifi-
cation réelle et définitive : au lieu que '’homme dévoile 'Etre, c’est
I'Etre qui s’ouvre et se donne lui-méme ; et le Dasein, « ouverture
de 'ouvert », représentera désormais I'ouverture de I'Etre a 'homme,
ce que Heidegger qualifiera avec une insistance croissante comme un
¢vénement ou un avénement (Ereignis, Ereignung) 4.

Mais ce rapport renversé ou ce déplacement du centre de gravité,
en apparence si semblable 4 celui que nous avions noté chez Husserl,
déroule des conséquences trés différentes et conduit, semble-t-il, & un

! A. DE WAELHENS : La philosophie de M. Heidegger, p. 7-8.

* Vom Wesen der Wahvrheit (1943); Erliuterungen zu Holderlins Dichtung
(1944); Uber den « Humanismus » (1947); Holzwege (1950); Was ist Meta-
physik 2 (68 éd., 1951).

3 Comme en témoigne le livre récent de EcoN VIETTA : Dje Seimsfrage
bei Martin Heidegger, 1950 (voir plus loin les notes bibliographiques).

4 Uber den Humanismus, 1947, p- 57 et passim; VIETTA, 0p. ¢il., p. 40, 50.



132 PIERRE THEVENAZ

abandon de la méthode phénoménologique. Essayoris de coniprendre
pourquoi.

Jusqu'ici la conversion de 'étant a I'Etre, comparable & la « réduc-
tion» de Husserl, marquait comme la mise entre parenthéses du
monde des étants, qui permette une saisie de 'Etre dans une visée
plus explicite. Mais maintenant la clef du rapport Etre-homme n’est
plus pour Heidegger I'interrogation humaine, le souci de I'Etre, bref
I'intentionalité ou le projet (Entwurf) du Dasein. Heidegger sacrifie
totalement le langage kierkegaardien, existentiel et anthropologique,
qu’il avait essayé dans Sein und Zeit de transposer (ce n'était donc
qu'une béquille provisoire pour s’ouvrir l'accés a I'Etre). Il part
d’en haut : c’est I’Etre, congu comme une sorte de puissance obscure
et cachée, qui consent a se manifester, qui se trace lui-méme le lieu
de son ouverture, qui condescend a se donner ainsi a ’homme, comme
une sorte de grace, a sortir de soi, a s’ex-primer, a se faire sens. La
patiente recherche phénoménologique, avec ses préliminaires indéfi-
niment prolongés et repris, tourne subitement court : il n'y a plus de
méthode, car, si 'Etre vient & 'homme ou plutét si, en s’ouvrant, il
fait surgir le Da, donc la possibilité¢ méme de I'homme, celui-ci n’a plus
a se mettre en route, a se frayer un chemin. La passion de la méthode,
encore si sensible dans Sein und Zeit, ce pathos de l'exploration
infinie hérité de Husserl, s’évanouit. Le fondement radical tant
cherché, on s’apergoit maintenant qu’on l'a, du moins sous forme
de dévoilements — ou de révélations — aussi fulgurants que fugitifs.
C’est ici qu’on voit trés nettement les conséquences de 'éviction de la
conscience husserlienne. Si I'Etre chez Heidegger devient 1'objet
-de I'intentionalité de I'homme, ce ne sera plus que de fagon seconde :
il se sera d’abord posé cette conscience humaine intentionnelle qui
le vise. L’Etre n’est plus un fondement transcendental (car il n'y a
de transcendental que pour une conscience source de sens, consti-
tutive du monde) ; il tend & redevenir simplement transcendant.
C’est dire que le monde de l'Etre et des significations cesse

‘étre le monde humain auquel la phénoménologie nous avait
accoutumés.

L’accent qui était sur le souci de I'étre passe maintenant sur
le langage, centre nouveau de la relation Etre-homme puisque 'Etre
s'ouvre, s’extériorise, s’exprime. Mais, précisément, celui qui parle,
ce n'est plus 'homme, c’est I'Etre : il lance une voix dans le désert
pour se susciter I’écho qui lul renverra sa Parole solitaire. C’est 'Etre
qui se crée l'oreille destinée a entendre et les mots porteurs de sa
révélation. En constatant cette importance du langage, nous pourrions
étre enclins a penser que Heidegger se trouve dans la ligne de 'inspira-
tion phénoménologique : la recherche des significations conduisait en
effet la phénomeénologie au cceur du probléme du langage et a un



QU'EST-CE QUE LA PHENOMENOLOGIE ? 133

renouveau de la philosophie du langage 1. Queile différence cependant
entre Husserl et la derniére forme de la philosophie de Heidegger.
Husserl cherchait les significations dans le cadre de l'intentionalité
de la conscience, comme réalités idéales ou essences, i1l ne s'intéressait
pas au langage comme tel, aux mots. Il étudiait le langage comme le
comportement signifiant de I'’homme et les significations comme
« phénomenes » 2. En revanche, dés Sein und Zeit déja, Heidegger
fait une sorte de phénoménologie des mots ; il essaie par la manipula-
tion des étymologies, en « réduisant » le sens quotidien des mots, en
les faisant éclater, de dévoiler les significations implicites ou ensevellies,
de reprendre le langage humain a sa source significative. Mais si
maintenant les significations qui se dévoilent elles-mémes comme des
realités objectives sont des mots rechargés d'une plénitude de sens
perdue, c’est dire que le langage n’est plus 'instrument dont 'homme
se sert pour s’exprimer, mais la révélation méme de I'Etre. « Le
langage n’est pas quelque chose que I'homme, entre autres facultés
ou mnstruments, posséde aussi, mais ce qui posséde I’ homme » 3. Avant
méme que 'homme parle ou pense, 'Etre parle a '’homme et rend
possibie le langage, la logique et la pensée.

Mais on voit bien comment la méthode et I'ambition phénoménolo-
gique s’exténuent. Cette « voix de I'Etre » 4, cette « parole non parlée» s,
ce langage ontologique, n’est plus porteur de significations humaines ;
il est une sorte de langage sacré ou de symbole mystérieux, une sorte
de reveélation de I’Etre dans le silence de toutes les paroles humaines.
Le philosophe, au sens courant du terme, devra se taire, et c'est le
poéte et le «penseur» qui le relaieront. Ils auront la parole, ou
plutét la parole les aura. Le poete, confident de I'Etre, ayant appris a
« exister dans ce qui n’a pas de nom » 6, peut « nommer le sacré» ;
quant au penseur, il peut « dive I’Etre » 7. On comprend la prédilection
actuelle de Heidegger pour l'exégese ontologico-philologique des
poetes (notamment de Holderlin) et pour les premiers Présocratiques
qui disaient I'Etre comme on récite religieusement une formule
sacreée.

1 On le voit chez Husserl dans les Logische Untersuchungen, chez Sartre
et surtout chez Merleau-Ponty. Nous y reviendrons.

2 C'est encore dans le prolongement d’une telle phénoménologie du lan-
gage que se situe H. SCHMALENBACH, « Phénoménologie du signe », Signe et
symbole, Etre et Penser N° 13, La Baconni¢re, Neuchatel, 1946, p. 49-103.

3 Cours inédit sur Hélderlin cité par VIETTA, op. cit., p. 74.

4 Was ist Metaphysik ? 1951, p. 46.

5 Uber den Humanismus, 1947, p. 116.

6 Ibid., p. 6o.

7 Das Nennen des Dichters, das Sagen des Denkers. Was ist Metaphysik ?
p. 46.



134 PIERRE THEVENAZ

Le lecteur de Heidegger trébuche a chaque page sur les artifices
orthographiques qui essaient de mouler tant bien que mal I'évolution
des significations — plutét bien que mal, car il faut reconnaitre
I'étonnante force d'expression et de suggestion de cette langue
philosophique. L’Ek-sistenz permettra d’éviter les équivoques de
I'Existenz ; Seyn montrera la distance entre I'Etre heideggerien et le
Sern de la métaphysique classique. Les mots ne sont plus les mots ; ils
ne peuvent qu’éclater pour manifester la présence de I'Etre. Déposi-
taires d'un message ontologique et supra-humain, ils s’enrobent d’'un
silence essentiel ; Heidegger ne les prononce plus qu’avec un frisson
sacré, avec une gravité pathétique, comme des oracles a ne pas
divulguer dans le monde de «!On», mais & méditer dans le

recueillement.

*
% *

La phénomeénologie, chez Husserl, était dépassement incessant,
mais dans la permanence d’une méthode ; ici, c’est la phénoménologie
elle-méme qui est dépassée ; elle était devenue métaphysique, mais
maintenant le dernier Heidegger entend marquer que la Fundamental-
ontologie est « dépassement de la métaphysique » 1 (Uberwindung der
Metaphysik). Il ne s’agit plus simplement de mettre entre paren-
théses ou de «réduire » la métaphysique pour atteindre son fonde-
ment, mais d’en condamner 'entreprise méme. Uberwinden, qui veut
aussi dire vaincre, trahit une intention qui de toute évidence n’a plus
rien de phénoménologique. Depuis Platon, pense Heidegger, la
philosophie s’est égarée en devenant métaphysique ; elle a perdu et
oublié I'Etre pour s’attacher a I'étant, faute d’avoir su les distinguer.
« I1 s’agit maintenant de se frayer le passage de la métaphysique a la
pensée de la vérité de I'Etre. » 2 « La métaphysique, en tant qu’elle
se represente toujours seulement 1'étant comme 1'étant, ne pense pas
I'Etre méme ; la philosophie ne se recueille pas sur son fondement.
Elle 'abandonne, et cela par la métaphysique. » 3 Mais en remontant
au fondement de la métaphysique, la pensée « deviendra plus pen-
sante » 4 ; la parole du poéte deviendra « plus dite » 5. Dans la méta-
physique, la pensée rationnelle et logique est comme un poisson a
sec : il est temps de replonger la pensée dans I'Etre qui est son élé-
ment 6. « La pensée qui vient n’est plus philosophie parce qu’elle
pense plus originellement que la métaphysique. » « Moins de philo-

Vom Wesen der Wahrheit, p. 28 ; Was ist Metaphysik ? 1951, p. 39.
Was ist Metaphysik ? p. 19.

Ibid., p. 8.

Ibid., p. 12.

Gesagter. Uber den Humanismus, 1947, p. 84.

Cf. 2bid., p. 55.

L= I )



QU'EST-CE QUE LA PHENOMENOLOGIE ? 135

sophie et plus de respect de la pensée. » T « L’homme doit, avant de
parler, se laisser d’abord de nouveau adresser la parole par I'Etre,
au risque d’avoir a cet appel peu ou rarement quelque chose a dire.
Ainst seulement sera redonné a la Parole son prix essentiel et a
I’'homme le privilege de demeurer dans la vérité de I'Etre. » 2

Dés lors, si l'on veut nommer, dire, penser ce fondement radical
qu’est le Seyn « sans nom », 1l n’est plus d’autre recours que le symbole
poétique ou religieux. Cette trans-métaphysique (on peut bien I'appeler
ainsl) s’exprime désormais en images. Ce fondement sera une « de-
meure » la « patrie », le «chez soi» oli, aprés 'oubli de I'Etre, 'on
revient 3, car I’homme moderne est heimatlos 4, « sans assiette » 5.
Mais il peut retrouver, dans la lumiére de ce Da ot1 I'Etre s’ouvre, la
« proximité » de I'Etre: « L’homme est le voisin de I'Etre.» 6 « L’homme
n'est pas le seigneur de 1'étant, il est le berger de I'Etre» 7, et les
poétes et les penseurs sont les « gardiens» de cette demeure 8.

L’image n’est plus ici simple métaphore, passerelle analogique
qui permettrait d’aller du mieux connu au moins connu, de nos
maisons familieres a 1’Etre-demeure. L’image a une valeur ontolo-
gique : il viendra un jour oli, en pensant vraiment I’Etre enfin révélé
dans sa signification (jusqu’ici cachée) de demeure, nous comprendrons
ce que veut dire en vérité « demeurer ». C'est comme si le rapport du
symbole au symbolisé se trouvait inversé. Mais, ici encore, nous
sortons franchement de la phénoménologie. Le recours & l'image
comme seul moyen d'expression suffit a le montrer. En effet la
phénoménologie n’a aucun besoin de métaphores pour opérer le
passage au plan du fondement ; la réduction phénoménologique lui
suffit. Si nous voyons bien, Heidegger rejoint par une voie détournée,
et contre son intention expresse, la conception classique de I'ontologie
métaphysique : car si le fondement (I’Etre) n'est pas transcendental
et si le rapport de I'Etre a I’homme ne se fait ni de plain-pied (par
la raison par exemple), ni par réduction, mais seulement par le
truchement d’'un langage métaphorique, que pourra donc étre ce
fondement sinon transcendant dans un sens métaphysique ?

1 Uber den Humanismus, p. 119.

2 Ibid., p. 60-61.
3 « Heimkunft », selon le titre de l'élégie de Holderlin interprétée par
Heidegger. Voir aussi Uber den Humanismus, p. 84. — On retrouve ici le

théme platonicien et plotinien du retour dans la « patrie » perdue: Théététe,
176 ab ; ProTiN : Enndades, 1, 6, 8.

Uber den Humanismus, p. 85.

Sein und Zeit, p. 173.

Uber den Humanismus, p. 9o.

Ibid.

Ibid., p. 53. Cf. la note de R. Savioz dans cette Revue, 1951, p. 297-300.

oo =) L



136 PIERRE THEVENAZ

Quoil qu’il en soit, il n'y a pius de conscience constituante et
I'homme ne construit pas I'Etre par sa penseée. A proprement parler
ce n’est méme pas I’homme qui pense I'Etre. Suivant la ligne de toute
sa pensée, Heidegger usera d'une formule plus « neutre » : «la pensée
de I'Etre se fait jour en 'homme»1; & «’homme questionne » il
substituera « ca questionne en l’homme » 2. Dans cette trans-méta-
physique, qui est une phénoménologie a rebours, c’est I'Etre qui fait
apparaitre I'homme en se faisant apparaitre a lui. Au dévoilement
phénoménologique qui faisait apparaitre les contenus intentionnels
de la conscience se substitue I'illumination ou la révélation pure et
simple3. Le caché ou le dissimulé qu'il s’agit de dévoiler n’est
plus 'implicite ou le latent comme chez Husserl, mais le mystérieux 4,
Ie sacré s, le numineux.

Pourtant «1'Etre, ce n'est pas Dieu»6. Clest que le Dicu de
la tradition est un «étant»: « L'Etre est plus loin que tout étant
et pourtant plus prés de 'homme que tout étant, qu’il soit rocher,
animal, ceuvre d’art, machine, qu’il soit ange ou Dieu. » 7 Heidegger
n'entend pas se prononcer «sur l'existence ou la non existence de

1 [Jber den Humanismus, p. 34.

* VIETTA, Op. cit,, p. 88 : «es» fragt im Menschen. — Seulement, remar-
quons-le, ¢« ¢a » ne questionne pas tout seul : le penseur et le poé¢te sont les
médiateurs ou les prophetes, des sortes de figures sacrées; Heidegger n’est
malheureusement pas loin de se considérer comme le grand prétre d’une nou-
velle religion de mystéres ou d’initiation. Avec quel orgueil inquiétant une
telle attitude peut s’accoupler, maints passages en témoignent. Si « dans Sein
und Zeit 'appel décisif du destin a la pensée » (der geschickhafte Anspruch
an das Denken) est resté sans écho, si « avec l'assurance d'un somnambule,
la philosophie a passé a coété de la véritable et unique question de Sein und
Zeit », « 1l ne s’agit pas de malentendus a 1'égard d'un livre, mais de notre
délaissement par rapport a I'Etre » (Was st Metaphysik ? p. 17). Ou encore :
¢« Sein und Zeit n’est ni un idéal, ni un programme, mais le premier début
ol se prépare l'actualisation (Wesung, « esséification ») de I'Etre lui-méme»
(Inédit cité par VIETTA, Op. cif.. p. 120). Qu'une telle attitude soit capable
actuellement en Allemagne de fasciner méme des philosophes de valeur, le
livre tout entier de Vietta en témoigne, hélas | trop éloquemment. Ces heideg-
geriens qui dénoncent avec mépris l'esprit philistin et donquichottiste des
Herren Professoren, nous proposent — ou plutot se réservent — un ésotérisme
qui ne vaut certes pas mieux et dans lequel la philosophie ne peut que se
stériliser a bref délai. Décidément nous sortons de la phénoménologie et nous
ne reconnaissons plus dans ce nouveau dogmatisme l'esprit de recherche hon-
néte, patiente et modeste qui animait la pensée de Husserl.

3 Il est du reste significatif que depuis longtemps déja Heidegger ne se
réclame plus de la méthode phénoménologique et qu’il n'y ait plus trace du
mot phénoménologie dans les derniers écrits.

4 Uber den Humanismus, p. So.

5 Ibid., p. 102.

6 Uber den Humanismus, p. 76. Cf. la note de R. Savioz dans cette
Revue, 1951, p. 300.

7 Uber den Humaniswmaus, p. 76.



QU'EST-CE QUE LA PHENOMENOLOGIE ? 137

Dieu — aussi peu que sur la possibilité ou la non possibilité des
dieux. » * « La philosophie ne se décide ni pour ni centre l'existence de
Dieu. Elle reste dans I'indifférence. » 2 Comment en effet le philosophe
qui a la mission de penser I'Etre, s’arréterait-il au misérable pro-
bléeme de l'existence d’un simple étant, fat-il Dieu! Il remonte en
deca de Dieu, «il questionne de fagon plus radicale » : Comme les
mystiques spéculatifs allemands, Heidegger remonte de Dieu a la
« Divinité » (die Gottheit), de la Divinité au « Sacré» (das Heilige),
du Sacré a la Vérité de I'Etre 3. Par cette remontée radicale vers le
fondement, il prétend naturellement dépasser le Dieu naif du théisme
ou de la foi du charbonnier. Pour lui comme pour Hegel, il va de so1
que la « pensée », la philosophie, dépasse et « comprend » la religion
et la foi. Nous débouchons dans une sorte de mystique spéculative
ou de théologie négative : tradition combien vivante, on le sait, dans
la philosophie allemande, depuis celui que Heidegger lui-méme
appelle «le vieux Maitre de doctrine et de vie Eckart»+ jusqu’a
Hegel ou a Jaspers.

Tel est le terme de cette « aventure » philosophique qui conduit
a «'avénement » ou «l'avenant » de I’Etre 5. Tel est son style et son
allure. La phénoménologie, Husserl I'avait voulue sobre et objective :
elle devait mettre entre parenthéses le pathos humain. Heidegger, en
exacerbant cet objectivisme, a dépouillé I'Etre de tout ce qui est
humain trop humain, étant trop étant, mais il a éveillé autour de
cet Etre, enfin dévoilé dans sa lointaine proximité, un monde de
résonances pathétiques, poétiques et mystiques. Husserl tentait
de restituer pour une conscience toujours plus lucide et réfléchie,
une plénitude de sens qui était la rationalité méme. Heidegger nous
replonge dans la plénitude d’un néant mystique, mais la rationalité de
cet Etre-sens a été sacrifiée a une « pensée » qui se veut plus radicale
et plus pensante que la raison. Qu’'on l'appelle encore ou qu’'on ne
I'appelle plus philosophie, le mot en effet n’a pas grande importance,
~ pourvu qu'on sache ce que l'on dit, ot1 'on va et de quelles obscures
lumiéres la Lichtung des Seins vous illumine,

1 Uber den Humanismus, p. 101.

2 Ibid., p. 102.

3 Ibid., p. 102.

4 « Il sentiero », trad. italienne dans I! solipsismo, Archivio di Filosofia,
Padova, 1950, p. 19.

5 Heidegger joue sur ces mots (en {rancais dans le texte) dans Uber den
Humanismus, p. 117.



138 PIERRE THEVENAZ

35 ORIENTATION BIBLIOGRAPHIQUE

A. Ewuvres de Heidegger

A coté de la bibliographie d’A. pE WAELHENS : La Philosophie de M. Hei-
degger, la liste la plus compléte et la plus récente des ceuvres et des éditions
de Heidegger (y compris un certain nombre de Cours inédits) se trouve dans
WALTER BI1EMEL : Le concept de monde chez Heidegger, 1950, p. 179-180.

Egon VIETTA : Die Seinsfrage bei Martin Heidegger, 1950, p. 28-29, cite
encore d’autres Cours inédits et donne en outre de nombreuses citations tirées
soit de conférences inédites, soit d'un recueil d’aphorismes de 1948, Aus der
Erfahrung des Denkens, destiné a des amis.

Ajouter encore deux Letires, de fin 1950, adressées a Emil Staiger: « Zu
einem Vers von Mérike », Trivium, 1X, 1951, p. 1-14, ainsi qu'un petit texte
autobiographique, Der Feldweg, publié en 1949 dans une plaquette commé-
morative de son village natal Messkirch (cité par VieTTa, p. 30). C'est vrai-
semblablement le texte publié en traduction italienne sous le titre « 11 sentiero »
dans Il solipsismo, Arch. di filos., Padova, 1950, p. 18-21.

B. Traductions frangaises

1. L’Etre et le Temps (Sein und Zeit, 1927) : deux fragments sur « L'Etre-
pour-la-mort » et sur « Temporalité et historicité ». Trad. H. Corbin, dans
Qu'est-ce que la métaphysique ? Paris, Gallimard, 1938, p. 115-208.

2. Kant et le probléme de la métaphysigue (Kant und das Problem der
Metaphysik, 1929, 2¢ éd., 1951): un fragment sur « I.La métaphysique de la
réalité-humaine comme Ontologie-fondamentale ». Trad. H. Corbin, op. cit.,
p. 211-230.

Une traduction intégrale, par Walter Biemel, est annoncée chez Gallimard.

3. De lUessence du fondement (Vom Wesen des Grundes, 1929, 38 éd., 1049) :
trad. intégrale par A. Bessey dans Recherches philosophiques 1, 1931-1932,
p. 83-124, sous le titre « De la nature de la cause », et par H. Corbin, op. cit..
P. 47-111, sous le titre « Ce qui fait I'Etre-essentiel d'un fondement ou raison »

4. Ow'est-ce que la wmétaphysique 7 (Was ist Metaphysik ? 1930, 6® €d.»
1951) : trad. intégrale par A. Koyré dans la revue Bifur 1930 et par H. Corbin,
op. cit., p. 2I-44.

5. Hélderlin et l'essence de la poésie (Holderlin und das Wesen der Dich-
tung, 1936) : trad. intégrale par H. Corbin, op. cit., p. 233-252.

6. De l'essence de la vévité (Vom Wesen der Wahrheit, 1943) : trad. inté-
grale par A. de Waelhens et W. Biemel, avec une introduction, Louvain,
Nauwelaerts, 1948.

7. La remontée au fondement de la métaphyvsique (le texte allemand n’a paru,
remanié, qu'aprés la traduction francgaise, comme introduction a la 5% et 6¢ éd.
de Was ist Metaphysik 7, 1949 et 1951, sous le titre « Der Riickgang in den
Grund der Metaphysik ») : trad. J. Rovan dans la Revue Fonfaine, n° 38,
mars 1047.

8. Sur I'humanisme, Lettre a Jean Beaufret (Uber den « Humanismus »,
Brief an Jean Beaufret, Bern, 1947 ; 2¢ éd. Francfort, 1949) : trad. partielle
(de la moitié a la fin) par J. Rovan dans la Revue Fonfaine, n° 63, nov. 1947.



QU'EST-CE QUE LA PHENOMENOLOGIE ? 139

C. Traduction anglaise

Existence and Being, by Martin Heidegger, with an introduction by Werner
Brock, Vision Press Ltd., London, 1949.
Outre une longue introduction, ce livre contient la traduction de quatre
essais, par D. Scott, R. F. C. Hull et Alan Crick: deux essais sur Hoélderlin,
¢« De l'essence de la vérité » et « Qu’est-ce que la métaphysique ? »

D. Etudes critiques en frangais

On dispose d’excellents exposés de la pensée de Heidegger dont voici les
plus importants :

GEORGES GURVITCH : Les tendances actuelles de la philosophie allemande, Paris,
Vrin, 1930.

EmMmANUEL LEvINAS @ « Martin Heidegger et 1'ontologie », Revue philosophique,
1932. Reproduit dans E. Lévinas : En découvrant l'existence avec Husserl
et Heidegger, Paris, Vrin, 1949.

ALPHONSE DE WAELHENS : La philosophie de Martin Heidegger, Louvain, 1942,
3¢ éd., 1948 (Bibliothéque philosophique de Louvain).

JEaN BEAUFRET : « A propos de l'existentialisme », Confluences, 1945.
« Heidegger et le probléme de la vérité », Fontaine, n° 63, nov. 1947.

WALTER BIEMEL : Le Concept de Monde chez Heidegger, Louvain, Nauwelaerts,
1950.

E. Quelgues livres et articles récents

WALTER Bi1EMEL : Le Concept de Monde chez Heidegger, Louvain, Nauwelaerts,

1950, 184 p.

Le savant éditeur de Husserl et traducteur de Heidegger nous donne
une étude qui dépasse de beaucoup ce qu’annonce le titre. Il ne s’agit pas
ici de l'analyse d’une seule notion, car la notion d’« étre-au-monde » est si
centrale chez Heidegger que par elle on touche déja aux articulations mai-
tresses du systéme.

Traditionnellement la cosmologle constituait une des disciplines impor-
tantes de la philosophie jusqu’au jour ou la science astronomique et physique
s’est assuré le monopole de ce secteur de connaissance qui ne relevait plus
de la philosophie que par l'épistémologie scientifique. Avec Heidegger (déja
avec Husserl dans les Logische Untersuchungen et la Transzendentale Logik),
le « monde » rentre dans la philosophie, mais a un titre tout nouveau, car
c’est la problématique méme du monde qui est fondamentalement modifiée.
Le monde ne représente plus un ensemble d’objets extérieurs ou le contenant
de ces objets. Il est une structure essentielle de l'existence humaine qui a
pour caractére non pas d’avoir un monde, mais d’étre dans un monde. Le
monde devient ainsi [l'existential type. A proprement parler il n'y a pas de
monde, pris en ce sens, pour une pierre, une plantc ou un animal. Seul le Dasein
vise un monde. On entend parfois reprocher a la phénoménologie ou a l'exis-
tentialisme d'arracher I'homme au cosmique et de le confiner dans un acos-
misme en le repliant sur sa subjectivité. Rien n’est plus faux et I'exposé tres
fidéle de W. Biemel ferait justice d’un pareil grief: il montre précisément
que Heidegger a restauré la notion de monde contre l'attitude scientifique
qui dépouille le monde environnant de son caractéere de « monde ».

L’auteur examine aussi les notions de souci, de projet, de transcendance
et de temporalité : on trouvera une trés belle analyse de la notion de passé.
A la conception courante du temps qui voit dans le passé un présent-passé,
Heidegger oppose celle d'un passé-présent, ce qui est de grande conséquence
pour la compréhension de I'histoire. W. Biemel nous annonce des études ulté-
rieures, en particulier sur la notion de Stimmung. Pour un auteur comme
Heidegger, un tel travail d’'exégése est infiniment précieux.



140 PIERRE THEVENAZ

EcoN VIETTA : Die Seinsfrage bei Martin Heidegger, Stuttgart, Curt E. Schwab,.

1950, 147 p. (CES-Biicherei, Band 23).

Voici un exposé original de l'ontologie de Heidegger, destiné au grand
public et qui se recommande par des qualités de clarté et de relative simplicité.
Il ne s’astreint pas a donner une analyse de !l'ccuvre du philosophe, mais il
restitue le sens des thémes principaux en les replagant dans I'éclairage des
derniers écrits. 1l nous présente Heidegger en mimant en quelque sorte sa
pensée et en nous entrainant dans son mouvement. De nombreuses citations
de textes inédits et de conférences témoignent, semble-t-il, d’une relation de
familiarité et d'amitié qui est la condition d'une pénétration sympathique
de la pensée de l'auteur. Vietta voit dans la philosophie de Heidegger une
« théorie de la description » mais centrée sur la question de I’Etre, il déplore
que la révolution copernicienne de Sein und Zeit soit méconnue et il est sou-
cieux de rabaisser Sartre qui aux yeux de Heidegger et de ses disciples n’est
qu'un « moraliste frangais ».

On trouve dans ce livre le témoignage d’'une admiration dithyrambique
pour le maitre, « I'ami de la sagesse », « le robuste montagnard de la Forét-
Noire », dont la théorie de la vérité représente « la dramaturgie la plus auda-
cieuse de l'histoire humaine, et par la de I'homme, qui ait jamais été pensée ».
On ressent un certain malaise dans l'atmosphere de cette chapelle philoso-
phique vraiment trop consciente d’'étre le Da ol le Sein a bien voulu se révéler.

Citons un essai de EMANUELE SEVERINO : Heidegger e la metafisica, Brescia,
Vannini, 1950, et le recueil dédié a Heidegger pour son soixantiéme anni-
versaire par un certain nombre de savants de spécialités trés diverses : Martin
Heideggers Einfluss auf die Wissenschaften, Bern, Francke, 1949. On trouvera
dans DUFRENNE et Ric@Eur: Karl [Jaspers et la philosophie de lexisience,
Paris, Ed. du Seuil, 1947, une intéressante étude critique sur « La méthode
existen tiale et existentielle » et une confrontation pénétrante des deux phi-
losophes allemands.

D’une étude a paraitre sur La Pensée de I'Etre dans I'ceuvre de Heidegger,
H. BIRAULT a tiré un remarquable article, « Existence et Vérité d’aprés Heideg-
ger », Revue de Mét. et de Mor., 1951, p. 35-87. Dans le méme f{fascicule,
E. LEvinas se demande: « L’ontologie est-elle fondamentale ? », p. 88-g8.
Précédemment M. DUFRENNE avait étudié « Heidegger et Kant», . M. M.,
1949, p. 1-27. Signalons en outre : O. F. BoLLNow : « Heideggers neue Kehre »,
Zeitschr. f. Religions- w. Geistesgesch., 1949-1950, p. 113-128. Rappelons enfin
deux notes parues dans noire flevue et consacrées a Heidegger : 1948, p. 101,
et 1951, p. 297-300.

P1ERRE THEVENAZ.

Dans un prochain numéro :

III. — LA PHENOMENOLOGIE DE SARTRE ET DE MERLEAU-PONTY.



	Qu'est-ce que la phénoménologie? Partie II, La phénoménologie de Heidegger

