
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 2 (1952)

Artikel: Qu'est-ce que la phénoménologie? Partie II, La phénoménologie de
Heidegger

Autor: Thévenaz, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380570

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380570
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QU'EST-CE QUE LA PHÉNOMÉNOLOGIE

IL LA PHENOMENOLOGIE DE HEIDEGGER

I. DE LA PHÉNOMÉNOLOGIE A L'ONTOLOGIE

Il est indéniable qu'à sa source la phénoménologie était
antimétaphysique. Contre les systèmes elle préconisait une méthode,
contre toute spéculation ou construction métaphysiques une
philosophie qui soit « science rigoureuse »2, contre le réalisme
métaphysique intempérant elle procédait à une salutaire mise entre
parenthèses des jugements d'existence et de réalité. La phénoménologie
s'installait donc dans une zone métaphysiquement neutre, celle où
«les choses mêmes», avant toute intervention de l'esprit, se montrent
et se donnent elles-mêmes.

Serait-ce alors que la phénoménologie s'orienterait vers un
phénoménisme (le phénomène conçu comme seule réalité) Nullement,

car, nous l'avons dit, le phénomène chez Husserl ne s'oppose
pas à l'être, il n'est pas une chose pour nous en face d'une chose en
soi : il n'est pas une moindre réalité, ni une apparence, ni une simple
représentation. D'ailleurs si la préoccupation centrale de la
phénoménologie de Husserl est la recherche du fondement radical et
premier de toute connaissance et si Husserl a poussé cette recherche
dans un sens transcendental, il est clair que cette philosophie appelle
une théorie générale de l'être, une ontologie. La phénoménologie est
donc animée d'emblée, et très vite autrement que de façon seulement
latente, par un souci ontologique ; elle est polarisée dans le sens
d'une métaphysique nouvelle et prend peu à peu conscience que sa
tâche est précisément d'en jeter les fondements. A mesure qu'elle
s'approfondit, il devient manifeste qu'elle était d'ores et déjà, dès

sa source, une ontologie qui à cause de sa nouveauté même a mis
quelque temps à se reconnaître pour telle. Par ce mouvement incessant

1 Voir cette Revue, 1952, I, p. 9-30.
2 «Philosophie als strenge Wissenschaft», Logos, I, 1911.



QU'EST-CE QUE LA PHÉNOMÉNOLOGIE I27

de dépassement et d'explicitation progressive, la phénoménologie
découvre et dévoile tout naturellement l'ontologie qui la sous-tend
et vers laquelle elle tend. C'était déjà visible chez Husserl *, cela va
éclater chez Heidegger.

Dans le passage de la toute première phénoménologie de Husserl
à la phénoménologie transcendentale, nous avions rappelé que
certains disciples avaient cru voir une volte-face du réalisme à l'idéalisme.
Chez Heidegger de même, et ensuite chez Sartre, on a accusé la
phénoménologie de se désavouer en devenant ontologie. Mais si l'on
ne perd pas de vue la permanence du problème en jeu et la continuité
certaine de la méthode dans son approfondissement même, on
découvrira justement dans cette coïncidence toujours plus marquée de

la phénoménologie et de l'ontologie, dans cette « ontologie
phénoménologique », non pas un carré rond ni un accouplement
monstrueux, mais l'originalité et la profondeur de la méthode nouvelle.

Simplement l'on n'oubliera pas que l'être dont il est question
maintenant ne peut plus être celui de l'ontologie scolastique ou de

l'ontologie hégélienne. Comme pour Husserl, en effet, il ne s'agira
pas pour Heidegger de se demander ce qui est, ni de quelle réalité
je suis assuré, ni ce qu'est la réalité fondamentale et première. La
question sera : quel est le sens de l'être qu'entendons-notis par
être Jusqu'à Heidegger, il était tacitement convenu que la signification

du mot « être » était évidente bien qu'indéfinissable. Heidegger,
en authentique phénoménologue, soucieux de dégager des
significations 2, relève que s'il est difficile de répondre à la question : que
signifie « être » c'est que le sens de la question n'est même pas
clair. Ce qui nous est le plus proche est en même temps le plus obscur.
Le faire apparaître, en faire le thème d'une recherche méthodique,

1 Vers la fin de sa vie, il écrivait en effet dans son journal : « La philosophie
comme science rigoureuse, le rêve est fini. » Cette phrase significative est citée
dans un article récent et très instructif (que je ne connaissais pas encore lors
de la rédaction de mon premier article) de A. de Waelhens, « Husserl et la
phénoménologie », Critique, 1951, p. 1044-1057, où sont soulevés les importants
problèmes de la dernière philosophie de Husserl et de la phénoménologie post-
husserlienne : le monde vécu (Lebenswelt), le statut ontologique du sujet et
la perception, « une des clefs de la phénoménologie ».

Sur les rapports entre la phénoménologie et Hegel d'une part, Marx d'autre
part, on peut ajouter également une étude de A. de Waelhens, « Phénoménologie

et dialectique », dans Ordre, Désordre, Lumière (Collège philosophique),
Paris, Vrin, 1952, p. 9-31, et du même auteur un compte rendu du livre de
Tran-Duc-Thao dans Critique, 1952, p. 85-88.

Sur les rapports entre Husserl et la phénoménologie post-husserlienne,
citons encore Problèmes actuels de la phénoménologie (Actes du Colloque
international de phénoménologie de Bruxelles, 1951), Paris, Desclée de Brouwer,
1952, et Ludwig Landgrebe : Phänomenologie und Metaphysik, Hambourg,
1949.

2 Sa thèse d'habilitation est consacrée à la théorie de la signification chez
Duns Scot.



128 PIERRE THÉVENAZ

telle est la tâche de la phénoménologie. Nous disposons heureusement

déjà d'une certaine compréhension vague du mot « est » qui
nous sert à poser la question. L'analyse doit permettre d'expliciter
cette signification trop sommaire en faisant surgir peu à peu les
structures et les modes de l'être, en « faisant voir... ce qui d'abord
et le plus souvent ne se montre pas » ou « reste caché » (verborgen) ».

Notre propos n'est pas de retracer les grandes lignes de l'ontologie
de Heidegger (on dispose en français d'excellentes études critiques2),
mais de montrer l'orientation phénoménologique de sa recherche,
ses prolongements et son aboutissement. Nous retrouvons d'abord les
signes distinctifs de la méthode phénoménologique : méthode de
« monstration » (AufWeisung), de dévoilement ou de défrichement
(Freilegung), d'explicitation (Auslegung), qui doit ramener au jour
l'être « oublié », redécouvrir ce qui restait couvert ou enseveli. Cette
« herméneutique » s'inscrit nettement dans la ligne transcendentale
du Husserl des Ideen i : il s'agit de dégager les structures fondamentales

de l'être qui sont les « conditions de possibilité » de notre monde
empirique, qui sont le fondement constitutif de tout ce qui est. — Nous
retrouvons en outre l'opposition du réel et de son sens, de l'empirique
et. du transcendental, sous la forme de l'opposition qui est la clef de
Sein und Zeit entre l'ontique (ce qui est, l'étant, das Seiende) et
l'ontologique (l'être ou sens de ce qui est, das Sein). — Nous retrouvons
enfin, sous une forme renforcée encore si c'est possible, la recherche
d'un fondement vraiment radical, non pas seulement de la connaissance

comme chez Husserl, mais de la qualité d'être de tout ce qui
est : un fondement qui soit un sens. L'ontologie heideggerienne est
une Fundamentalontologie, qui aimerait répondre à la question
fondamentale (Fundamentalfrage) : quel est le sens de l'être et
dévoiler une Fundamentalstruktur 4.

Heidegger est un passionné de l'interrogation. Il n'est peut-être
qu'Aristote qui puisse lui être comparé pour l'étonnante faculté de

poser des problèmes, de questionner encore au delà des réponses
toujours prématurées et en deçà des questions jamais assez radicales. Si la
philosophie est l'art ou la manie de poser des questions là où tout va
de soi et de préférence là où rien ne semble problématique, Heidegger
est le plus philosophe des philosophes. Derrière les questions il
remonte inlassablement vers un fondement s toujours plus fonda-

1 Sein und Zeit, p. 34.
2 Voir plus loin la bibliographie, p. 13s.
3 Heidegger fait partie de la seconde génération des disciples de Husserl

et sa philosophie se rattache à la phénoménologie transcendentale.
4 Sein und Zeit, p. 5, 41.
5 Un des derniers textes est intitulé La remontée au fondement de la

Métaphysique (Rückgang in den Grund der Metaphysik) et sert d'introduction à
la dernière édition de Was ist Metaphysik (1951).



QU EST-CE QUE LA PHENOMENOLOGIE i I29

mental. La radicalité de cette quête se montre dans le fait que ce

Fragen est un incessant Zuriickfragen I.
Chez Husserl la recherche du fondement radical renvoyait à la

conscience transcendentale ou constituante (source constitutive de

tout le monde visé par l'intentionalité de cette conscience). C'est
en termes de conscience que s'exprimait le fondement. Chez Heidegger
l'interrogation remonte encore en deçà de la conscience transcendentale,

jusqu'à un «fondement du fondement»2; et déjà s'annonce

que cette « itération », ce redoublement de radicalité ne peut nous
conduire que vers une sorte de « vide sans fond » (Ab-grund), vers un
néant 3, un néant plus radical que tout être ou que tout fondement
epii est (c'est-à-dire qui ne serait qu'un «étant»). L'ontologie
fondamentale débouche dans une ontologie du non être, dans une
méontologie 4.

La nouveauté essentielle du transcendentalisme de Heidegger par
rapport à son maître Husserl, c'est d'avoir tenté de résoudre le

problème du fondement sans recourir à la conscience, même transcendentale,

qui sans doute à ses yeux était encore trop « idéaliste »,

trop «subjectiviste». En deçà de la conscience, il s'appuiera sur
une structure plus nettement ontologique : le Dasein, à partir duquel
seulement on pourrait comprendre la possibilité et le sens d'une
conscience ou d'un Ego transcendental.

Qu'est-ce que le Dasein On a pris l'habitude de le traduire, pour
éviter « l'être-là » trop pâle et trop abstrait, par « la réalité humaine »

(Corbin, Sartre) ou «l'existence humaine» (de Waelhens). Il y a là
quelque chose de fâcheux, car nous sommes ramenés vers l'anthropologie,

vers l'homme existentiel et concret, alors que Heidegger
s'oriente dans la direction diamétralement opposée puisqu'il dépasse
non seulement l'empirique et le psychologique vers le transcendental,
mais même la conscience vers quelque chose de moins personnel et
de plus ontologique 5. Ce là de l'être-là n'exprime pas la simple
existence de fait ; il n'indique pas non plus un lieu, mais, en deçà de

ces données empiriques, ce qui rend possible que quelque chose existe

1 Was ist Metaphysik P 1951, p. 19.
2 « Grund des Grundes ». Vom Wesen des Grundes, 1949, p. 49.
3 Cf. Was ist Metaphysik C'est en ce sens également que Sartre

développera les thèmes de Heidegger.
¦1 Selon l'expression de J. Wahl, « Essai sur le néant d'un problème »,

Deucalion 1, 1946, p. 44.
5 II n'en reste pas moins que l'énorme influence de Heidegger en philosophie,

en théologie, en psychologie et en psychiatrie, depuis un quart de siècle,
s'est exercée sur ce plan anthropologique et existentiel que Heidegger récuse
pourtant formellement. Il est douteux que la philosophie « véritable » de
Heidegger, qu'il développe actuellement (voir plus loin) et dont il donne
l'interprétation officielle, exerce jamais une influence égale, sinon dans le domaine
de la philosophie du langage, de l'esthétique et de l'analyse littéraire.



130 PIERRE THEVENAZ

ou soit présent en un certain lieu. Comme l'indique très justement
W. Biemel », ce là est une structure fondamentale par laquelle
l'homme est ouvert sur quelque chose. C'est sur le plan le plus
radicalement ontologique, comme « irruption » ou comme « ouverture
de l'ouvert »2, que le Dasein et par voie de conséquence l'homme
pourront finalement être compris dans ce qui fait le sens de leur
être. Dans un cours inédit de 1929 3, Heidegger explique que le Da
est « ein Umkreis von Offenbarkeit », une zone de dévoilabilité,
une zone d'ouverture où quelque chose peut se manifester (comme
« phénomène »).

L'« analytique du Dasein », en dévoilant cette possibilité d'ouverture,

fraye l'accès vers l'être caché et oublié et constitue la méthode
phénoménologique originale de l'ontologie heideggerienne. La
compréhension vague et sommaire du sens de est rend possible
l'interrogation ontologique radicale. La préoccupation de l'être chez

l'homme, avec ce lumignon de compréhension, permettra (comme une
réminiscence) de redévoiler l'être. C'est en ce sens et en ce sens seulement

que la première démarche, dans Sein und Zeit, consiste à aller
de l'homme à l'être et que le « souci » humain de l'être (Sorge) pourra
être tenu pour la clef qui nous ouvre l'être. On comprend que dans ce
premier livre Heidegger se propose seulement une analyse préliminaire

: il ne parle pas encore de l'être lui-même, mais déploie tout le

champ des structures ontologiques de l'existence humaine (être-au-
monde, souci, temporalité, historicité, tonalité affective, etc.). C'est
ici qu'intervient l'influence décisive de Kierkegaard, mais il importe
de voir que les thèmes existentiels et vécus du philosophe danois
(angoisse, possibilité, répétition, décision, etc.) sont immédiatement
transposés dans un registre transcendental et ontologique : ils
représentent chez Heidegger des structures existentiales 4 du Dasein qui
lui-même est une structure éminemment ontologique. Tout en
utilisant Kierkegaard, le ti anscendentalisme phénoménologique
s'oppose de front à la philosophie de l'existence comprise comme une
analyse de l'homme existant au niveau du vécu et du concret. Mise en

regard d'une philosophie existentielle du genre Kierkegaard, Jaspers
ou Gabriel Marcel, la phénoménologie existcntiale de Heidegger se

signalera d'emblée par une perte (provisoire du moins) ou une mise
entre parenthèses de l'homme concret, comme nous venons de rappeler,
par rapport à Husserl, la perte (provisoire ou la mise hors circuit
de la conscience. Pour faire apparaître l'être, obnubilé par ce qui est,

1 Le Concept de Monde chez Heidegger, p. 81 (voir plus loin les notes
bibliographiques)

2 Vom Wesen der Wahrheit, p. 16 (De l'essence de la vérité, p. 85).
3 Cité par Biemel: Concept... p. 81.
4 Ce néologisme doit précisément marquer ce changement de plan.



QU EST-CE QUE LA PHENOMENOLOGIE r I3I

il faut bien opérer cette sorte de réduction phénoménologique de
l'homme et de la conscience.

Ne disons donc pas que l'ontologie de Heidegger se fonde sur une
anthropologie ; il est préférable d'éviter les expressions philosophie
de l'existence, « privilège du moi » ou « de l'homme » >. Désormais,
puisque c'est l'être qui se dévoile et que la vérité est vraiment selon
son étymologie grecque « l'être caché qui se dévoile » (à-\r)9eia,
UnVerborgenheit), l'Etre manifeste son inconditionnelle primauté, ce

que nous nous proposons de marquer dans la suite de cette étude en
ne l'écrivant plus qu'avec une majuscule ; mais on n'oubliera pas
qu'il s'agit toujours de l'Etre-sens et non pas de la réalité
métaphysique et transcendante de l'Etre suprême de la philosophie
classique.

2. dépassement ou abandon de la phénoménologie :

Etre et langage

Les derniers écrits de Heidegger 2, rares fragments d'une œuvre
inédite considérable que, non sans quelque hauteur, le maître de

Fribourg ne consent guère à livrer qu'à un cercle d'initiés ou de

disciples dévots 3, accusent avec la plus grande netteté ce primat
de l'Etre et livrent le sens dernier (ou du moins actuel) de toute
l'entreprise heideggerienne. En authentique phénoménologue,
Heidegger jusqu'ici dévoilait l'être à partir de l'homme, comme
Husserl déployait le monde à partir de la conscience intentionnelle.
Mais de même que finalement nous relevions la primauté du monde
vécu chez Husserl, de même nous voyons maintenant chez Heidegger
le rapport entre l'homme et l'Etre se renverser et prendre sa signification

réelle et définitive : au lieu que l'homme dévoile l'Etre, c'est
l'Etre qui s'ouvre et se donne lui-même ; et le Dasein, « ouverture
de l'ouvert », représentera désormais l'ouverture de l'Etre à l'homme,
ce que Heidegger qualifiera avec une insistance croissante comme un
événement ou un avènement (Ereignis, Ereignung) 4.

Mais ce rapport renversé ou ce déplacement du centre de gravité,
en apparence si semblable à celui que nous avions noté chez Husserl,
déroule des conséquences très différentes et conduit, semble-t-il, à un

1 A. de Waelhens : La philosophie de M. Heidegger, p. 7-8.
2 Vom Wesen der Wahrheit (1943) ; Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung

(I944) ; Über den « Humanismus » (1947) ; Holzwege (1950) ; Was ist
Metaphysik (6e éd., 1951).

3 Comme en témoigne le livre récent de Egon Vietta : Die Seinsfrage
bei Martin Heidegger, 1950 (voir plus loin les notes bibliographiques).

4 Über den Humanismus, 1947, p. 57 et passim; Vietta, op. cit., p. 40, 59.



132 PIERRE THEVENAZ

abandon de la méthode phénoménologique. Essayons de comprendre
pourquoi.

Jusqu'ici la conversion de l'étant à l'Etre, comparable à la « réduction

» de Husserl, marquait comme la mise entre parenthèses du
monde des étants, qui permette une saisie de l'Etre dans une visée
plus explicite. Mais maintenant la clef du rapport Etre-homme n'est
plus pour Heidegger l'interrogation humaine, le souci de l'Etre, bref
l'intentionalité ou le projet (Entwurf) du Dasein. Heidegger sacrifie
totalement le langage kierkegaardien, existentiel et anthropologique,
qu'il avait essayé dans Sein und Zeit de transposer (ce n'était donc
qu'une béquille provisoire pour s'ouvrir l'accès à l'Etre). Il part
d'en haut : c'est l'Etre, conçu comme une sorte de puissance obscure
et cachée, qui consent à se manifester, qui se trace lui-même le lieu
de son ouverture, qui condescend à se donner ainsi à l'homme, comme
une sorte de grâce, à sortir de soi, à s'ex-primer, à se faire sens. La
patiente recherche phénoménologique, avec ses préliminaires
indéfiniment prolongés et repris, tourne subitement court : il n'y a plus de
méthode, car, si l'Etre vient à l'homme ou plutôt si, en s'ouvrant, il
fait surgir le Da, donc la possibilité même de l'homme, celui-ci n'a plus
à se mettre en route, à se frayer un chemin. La passion de la méthode,
encore si sensible dans Sein und Zeit, ce pathos de l'exploration
infinie hérité de Husserl, s'évanouit. Le fondement radical tant
cherché, on s'aperçoit maintenant qu'on l'a, du moins sous forme
de dévoilements — ou de révélations — aussi fulgurants que fugitifs.
C'est ici qu'on voit très nettement les conséquences de l'éviction de la
conscience husserlienne. Si l'Etre chez Heidegger devient l'objet
de l'intentionalité de l'homme, ce ne sera plus que de façon seconde :

il se sera d'abord posé cette conscience humaine intentionnelle qui
le vise. L'Etre n'est plus un fondement transcendental (car il n'y a
de transcendental que pour une conscience source de sens, constitutive

du monde) ; il tend à redevenir simplement transcendant.
C'est dire que le monde de l'Etre et des significations cesse
d'être le monde humain auquel la phénoménologie nous avait
accoutumés.

L'accent qui était sur le souci de l'être passe maintenant sur
le langage, centre nouveau de la relation Etre-homme puisque l'Etre
s'ouvre, s'extériorise, s'exprime. Mais, précisément, celui qui parle,
ce n'est plus l'homme, c'est l'Etre : il lance une voix dans le désert

pour se susciter l'écho qui lui renverra sa Parole solitaire. C'est l'Etre
qui se crée l'oreille destinée à entendre et les mots porteurs de sa
révélation. En constatant cette importance du langage, nous pourrions
être enclins à penser que Heidegger se trouve dans la ligne de l'inspiration

phénoménologique : la recherche des significations conduisait en
effet la phénoménologie au cœur du problème du langage et à un



QU'EST-CE QUE LA PHÉNOMÉNOLOGIE I33

renouveau de la philosophie du langage ». Quelle différence cependant
entre Husserl et la dernière forme de la philosophie de Heidegger.
Husserl cherchait les significations dans le cadre de l'intentionalité
de la conscience, comme réalités idéales ou essences, il ne s'intéressait
pas au langage comme tel, aux mots. Il étudiait le langage comme le
comportement signifiant de l'homme et les significations comme
«phénomènes»2. En revanche, dès Sein und Zeit déjà, Heidegger
fait une sorte de phénoménologie des mots ; il essaie par la manipulation

des etymologies, en « réduisant » le sens quotidien des mots, en
les faisant éclater, de dévoiler les significations implicites ou ensevelies,
de reprendre le langage humain à sa source significative. Mais si
maintenant les significations qui se dévoilent elles-mêmes comme des

réalités objectives sont des mots rechargés d'une plénitude de sens
perdue, c'est dire que le langage n'est plus l'instrument dont l'homme
se sert pour s'exprimer, mais la révélation même de l'Etre. « Le

langage n'est pas quelque chose que l'homme, entre autres facultés
ou instruments, possède aussi, mais ce qui possède l'homme » 3. Avant
même que l'homme parle ou pense, l'Etre parle à l'homme et rend
possible le langage, la logique et la pensée.

Mais on voit bien comment la méthode et l'ambition phénoménologique

s'exténuent. Cette « voix de l'Etre » 4, cette « parole non parlée » s,

ce langage ontologique, n'est plus porteur de significations humaines ;

il est une sorte de langage sacré ou de symbole mystérieux, une sorte
cie révélation de l'Etre dans le silence de toutes les paroles humaines.
Le philosophe, au sens courant du terme, devra se taire, et c'est le

poète et le « penseur » qui le relaieront. Ils auront la parole, ou
plutôt la parole les aura. Le poète, confident de l'Etre, ayant appris à

« exister dans ce qui n'a pas de nom » 6, peut « nommer le sacré » ;

quant au penseur, il peut « dire l'Etre » 7. On comprend la prédilection
actuelle de Heidegger pour l'exégèse ontologico-philologique des

poètes (notamment de Hölderlin) et pour les premiers Présocratiques
qui disaient l'Etre comme on récite religieusement une formule
sacrée.

1 On le voit chez Husserl dans les Logische Untersuchungen, chez Sartre
et surtout chez Merleau-Ponty. Nous y reviendrons.

2 C'est encore dans le prolongement d'une telle phénoménologie du
langage que se situe H. Schmalenbach, « Phénoménologie du signe », Signe et
symbole, Etre et Penser N° 13, La Baconnière, Neuchâtel, 1946, p. 49-103.

3 Cours inédit sur Hölderlin cité par Vietta, op. cit., p. 74.
4 Was ist Metaphysik 1951, p. 46.
5 Über den Humanismus, 1947, p. 116.
6 Ibid., p. 60.
" Das Nennen des Dichters, das Sagen des Denkers. Was ist Metaphysik

p. 46.



134 PIERRE THEVENAZ

Le lecteur de Heidegger trébuche à chaque page sur les artifices
orthographiques qui essaient de mouler tant bien que mal l'évolution
des significations — plutôt bien que mal, car il faut reconnaître
l'étonnante force d'expression et de suggestion de cette langue
philosophique. L'Ek-sistenz permettra d'éviter les équivoques de
YExistenz ; Seyn montrera la distance entre l'Etre heideggerien et le
Sein de la métaphysique classique. Les mots ne sont plus les mots ; ils
ne peuvent qu'éclater pour manifester la présence de l'Etre. Dépositaires

d'un message ontologique et supra-humain, ils s'enrobent d'un
silence essentiel ; Heidegger ne les prononce plus qu'avec un frisson
sacré, avec une gravité pathétique, comme des oracles à ne pas
divulguer dans le monde de « l'On », mais à méditer dans le
recueillement.

La phénoménologie, chez Husserl, était dépassement incessant,
mais dans la permanence d'une méthode ; ici, c'est la phénoménologie
elle-même qui est dépassée ; elle était devenue métaphysique, mais
maintenant le dernier Heidegger entend marquer que la Fundamental-
ontologie est « dépassement de la métaphysique » ' (Überwindung der
Metaphysik). Il ne s'agit plus simplement de mettre entre parenthèses

ou de « réduire » la métaphysique pour atteindre son fondement,

mais d'en condamner l'entreprise même. Überwinden, qui veut
aussi dire vaincre, trahit une intention qui de toute évidence n'a plus
rien de phénoménologique. Depuis Platon, pense Heidegger, la
philosophie s'est égarée en devenant métaphysique ; elle a perdu et
oublié l'Etre pour s'attacher à l'étant, faute d'avoir su les distinguer.
« Il s'agit maintenant de se frayer le passage de la métaphysique à la
pensée de la vérité de l'Etre. »2 « La métaphysique, en tant qu'elle
se représente toujours seulement l'étant comme l'étant, ne pense pas
l'Etre même ; la philosophie ne se recueille pas sur son fondement.
Elle l'abandonne, et cela par la métaphysique. » 3 Mais en remontant
au fondement de la métaphysique, la pensée « deviendra plus
pensante » 4 ; la parole du poète deviendra « plus dite » s. Dans la
métaphysique, la pensée rationnelle et logique est comme un poisson à

sec : il est temps de replonger la pensée dans l'Etre qui est son
élément 6. « La pensée qui vient n'est plus philosophie parce qu'elle
pense plus originellement que la métaphysique. » « Moins de pliilo-

' Vom Wesen der Wahrheit, p. 28 ; Was ist Metaphysik 1951, p 39
2 Was ist Metaphysik p. 19.
3 Ibid., p. 8.
4 Ibid., p. 12.
5 Gesagter. Über den Humanismus, 1947, p. 84.
6 Cf. ibid., p. 55.



QU'EST-CE QUE LA PHÉNOMÉNOLOGIE I35

Sophie et plus de respect de la pensée, » » « L'homme doit, avant de

parler, se laisser d'abord de nouveau adresser la parole par l'Etre,
au risque d'avoir à cet appel peu ou rarement quelque chose à dire.
Ainsi seulement sera redonné à la Parole son prix essentiel et à

l'homme le privilège de demeurer dans la vérité de l'Etre. »2
Dès lors, si l'on veut nommer, dire, penser ce fondement radical

qu'est le Seyn « sans nom », il n'est plus d'autre recours que le symbole
poétique ou religieux. Cette trans-métaphysique (on peut bien l'appeler
ainsi) s'exprime désormais en images. Ce fondement sera une «

demeure », la « patrie », le « chez soi » où, après l'oubli de l'Etre, l'on
revient 3, car l'homme moderne est heimatlos i, « sans assiette » s.

Mais il peut retrouver, dans la lumière de ce Da où l'Etre s'ouvre, la
« proximité » de l'Etre : «L'homme est le voisin de l'Etre. »6 «L'homme
n'est pas le seigneur de l'étant, il est le berger de l'Etre » 7, et les

poètes et les penseurs sont les « gardiens » de cette demeure 8.

L'image n'est plus ici simple métaphore, passerelle analogique
qui permettrait d'aller du mieux connu au moins connu, de nos
maisons familières à l'Etre-demeure. L'image a une valeur ontologique

: il viendra un jour où, en pensant vraiment l'Etre enfin révélé
dans sa signification (jusqu'ici cachée) de demeure, nous comprendrons
ce que veut dire en vérité « demeurer ». C'est comme si le rapport du
symbole au symbolisé se trouvait inversé. Mais, ici encore, nous
sortons franchement de la phénoménologie. Le recours à l'image
comme seul moyen d'expression suffit à le montrer. En effet la
phénoménologie n'a aucun besoin de métaphores pour opérer le

passage au plan du fondement ; la réduction phénoménologique lui
suffit. Si nous voyons bien, Heidegger rejoint par une voie détournée,
et contre son intention expresse, la conception classique de l'ontologie
métaphysique : car si le fondement (l'Etre) n'est pas transcendental
et si le rapport de l'Etre à l'homme ne se fait ni de plain-pied (par
la raison par exemple), ni par réduction, mais seulement par le
truchement d'un langage métaphorique, que pourra donc être ce
fondement sinon transcendant dans un sens métaphysique

1 Über den Humanismus, p. 119.
2 Ibid., p. 60-61.
3 « Heimkunft », selon le titre de l'élégie de Hölderlin interprétée par

Heidegger. Voir aussi Über den Humanismus, p. 84. — On retrouve ici le
thème platonicien et plotinien du retour dans la « patrie » perdue : Théétète,
176 ab ; Plotin : Ennéades, I, 6, 8.

4 Über den Humanismus, p. 85.
5 Sein und Zeit, p. 173.
6 Über den Humanismus, p. 90.
7 Ibid.
8 Ibid., p. 53. Cf. la note de R. Savioz dans cette Revue, 1951, p. 297-300.



I36 PIERRE THÉVENAZ

Quoi qu'il en soit, il n'y a plus de conscience constituante et
l'homme ne construit pas l'Etre par sa pensée. A proprement parler
ce n'est même pas l'homme qui pense l'Etre. Suivant la ligne de toute
sa pensée, Heidegger usera d'une formule plus « neutre » : « la pensée
de l'Etre se fait jour en l'homme » I ; à « l'homme questionne » il
substituera « ça questionne en l'homme »2. Dans cette trans-méta-
physique, qui est une phénoménologie à rebours, c'est l'Etre qui fait
apparaître l'homme en se faisant apparaître à lui. Au dévoilement
phénoménologique qui faisait apparaître les contenus intentionnels
de la conscience se substitue l'illumination ou la révélation pure et
simples. Le caché ou le dissimulé qu'il s'agit de dévoiler n'est
plus l'implicite ou le latent comme chez Husserl, mais le mystérieux 4,

le sacré s, le numineux.
Pourtant « l'Etre, ce n'est pas Dieu »6. C'est que le Dieu de

la tradition est un « étant » : « L'Etre est plus loin que tout étant
et pourtant plus près de l'homme que tout étant, qu'il soit rocher,
animal, œuvre d'art, machine, qu'il soit ange ou Dieu. » i Heidegger
n'entend pas se prononcer « sur l'existence ou la non existence de

1 Über den Humanismus, p. 84.
2 Vietta, Op. cit., p. 88 : « es » fragt im Menschen. — Seulement,

remarquons-le, « ça » ne questionne pas tout seul : le penseur et le poète sont les
médiateurs ou les prophètes, des sortes de figures sacrées ; Heidegger n'est
malheureusement pas loin de se considérer comme le grand prêtre d'une
nouvelle religion de mystères ou d'initiation. Avec quel orgueil inquiétant une
telle attitude peut s'accoupler, maints passages en témoignent. Si « dans Sein
und Zeit l'appel décisif du destin à la pensée » (der geschickhafte Anspruch
an das Denken) est resté sans écho, si « avec l'assurance d'un somnambule,
la philosophie a passé à côté de la véritable et unique question de Sein und
Zeit », « il ne s'agit pas de malentendus à l'égard d'un livre, mais de notre
délaissement par rapport à l'Etre » (Was ist Metaphysik p. 17). Ou encore :

« Sein und Zeit n'est ni un idéal, ni un programme, mais le premier début
où se prépare l'actualisation (Wesung, « esséification ») de l'Etre lui-même »

(Inédit cité par Vietta, Op. cit.. p 130). Qu'une t^lle atritude soit capable
actuellement en Allemagne de fasciner même des philosophes de valeur, le
livre tout entier de Vietta en témoigne, hélas trop éloquemment. Ces heideg-
geriens qui dénoncent avec mépris l'esprit philistin et donquichottiste des
Herren Professoren, nous proposent — ou plutôt se réservent — un ésotérisme
qui ne vaut certes pas mieux et dans lequel la philosophie ne peut que se
stériliser à bref délai. Décidément nous sortons de la phénoménologie et nous
ne reconnaissons plus dans ce nouveau dogmatisme l'esprit de recherche
honnête, patiente et modeste qui animait la pensée de Husserl.

3 II est du reste significatif que depuis longtemps déjà Heidegger ne se
réclame plus de la méthode phénoménologique et qu'il n'y ait plus trace du
mot phénoménologie dans les derniers écrits.

4 Über den Humanismus, p. 80.
5 Ibid., p. 102.
6 Über den Humanismus, p. 76. Cf. la note de R. Savioz dans cette

Revue, 1951, p. 300.
7 Über den Humanismus, p. 76.



QU EST-CE QUE LA PHENOMENOLOGIE r I37

Dieu — aussi peu que sur la possibilité ou la non possibilité des
dieux. » ' « La philosophie ne se décide ni pour ni contre l'existence de
Dieu. Elle reste dans l'indifférence. »2 Comment en effet le philosophe
qui a la mission de penser l'Etre, s'arrêterait-il au misérable
problème de l'existence d'un simple étant, fût-il Dieu Il remonte en
deçà de Dieu, « il questionne de façon plus radicale » : Comme les

mystiques spéculatifs allemands, Heidegger remonte de Dieu à la
«Divinité» (die Gottheit), de la Divinité au «Sacré» (das Heilige),
du Sacré à la Vérité de l'Etre 3. Par cette remontée radicale vers le
fondement, il prétend naturellement dépasser le Dieu naïf du théisme
ou de la foi du charbonnier. Pour lui comme pour Hegel, il va de soi

que la « pensée », la philosophie, dépasse et « comprend » la religion
et la foi. Nous débouchons dans une sorte de mystique spéculative
ou de théologie négative : tradition combien vivante, on le sait, dans
la philosophie allemande, depuis celui que Heidegger lui-même
appelle « le vieux Maître de doctrine et de vie Eckart » * jusqu'à
Hegel ou à Jaspers.

Tel est le terme de cette « aventure » philosophique qui conduit
à « l'avènement » ou « l'avenant » de l'Etre 5. Tel est son style et son
allure. La phénoménologie, Husserl l'avait voulue sobre et objective :

elle devait mettre entre parenthèses le pathos humain. Heidegger, en
exacerbant cet objectivisme, a dépouillé l'Etre de tout ce qui est
humain trop humain, étant trop étant, mais il a éveillé autour de
cet Etre, enfin dévoilé dans sa lointaine proximité, un monde de
résonances pathétiques, poétiques et mystiques. Husserl tentait
de restituer pour une conscience toujours plus lucide et réfléchie,
une plénitude de sens qui était la rationalité même. Heidegger nous
replonge dans la plénitude d'un néant mystique, mais la rationalité de

cet Etre-sens a été sacrifiée à une « pensée » qui se veut plus radicale
et plus pensante que la raison. Qu'on l'appelle encore ou qu'on ne
l'appelle plus philosophie, le mot en effet n'a pas grande importance,
pourvu qu'on sache ce que l'on dit, où l'on va et de quelles obscures
lumières la Lichtung des Seins vous illumine.

1 Über den Humanismus, p. loi.
2 Ibid., p. 102.
3 Ibid., p. I02.
4 « Il sentiero », trad, italienne dans II solipsismo, Archivio di Filosofìa,

Padova, 1950, p. 19.
5 Heidegger joue sur ces mots (en français dans le texte) dans Über den

Humanismus, p. 117.



I38 PIERRE THÉVENAZ

3. Orientation bibliographique

A. Œuvres de Heidegger

A côté de la bibliographie d'A. de Waelhens : La Philosophie de M.
Heidegger, la liste la plus complète et la plus récente des œuvres et des éditions
de Heidegger (y compris un certain nombre de Cours inédits) se trouve dans
Walter Biemel : Le concept de monde chez Heidegger, 1950, p. 179-180.

Egon Vietta : Die Seinsfrage bei Martin Heidegger, 1950, p. 28-29, cite
encore d'autres Cours inédits et donne en outre de nombreuses citations tirées
soit de conférences inédites, soit d'un recueil d'aphorismes de 1948, /1ms der
Erfahrung des Denkens, destiné à des amis.

Ajouter encore deux Lettres, de fin 1950, adressées à Emil Staiger : « Zu
einem Vers von Mörike », Trivium, IX, 1951, p. 1-14, ainsi qu'un petit texte
autobiographique, Der Feldweg, publié en 1949 dans une plaquette
commémorative de son village natal Messkirch (cité par Vietta, p. 30). C'est
vraisemblablement le texte publié en traduction italienne sous le titre « Il sentiero »

dans II solipsismo, Arch, di filos., Padova, 1950, p. 18-21.

B. Traductions françaises

1. L'Etre et le Temps (Sein und Zeit, 1927) : deux fragments sur « L'Etre-
pour-la-mort » et sur « Temporalité et historicité ». Trad. H. Corbin, dans
Qu'est-ce que la métaphysique Paris, Gallimard, 1938, p. 115-208.

2. Kant et le problème de la métaphysique (Kant und das Problem der
Metaphysik, 1929, 2e éd., 1951) : un fragment sur « La métaphysique de la
réalité-humaine comme Ontologie-fondamentale ». Trad. H. Corbin, op. cit.,
p. 211-230.

Une traduction intégrale, par Walter Biemel, est annoncée chez Gallimard.

3. De l'essence du fondement (Vom Wesen des Grundes, 1929. 3e éd., 1949) :

trad, intégrale par A. Bessey dans Recherches philosophiques I, 1931-1932,
p. 83-124, sous le titre « De la nature de la cause », et par H. Corbin, op. cit..
p. 47-1 u, sous le titre « Ce qui fait l'Etre-essentiel d'un fondement ou raison »

4. Qu'est-ce que la métaphysique (Was ist Metaphysik 1930, 6e éd..
1951) : trad, intégrale par A. Koyré dans la revue Bifur 1930 et par H. Corbin,
op. cit., p. 21-44.

5. Hölderlin et l'essence de la poésie (Hölderlin und das Wesen der Dichtung,

1936) : trad, intégrale par H. Corbin, op. cit., p. 233-252.

6. De l'essence de la vérité (Vom Wesen der Wahrheit, 1943) : trad,
intégrale par A. de Waelhens et W. Biemel, avec une introduction, Louvain,
Nauwelaerts, 1948.

7. La remontée au fondement de la métaphysique (le texte allemand n'a paru,
remanié, qu'après la traduction française, comme introduction à la 5e et 6e éd.
de Was ist Metaphysik 1949 et 1951, sous le titre « Der Rückgang in den
Grund der Metaphysik ») : trad. J. Rovan dans la Revue Fontaine, n° 58,
mars 1947.

8. Sur l'humanisme, Lettre à Jean Beaufret (Über den « Humanismus »,

Brief an Jean Beaufret, Bern, 1947 ; 2e éd. Francfort, 1949) : trad, partielle
(de la moitié à la fin) par J. Rovan dans la Revue Fontaine, n° 63, nov. 1947.



qu'est-ce que la phénoménologie 13g

C. Traduction anglaise

Existence and Being, by Martin Heidegger, with an introduction by Werner
Brock, Vision Press Ltd., London, 1949.
Outre une longue introduction, ce livre contient la traduction de quatre

essais, par D. Scott, R. F. C. Hull et Alan Crick: deux essais sur Hölderlin,
« De l'essence de la vérité » et « Qu'est-ce que la métaphysique »

D. Etudes critiques en français

On dispose d'excellents exposés de la pensée de Heidegger dont voici les

plus importants :

Georges Gurvitch : Les tendances actuelles de la philosophie allemande, Paris,
Vrin, 1930.

Emmanuel Lévinas : « Martin Heidegger et l'ontologie », Revue philosophique,
1932. Reproduit dans E. Lévinas : En découvrant l'existence avec Husserl
et Heidegger, Paris, Vrin, 1949.

Alphonse de Waelhens : La philosophie de Martin Heidegger, Louvain, 1942,
3e éd., 1948 (Bibliothèque philosophique de Louvain).

Jean Beaufret : « A propos de l'existentialisme », Confluences, 1945.
« Heidegger et le problème de la vérité », Fontaine, n° 63, nov. 1947.

Walter Biemel : Le Concept de Monde chez Heidegger, Louvain, Nauwelaerts,
I95°-

E. Quelques livres et articles récents

Walter Biemel : Le Concept de Monde chez Heidegger, Louvain, Nauwelaerts,
1950, 184 p.
Le savant éditeur de Husserl et traducteur de Heidegger nous donne

une étude qui dépasse de beaucoup ce qu'annonce le titre. Il ne s'agit pas
ici de l'analyse d'une seule notion, car la notion d'« être-au-monde » est si
centrale chez Heidegger que par elle on touche déjà aux articulations
maîtresses du système.

Traditionnellement la cosmologie constituait une des disciplines importantes

de la philosophie jusqu'au jour où la. science astronomique et physique
s'est assuré le monopole de ce secteur de connaissance qui ne relevait plus
de la philosophie que par l'epistemologie scientifique. Avec Heidegger (déjà
avec Husserl dans les Logische Untersuchungen et la Transzendentale Logik),
le « monde » rentre dans la philosophie, mais à un titre tout nouveau, car
c'est la problématique même du monde qui est fondamentalement modifiée.
Le monde ne représente plus un ensemble d'objets extérieurs ou le contenant
de ces objets. Il est une structure essentielle de l'existence humaine qui a

pour caractère non pas d'avoir un monde, mais d'être dans un monde. Le
monde devient ainsi Vexistential type. A proprement parler il n'y a pas de
monde, pris en ce sens, pour une pierre, une plante ou un animal. Seul le Dasein
vise un monde. On entend parfois reprocher à la phénoménologie ou à
l'existentialisme d'arracher l'homme au cosmique et de le confiner dans un acos-
misme en le repliant sur sa subjectivité. Rien n'est plus faux et l'exposé très
fidèle de W. Biemel ferait justice d'un pareil grief : il montre précisément
que Heidegger a restauré la notion de monde contre l'attitude scientifique
qui dépouille le monde environnant de son caractère de « monde ».

L'auteur examine aussi les notions de souci, de projet, de transcendance
et de temporalité : on trouvera une très belle analyse de la notion de passé.
A la conception courante du temps qui voit dans le passé un present-^asse,
Heidegger oppose celle d'un passé-présent, ce qui est de grande conséquence
pour la compréhension de l'histoire. W. Biemel nous annonce des études
ultérieures, en particulier sur la notion de Stimmung. Pour un auteur comme
Heidegger, un tel travail d'exégèse est infiniment précieux.



140 PIERRE THEVENAZ

Egon Vietta : Die Seinsfrage bei Martin Heidegger, Stuttgart, Curt E. Schwab,
1950, 147 p. (CES-Bücherei, Band 23).
Voici un exposé original de l'ontologie de Heidegger, destiné au grand

public et qui se recommande par des qualités de clarté et de relative simplicité.
Il ne s'astreint pas à donner une analyse de l'œuvre du philosophe, mais il
restitue le sens des thèmes principaux en les replaçant dans l'éclairage des
derniers écrits. Il nous présente Heidegger en mimant en quelque sorte sa
pensée et en nous entraînant dans son mouvement. De nombreuses citations
de textes inédits et de conférences témoignent, semble-t-il, d'une relation de
familiarité et d'amitié qui est la condition d'une pénétration sympathique
de la pensée de l'auteur. Vietta voit dans la philosophie de Heidegger une
« théorie de la description » mais centrée sur la question de l'Etre, il déplore
que la révolution copernicienne de Sein und Zeit soit méconnue et il est
soucieux de rabaisser Sartre qui aux yeux de Heidegger et de ses disciples n'est
qu'un « moraliste français ».

On trouve dans ce livre le témoignage d'une admiration dithyrambique
pour le maître, « l'ami de la sagesse », « le robuste montagnard de la Forêt-
Noire », dont la théorie de la vérité représente « la dramaturgie la plus
audacieuse de l'histoire humaine, et par là de l'homme, qui ait jamais été pensée ».

On ressent un certain malaise dans l'atmosphère de cette chapelle philosophique

vraiment trop consciente d'être le Da où le Sein a bien voulu se révéler.

Citons un essai de Emanuele Severino : Heidegger e la metafisica, Brescia,
Vannini, 1950, et le recueil dédié à Heidegger pour son soixantième
anniversaire par un certain nombre de savants de spécialités très diverses : Martin
Heideggers Einfluss auf die Wissenschaften, Bern, Francke, 1949. On trouvera
dans Dufrenne et Ricœur : Karl Jaspers et la philosophie de l'existence,
Paris, Ed. du Seuil, 1947, une intéressante étude critique sur « La méthode
existen tiale et existentielle » et une confrontation pénétrante des deux
philosophes allemands.

D'une étude à paraître sur La Pensée de l'Etre dans l'œuvre de Heidegger,
H. Birault a tiré un remarquable article, « Existence et Vérité d'après Heidegger

», Revue de Met. et de Mor., 1951, p. 35-87. Dans le même fascicule,
E. Lévinas se demande : « L'ontologie est-elle fondamentale », p. 88-98.
Précédemment M. Dufrenne avait étudié « Heidegger et Kant », R. M. M.,
1949, p. 1-27. Signalons en outre : O. F. Bollnow : « Heideggers neue Kehre »,

Zeitschr. f. Religions- u. Geistesgesch., 1949-1950, p. 113-128. Rappelons enfin
deux notes parues dans notre Revue et consacrées à Heidegger : 1948, p. 101,
et 1951, p. 297-300.

Pierre Thévenaz.

Dans un prochain numéro :

III. — La phénoménologie de Sartre et de Merleau-Ponty.


	Qu'est-ce que la phénoménologie? Partie II, La phénoménologie de Heidegger

