
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 2 (1952)

Artikel: À propos de la notion biblique du temps

Autor: Pidoux, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380569

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUESTIONS ACTUELLES

A PROPOS DE LA NOTION BIBLIOUE
DU TEMPS

Toutes les études consacrées à l'Ancien Testament rencontrent
une difficulté majeure, la notion que les auteurs bibliques avaient du
temps. Les Hébreux avaient une notion du temps et probablement
des notions du temps très différentes de celles des modernes. Cette
différence apparaît déjà dès qu'on essaie de traduire un texte d'hébreu

en français, le verbe hébreu n'exprimant pas nos catégories
temporelles. Il est « atemporel », se bornant à préciser si une action
est achevée ou non. De là, les appellations diverses données par les

grammairiens aux deux modes personnels du verbe hébreu : parfait-
imparfait (ou futur ou encore aoriste) ; achevé ou inachevé. Pour
M. Engnell ', le parfait est employé pour les déclarations solennelles,
le fameux parfait prophétique n'étant qu'une invention des exégètes.
Si la langue est l'expression de l'être intime d'un peuple, cette
particularité de la langue hébraïque suffit à souligner la différence essentielle

existant entre notre conception du temps et celle de la Bible.
Qu'on songe à des déclarations de l'importance de celle d'Esaïe 43 : 1

qu'on peut traduire par : Ne crains pas, car je t'ai racheté ou Ne crains
pas, car je te rachète, ou encore : Ne crains pas, car je te rachèterai. La
sphère temporelle dans laquelle le verbe est situé entraîne avec lui
l'interprétation de tout le passage. S'agit-il des délivrances du passé,
du présent ou de l'avenir

Depuis longtemps aussi la manière dont les prophètes du VIIIe siècle

comme Osée et Amos s'adressaient à leurs contemporains a
étonné les lecteurs de la Bible. Us leur parlaient, en effet, comme à

l'Israël des temps de Moïse. Pour expliquer cet usage, on a parlé de
la suppression du facteur temps ou de sa contraction. Dans une belle
étude sur le Deutéronome, M. G. von Rad explique théologiquement
le fait que les discours de Moïse au peuple du VIIe siècle et peut-être
de l'Exil — selon la date assignée au Deutéronome — font abstraction

de six siècles d'histoire 2. Israël est exhorté comme s'il allait

1 Studies in Divine Kingship in the Ancient Near East, Uppsala, 1943, p. 207.
1 Von Rad : Deuteronomien-Studien, Göttingen, 1948, p. 49-50.



LA NOTION BIBLIQUE DU TEMPS 121

quitter les plaines de Moab pour entrer en Canaan, pays dont il goûtait

les tentations et l'idolâtrie depuis un demi-millénaire déjà. Cette
vision est pour von Rad celle d'un théologien de la grâce de Dieu qui,
par delà les multiples ordonnances deutéronomiennes, proclame
l'Evangile du pardon. Par la bouche de Moïse, Dieu efface tant de
siècles d'infidélités. A ses yeux, l'Israël déchu demeure l'Israël de la
promesse, avec qui Dieu a fait alliance au moment de la sortie
d'Egypte.

Les études consacrées à la notion du temps chez les primitifs par
l'helléniste Martin P. Nilsson I ont fait ressortir que l'essentiel pour
le primitif, c'était non pas le temps comme tel, qu'on pourrait
comparer à une trame ou une chaîne ou encore à un cadre incolore dans
lequel s'inscriraient les événements, mais le contenu de ce temps.
C'est une conception semblable que nous avons dans l'Ancien Testament,

où aucune distinction n'est faite entre le temps et les événements

qui se passent dans le temps. Citons, par exemple, le Psaume 31 :

16 : « Mes temps sont dans ta main. » Ici, temps signifie le sort 2.

Que des événements d'importance capitale, comme la sortie d'Egypte,
l'époque de Moïse ou de David aient pris aux yeux des auteurs
bibliques une signification centrale, qu'ils aient constitué le temps,
par excellence, à côté duquel d'autres événements, comme la succession

des rois de Juda et d'Israël et les circonstances de leur règne
demeuraient secondaires, cela expliquerait l'attitude du Deutéronome,

d'Amos, d'Osée.

Il y a dans la Bible plusieurs conceptions du temps. La première
qu'on rencontre en ouvrant l'Ancien Testament est celle du chapitre
premier de la Genèse : « Au commencement Dieu créa le ciel et la
terre. » Cette notion du temps, dans laquelle on reconnaît l'idée du
temps linéaire, conçu comme une ligne avec un commencement et
une fin, n'est pas la plus ancienne, Genèse 1 étant d'époque relativement

récente et sa place en tête de la Bible d'une époque plus récente
encore. Il se peut d'ailleurs que le temps de Genèse 1 se rattache,
comme le reste de l'œuvre de P ou auteur sacerdotal, à l'idée des

périodes ou âges du monde que les Babyloniens possédaient déjà.
Dans sa théologie de l'Ancien Testament, M. Ludwig Köhler croit
y reconnaître le schéma d'une période de quatre mille ans 3. En
additionnant, en effet, les âges des patriarches et de leurs descendants

donnés dans Genèse 5 : 1-32, 11 : 10-26, 25 : 26, 47 : 9, la

1 Martin P. Nilsson : Primitive Time-Reckoning, Lund, 1920.
: Cf. Pedersen : Scepticisme israélite. Cahiers de la Revue d'histoire et de

philosophie religieuses, publiés par la Faculté de théologie protestante de
l'Université de Strasbourg, Paris, 1931.

3 Köhler : Theologie des Alten Testaments, Tübingen, 1936, p. 71, 237 n. 69
et 70.



122 GEORGES PIDOUX

durée du séjour en Egypte (Exode 12 : 40), celle qui va de l'Exode à

la construction du Temple (I Rois 6:1), celle des rois de Juda jusqu'à la
ruine du Temple, les soixante-dix semaines d'années de Daniel (9 : 24),
on arrive à un chiffre de quatre mille ans environ. Cette constatation
fait dire à Köhler que dans l'Ancien Testament «la création est déjà
une notion eschatologique » ». Ce qui intéressait l'auteur de Genèse 1,
ce n'était pas le temps qui s'était écoulé depuis la création du monde,
mais le temps qui restait à courir jusqu'à la fin. L'humanité vivait
encore sous le signe de la patience de Dieu. Cette préoccupation
existentielle dominait la pensée du collège de prêtres auteur de
Genèse 1, cette admirable confession de foi où chaque terme est
pesé avec un souci théologique évident.

A l'idée des périodes ou âges du monde est apparentée la conception

cyclique du temps que connaissaient les Grecs. Cette conception
était connue de la Bible, dans laquelle à plusieurs reprises intervient
la notion du grand tournant des choses qu'une exégèse fautive,
trompée par une similitude de racine traduisait par une promesse du
retour de l'Exil2. Il serait probablement impensable que dans le
monde oriental, pénétré de l'idée des périodes ou âges du monde,
Israël ait été le seul à n'en rien savoir.

Des études récentes sur les fêtes religieuses de Babylone ont
fait apparaître une autre notion du temps que je puis appeler celle
du « temps cultique » ou « temps concentré ». C'est l'idée qu'à
certaines grandes solennités, comme au Nouvel-An, par exemple, le
facteur temps sous les formes des passé, présent et avenir cesse
d'exister, que dans le déroulement de la fête les événements du passé
redeviennent vivants, qu'ils vivent encore comme au premier jour.
Au Nouvel-An, la création du monde était célébrée comme si elle
se passait au moment même. Le culte était conçu comme une création.

Les fidèles y assistaient avec une ferveur qui n'égalait que leur
crainte d'être plongés à nouveau dans le chaos. Chaque année, il était
nécessaire que les puissances de lumière et de vie l'emportassent sur
celles des ténèbres et de la mort. Aussi le culte avait-il un caractère
dramatique. Il comprenait des combats entre deux puissances opposées.

De là les expressions de fête créatrice, de drame créateur. De
là aussi l'idée que les événements de l'année, inaugurée par la fête du
Nouvel-An, étaient contenus, concentrés en elle. Elle les contenait
tous par avance.

Plusieurs chercheurs ont voulu retrouver dans l'Ancien Testament

des conceptions semblables. M. Johannes Pedersen considère
les chapitres 1-15 de l'Exode comme étant l'écho du rituel de la fête

1 Op. cit., p. 71.
2 Amos 9 : 14, Ez. 16 : 53.



LA NOTION BIBLIQUE DU TEMPS 123

de Pâque qui célébrait la création du peuple de Dieu ». Chacune de

ces fêtes avait son mythe, c'est-à-dire des paroles, un récitatif qui
accompagnaient les rites et les gestes du clergé. C'est une allusion
au mythe de l'Exode que M. Bentzen veut voir dans Esaïe 43 : 18 :

« Ne vous souvenez plus des choses passées », le prophète affirmant
que le mythe de l'Exode, qui alimentait le culte, sera remplacé par
un autre, celui d'une nouvelle délivrance accomplie par Dieu, le

nouvel Exode 2. Cette notion du temps concentré expliquerait que
certaines périodes d'histoire, comme celle de Moïse, aient subi le
« gonflement » qu'on observe dans Amos, par exemple. Cette tentative

de retrouver dans l'Ancien Testament des traces de rituels a
aussi été faite par des hellénistes dans les études homériques. Il est

possible que cette notion du temps concentré ou temps cultique nous
donne le secret de la place qu'occupent certains événements du
passé d'Israël dans les récits bibliques, ceci à l'exclusion d'autres
événements. Le rôle qu'ils jouaient dans le culte leur aurait conféré une
actualité toujours vivante. C'est grâce au culte aussi que les motifs
de la création ou de l'Exode, par exemple, se retrouveraient dans
les tableaux de l'avenir et dans ceux de la fin des temps. La typologie

des prophètes n'aurait pas d'autres causes. Il faut ajouter que
la Bible ne contient pas les rituels et les mythes tels qu'ils étaient
à l'origine. Ils sont ici présentés dans un schéma historique. Ils sont
« historicisés ». Pour reprendre nos expressions de tout à l'heure,
ces grandes dates de l'histoire qui, dans le culte, se passaient dans

un temps qu'on peut appeler le « temps concentré », sont entrées
du fait de leur agrégation à la Bible dans une autre sphère temporelle,

celle du temps linéaire. Si, par exemple, Genèse 1 a fait partie
de la liturgie du Nouvel-An israélite, comme le voudrait M. Paul
Humbert 3, et a appartenu par là à la sphère du « temps concentré »,

du fait de sa place dans la Bible, ce chapitre est maintenant situé
dans la sphère du temps linéaire. C'est la perspective dans laquelle
il faut le lire. Si l'étude de la notion cultique du temps est à même
de nous faire mieux comprendre les fêtes d'Israël, elle est la cause
de confusions multiples et de contresens dès qu'elle est appliquée
aux écrits bibliques. Remarquons aussi qu'une grosse inconnue pèse

sur toute cette question. Le premier ouvrage dans lequel apparaît
la notion de fête créatrice, du culte conçu comme un drame rituel,
est celui que Grönbech a consacré aux religions nordiques *. Il s'agit

1 Pedersen : Israel, t. III-IV, London & Copenhagen, 1947, p. 393 sqq.
2 Bentzen : Studia theologica, Vol. I, fase. I-II, p. 183 sqq.
3 Humbert : Revue d'histoire et de philosophie religieuse, 1935, p. 1 sqq.
4 Grönbech : The Culture of the Teutons, 1.1 et II, London & Copenhagen,

1931. Cet ouvrage de Grönbech est l'adaptation anglaise d'un original en
langue danoise paru en 1909-1912.



124 GEORGES PIDOUX

donc là d'un schéma nordique et on est en droit de se demander
dans quelle mesure ce schéma peut s'appliquer aux religions
sémitiques. Un des premiers savants qui l'ait fait est l'élève et le
successeur de Grönbech, M. Pallis, dans sa thèse sur la fête babylonienne

d'Akîtu i. Pedersen, Mowinckel et par eux toute l'école
Scandinave sont à des degrés divers influencés par la pensée de
Grönbech 2.

Un des termes les plus souvent employés dans la Bible pour
désigner le temps est le mot hébreu 'ôlâm. On peut se demander
ce qu'il signifie. Pour le savoir, il faut suivre le cheminement de la
pensée sémitique qui est dominée par l'idée de groupe, de totalité.
Quand l'homme de la Bible voit une femme moabite, pour reprendre
l'exemple classique de Pedersen, celle-ci lui apparaît non pas comme
un individu isolé du groupe ethnique Moab, mais comme la
manifestation parfaitement valable de ce groupe. C'est le cas aussi dans
Nombres 20 : 14-21, où Edom, le roi d'Edom, les Edomites sont
l'expression d'une seule et même réalité. Je crois aussi que la même
conception explique le fait que tout davidide, monté sur le trône
de Jérusalem, était considéré comme un David, comme une
manifestation parfaitement valable de tout ce que l'Israélite attachait
à l'idée de David et de sa maison. On pourrait dire un exemplaire
du tout qu'est David. Il en est de même de l'Israël empirique qui,
bien que dispersé, pécheur, indigne, demeurait la manifestation de

l'Israël que Dieu avait élu et appelé à la vie. Cette conception
particulière se retrouve dans le Nouveau Testament. Toutes les fois

que notre pensée, formée à l'école des classiques, se trouve en
présence de déclarations bibliques qu'elle a de la peine à comprendre,
il convient de se demander si ce ne sont pas là des notions
sémitiques difficilement perméables à nos esprits. Les notions d'Eglises
visible et invisible, par exemple, et leurs rapports mutuels deviennent

plus clairs quand elles sont examinées à la lumière de la pensée
sémitique. On les peut comparer à celles de l'Israël idéal et de l'Israël
empirique, le premier étant présent dans le second, celui-ci la
manifestation parfaitement valable de celui-là. Les rapports entre le Fils
et le Père dans Jean 14 prennent aussi leur vrai sens quand ils sont
étudiés dans cette perspective. Pour en revenir à la question d''ôlâm,
improprement traduite par éternité, il est vraisemblable qu'elle
représente une sorte d'Urzeit ou temps des origines dont la chaîne
des événements n'est que la manifestation parfaitement valable.
Ainsi, dans chaque événement de l'histoire, le temps des origines

1 Svend Aage Pallis : The Babylonian Akîtu Festival, Copenhague, 1926.
1 Les Psalmenstudien de Mowinckel sont dédiées en premier lieu à Grönbech,

comme l'Israel de Pedersen (première édition danoise du tome 1,1920).



LA NOTION BIBLIQUE DU TEMPS 125

serait présent. En d'autres termes encore, l'événement historique est
considéré comme sortant de cet 'ôlâm pour y rentrer. Tel serait le

sens de l'expression : mè'ôlâm we'ad 'ôlâm, de 'ôlâm à 'ôlâm. Quel
relief aussi prend dans ce contexte la déclaration d'Esaïe 51 : 8 :

« Ma justice demeure le ôlâm ». Elle signifie que la justice de

Dieu n'est pas attachée aux événements humains et aux actions
des hommes, mais qu'elle se situe dans le temps absolu, immobile,
éternel. Quoi qu'il puisse survenir du côté de l'homme ou du monde
au visage toujours changeant, la justice de Dieu, elle, comme son
salut, Est.

Ces lignes ne sont que des approximations. Leur but est de montrer

que le problème du temps biblique est d'une rare complexité.
Il n'y a pas une seule conception biblique du temps, mais la Bible
en contient plusieurs. Celle qui commande l'interprétation est sans
doute celle de la Bible, qui se présente comme un livre avec un
commencement et une fin. Toutes les autres sont utiles à connaître
cependant, car elles aident à mieux comprendre l'atmosphère dans
laquelle a vécu l'Israël de Dieu. Elles permettent de mieux expliquer

la formation de sa foi et la ténacité de son espérance. Elles
contiennent surtout le secret d'une des conceptions les plus importantes

de la théologie de l'Ancien Testament, celle des origines de

l'eschatologie.
Georges Pidoux.


	À propos de la notion biblique du temps

