
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 2 (1952)

Artikel: Pour et contre la théologie de Bultmann : une déclaration de la faculté
de théologie de Tubingue

Autor: Bonnard, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380565

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380565
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ACTUALITE

POUR ET CONTRE LA THEOLOGIE DE BULTMANN

Une déclaration de la Faculté de théologie de Tubingue '

Le titre ci-dessus révèle l'acuité du débat engagé en Allemagne autour
de la pensée de Rudolf Bultmann. Une grande Faculté universitaire de théologie

a été priée par les autorités de l'Eglise wurtembergeoise de s'exprimer
officiellement et publiquement au sujet de la pensée d'un « collègue » de Marburg.
Loin de se dérober, la Faculté de Tubingue a déposé le 11 mars dernier un
rapport qui, bien qu'il ne soit pas adressé à des spécialistes, force le respect
par la tenue de l'analyse et la fermeté de ses conclusions.

La déclaration ne porte pas la signature des professeurs actuellement en
charge à Tübingen. Elle se présente comme un exposé collectif mais fait, ici
et là, de discrètes allusions à des opinions personnelles particulières. C'est un
modèle de discussion sereine sur des sujets d'une extrême importance.

La situation théologique actuelle est d'abord brièvement caractérisée
comme une confrontation de l'affirmation chrétienne primitive, contenue
dans les Ecritures, et de la pensée moderne issue de 1'Aufklärung et du
positivisme scientifique. Tel fut au XIXe siècle, tel est encore aujourd'hui le vrai
débat théologique sur le terrain protestant (le lecteur songe ici à l'œuvre
apologétique de Karl Heim). Alors que la restauration de la scolastique, chez les

catholiques, fait porter cette discussion sur le terrain philosophique lui-même
en y cherchant une conciliation préalable de la révélation et de la raison (« im
Vorfeld der natürlichen Theologie s), 'a théologie protestante est caractérisée

par une acceptation principielle de deux méthodes apparemment hostiles
l'une à l'autre : la méthode historico-critique appliquée dans toutes ses

exigences à l'Ecriture et la méthode « luthérienne » du recours normatif à ces
mêmes Ecritures. L'événement décisif de la théologie protestante au XIXe
siècle est que cette théologie a consciemment accepté de se plier à cette double
exigence. Il en est résulté des troubles graves dans les Eglises, des déviations
certaines dans la pensée théologique. Mais, à tout prendre, il ne faut rien
regretter et la théologie protestante, après la première guerre mondiale, était
sur le chemin d'une lente et sûre convalescence (Gesundungsprozess), non par
lassitude ou abandon de la méthode critique, mais par le jeu même de cette

1 Für und wider die Theologie Bultmanns. Denkschrift der Ev. theol. Fakultät
der Universität Tübingen, Tübingen, J. C. B. Mohr, 1952, 45 p. (Sammlung

gemeinverständlicher Vorträge und Schriften aus dem Gebiet der Theologie
und Religionsgeschichte, 198/199).



L ACTUALITE 79

méthode et les meilleurs résultats qui, après un siècle de luttes, s'étaient imposés
à la majorité des chercheurs (c'est nous qui soulignons) '.

La pensée de Bultmann est d'abord une continuation et un
approfondissement de cette grande tradition critique, momentanément interrompue
par la crise nationale-socialiste et les simplifications nécessaires mais aussi
périlleuses qui s'imposèrent dans le combat contre l'hérésie. Bultmann, par
ses implacables exigences critiques et, d'autre part, par ce qu'il doit au renouveau

luthérien et calviniste (sont cités ici le Römerbrief de K. Barth et les
études de K. Holl sur la Justification chez Luther), Bultmann incarne donc
comme personne ne l'avait fait avant lui, la double exigence théologique protestante.

Il représente vraiment, à un haut degré, la pensée de notre temps (dans
un de ses aspects les plus aigus) confrontée au message évangélique
minutieusement recueilli dans les textes. Ce n'est donc pas pour des raisons
philosophiques que Bultmann rejette « l'idole du XIXe siècle : le Jésus homme
idéal, prédicateur de l'amour et du progrès », mais pour des raisons critiques.
Ce Jésus, Bultmann ne le trouve pas dans les textes sacrés. Faire du professeur
de Marburg un « libéral », au sens courant de ce terme, est donc une lourde
erreur d'appréciation.

La déclaration décrit ensuite et critique les trois aspects principaux de
la pensée de Bultmann : son adhésion à la philosophie existentialiste, son
essai de « démythologisation » du message néotestamentaire, sa critique de

la foi dans sa relation avec les événements historiques du salut (la résurrection
du Christ en particulier).

Sur le premier point (théologie et existentialisme), on affirme d'abord
la nécessité de principe, pour le théologien, d'exprimer l'évangile du Christ
dans un langage accessible aux hommes de notre temps. Toute la pensée de
Bultmann doit être comprise dans cette perspective : il entend donner une
interprétation actuelle et missionnaire de l'Evangile. Dans cet effort, Bultmann
a eu une « chance » : celle de trouver dans l'intuition existentialiste la possibilité

d'exprimer l'élément central de l'Evangile tel que Luther l'avait
redécouvert. Cet élément central est l'affirmation d'une mise en question radicale
de l'homme par la croix, d'un dépouillement de toute sécurité personnelle par
la prédication de Jésus et l'i eschatologie » néotestamentaire. Là est la force
de Bultmann ; il a su faire se rejoindre le kerugma chrétien primitif compris
au sens luthérien et l'intuition existentialiste moderne sur l'homme « en question

». Sa faiblesse, par contre, est de limiter le message chrétien à cela. Mais
toute pensée cohérente n'est-elle pas effort de réduction sur l'essentiel

Sur le second point (démythologisation du Nouveau Testament), la Faculté
affirme d'abord le devoir de distinguer, dans l'Ecriture, la Parole de Dieu
des expressions particulières dans lesquelles elle s'est exprimée au premier
siècle. Mais distinguer, ici, ne veut pas dire traduire une fois pour toutes
l'Evangile en philosophie existentialiste Toute traduction moderne du message

néotestamentaire est en effet aussi contestable, en principe, que sa
première expression néotestamentaire. S'imaginer que ce message peut recevoir
une fois pour toutes une traduction valable et acceptable (salonfähig serait
illusoire rationalisme. Il ne s'agit pas d'éliminer une fois pour toutes le mythe.

1 « Ja, wir müssen mit Dank bekennen, dass durch die historisch-kritische
Methode lebendige Einsichten in die Tiefe der biblischen Offenbarung gewonnen
worden sind, die wir nicht mehr hergeben können und dürfen. »



8o l'actualité

mais de l'interpréter toujours à nouveau. Est-ce bien là ce qu'entend faire
Bultmann La Faculté se le demande...

Sur le troisième point (la foi dans sa relation avec l'événement historique
de la révélation, particulièrement de la résurrection de Jésus), la Faculté
pose surtout des questions. Est-il bien exact que Bultmann réduise la foi en
la résurrection à une expérience vitale subjective Fait-il vraiment s'évanouir
la « réalité » du fait historique Mais en quoi consiste cette « réalité » dont on
parle tant Dans le Nouveau Testament déjà, cet événement échappe à toute
constatation objective ; il est comme réservé, confié à la foi seule. Il n'a donc
de réalité que dans la mesure où « je » lui suis confronté dans l'acte de foi.
L'essai de Bultmann de réduire toute la « théologie » néotestamentaire en
« anthropologie » est assurément audacieux, voire même inquiétant, mais on
ne peut nier qu'il corresponde à un aspect important du kerugma primitif '.

En conclusion, la Faculté de Tubingue adresse deux requêtes et un
avertissement à l'Eglise wurtembergeoise. Que dans les paroisses, la discussion

prenne un caractère plus serein ; que l'on ne s'effarouche pas trop de telles
déclarations surprenantes de jeunes pasteurs, ou de telles crises personnelles
dues à un séjour à Marburg. Tout cela rentre dans le risque de la liberté
évangélique des Eglises protestantes et fait partie du combat de la foi. D'autre
part, la Faculté se prononce catégoriquement contre toute mesure disciplinaire

ou déclaration rejetant la pensée de Bultmann hors de l'Eglise :.
L'avertissement concerne les tendances littéralistes et biblicistes qui se

développent dans l'Eglise wurtembergeoise et que la Faculté observe « avec
grande inquiétude ». Certes, le piétisme wurtembergeois est une grande chose.
Mais qu'il ne se tienne jamais pour la seule position possible au sein de l'Eglise 3

Telles sont, en résumé (que nous espérons pas trop infidèle), les réflexions
et les avertissements théologiques que la Faculté de Tubingue a jugé nécessaire

de communiquer à l'Eglise de son pays en ce printemps 1952.

Pierre Bonnard.

1 A ce sujet, nous pouvons signaler la lettre que Bultmann a écrite le
29 juin 1951 à la rédaction de l'excellente revue Unterwegs qui le sommait
respectueusement de révéler sa position « personnelle » au sujet de la
résurrection. Bultmann refusa de se laisser enfermer dans cette distinction entre une
position « personnelle » et son œuvre théologique « denn die Frage nach dem
Recht meiner theologischen Arbeit kann nur theologisch entschieden werden
und nicht durch etwaige Feststellung, dass ich neben meiner Theologie auch
noch ein Glaubender bin» (Unterwegs, 1951, 5, p. 271).

: Die Fakultät « würde ein kirchliches Verdammungsurteil, dass diese
Theologie als Irrlehre kennzeichnete, ebenso wie rechtliche Massnahmen der
Kirchenleitung, die den Einfluss dieser Theologie einzuschränken suchten,
für falsch und verhängnisvoll halten ».

3 « Wir sehen auch in der Lehre von der Verbalinspiration nicht einen
Gegner, den wir zu vernichten hätten, sondern hören auch aus ihr die Absicht
heraus, das Wunder der Offenbarung auszudrücken, von dem auch wir
überwältigt sind und von dem wir nur auf andere Weise glauben reden zu müssen. »

Lausanne — Imp. La Concorde. 237/5.52


	Pour et contre la théologie de Bultmann : une déclaration de la faculté de théologie de Tubingue

