Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 2 (1952)

Artikel: Pour et contre la théologie de Bultmann : une déclaration de la faculté
de théologie de Tubingue

Autor: Bonnard, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380565

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380565
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’ACTUALITE

POUR ET CONTRE LA THEOLOGIE DE BULTMANN

UXNE DECLARATION DE LA FACULTE DE THEOLOGIE DE TUBINGUE !

Le titre ci-dessus révele l'acuité du débat engagé en Allemagne autour
de la pensée de Rudolf Bultmann. Une grande Faculté universitaire de théo-
logie a été priée par les autorités de I'Eglise wurtembergeoise de s’exprimer
officiellement et publiquement au sujet de la pensée d'un « collégue » de Marburg.
Loin de se dérober, la IFaculté de Tubingue a déposé le 11 mars dernier un
rapport qui, bien qu’'il ne soit pas adressé a des spécialistes, force le respect
par la tenue de 'analyse et la fermeté de ses conclusions.

La déclaration ne porte pas la signature des professeurs actuellement en
charge a Tiibingen. Elle se présente comme un exposé collectif mais fait, ici
et la, de discrétes allusions & des opinions personnelles particuliéres. C'est un
modele de discussion sereine sur des sujets d’une extréme importance.

La situation théologique actuelle est d'abord bri¢vement caractérisée
comme une confrontation de ['affirmation chrétienne primitive, contenue
dans les Ecritures, et de la pensée moderne issue de 1’Aufklirung et du posi-
tivisme scientifique. Tel fut au XIXe siécle, tel est encore aujourd’hui le vrai
débat théologique sur le terrain protestant (le lecteur songe ici a I'ceuvre apolo-
gétique de Karl Heim). Alors que la restauration de la scolastique, chez les
catholiques, fait porter cette discussion sur le terrain philosophique lui-méme
en y cherchant une conciliation préalable de la révélation et de la raison (¢«im
Vorfeld der natiirlichen Theologie»), la théologie pretestante est caracté-
risée par une acceptation principielle de deux méthodes apparemment hostiles
I'une a l'autre : la méthode historico-critique appliquée dans toutes ses exi-
gences a I’Ecriture et la méthode «luthérienne» du recours normatif a ces
mémes Ecritures. L’événement décisif de la théologie protestante au XIXe
siécle est que cette théologie a consciemment accepté de se plier a cette double
exigence. Il en est résulté des troubles graves dans les Eglises, des déviations
certaines dans la pensée théologique. Mais, a tout prendre, il ne faut rien
regretter et la théologie protestante, aprés la premiere guerre mondiale, était
sur le chemin d’une lente et stire convalescence (Gesundungsprozess), non par
lassitude ou abandon de la méthode critique, mais par le jeu méme de cette

v Fiir und wider die Theologie Bultmanns. Denkschrift der Ev. theol. Fakul-
tat der Universitdt Tiibingen, Tiibingen, J. C. B. MoHR, 1952, 45 p. (Sammlung
gemeinverstindlicher Vortrage und Schriften aus dem Gebiet der Theologie
und Religionsgeschichte, 198/199).



L’ACTUALITE 79

méthode et les meilleurs vésultats qui, aprés un siecle de lutles, s'étaient imposés
& la majorité des chercheurs (c’est mous qui soulignons) *.

La pensée de Bultmann est d’abord une continuation et un approfon-
dissement de cette grande tradition critique, momentanément interrompue
par la crise nationale-socialiste et les simplifications nécessaires mais aussi
périlleuses qui s’imposérent dans le combat contre I’hérésie. Bultmann, par
ses implacables exigences critiques et, d'autre part, par ce qu'il doit au renou-
veau luthérien et calviniste (sont cités ici le Romerbrief de K. Barth et les
études de K. Holl sur la Justification chez Luther), Bultmann incarne donc
comme personne ne l'avait fait avant lui, la double exigence théologique protes-
tante. Il représente vraiment, & un haut degré, la pensée de notre temps (dans
un de ses aspects les plus aigus) confrontée au message évangélique minu-
tieusement recueilli dans les textes. Ce n’est donc pas pour des raisons philo-
sophiques que Bultmann rejette «l'idole du XIXe siécle: le Jésus homme
idéal, prédicateur de I'amour et du progrés », mais pour des raisoms critiques.
Ce Jésus, Bultmann ne le trouve pas dans les textes sacrés. Faire du professeur
de Marburg un «libéral », au sens courant de ce terme, est donc une lourde
erreur d’appréciation.

La déclaration décrit ensuite et critique les trois aspects principaux de
la pensée de Bultmann: son adhésion a la philosophie existentialiste, son
essai de « démythologisation » du message néotestamentaire, sa critique de
la foi dans sa relation avec les événements historiques du salut (la résurrection
du Christ en particulier).

Sur le premier point (théologie et existentialisme), on affirme d’abord
la nécessité de principe, pour le théologien, d'exprimer I'évangile du Christ
dans un langage accessible aux hommes de notre temps. Toute la pensée de
Bultmann doit étre comprise dans cette perspective : il entend donner une
interprétation actuelle et missionnaire de I’Evangile. Dans cet effort, Bultmann
a eu une « chance»: celle de trouver dans lintuition existentialiste la possi-
bilité d’exprimer 'élément central de I’Evangile tel que Luther 'avait redé-
couvert. Cet élément central est 'affirmation d'une mise en question radicale
de 'homme par la croix, d’un dépouillement de toute sécurité personnelle par
la prédication de Jésus et '« eschatologie » néotestamentaire. La est la force
de Bultmann ; il a su faire se rejoindre le kerugma chrétien primitif compris
au sens luthérien et l'intuition existentialiste moderne sur ’homme « en ques-
tion ». Sa faiblesse, par contre, est de limiter le message chrétien a cela. Mais
toute pensée cohérente n’est-elle pas effort de réduction sur l'essentiel ?

Sur le second point (démythologisation du Nouveau Testament), la Faculté
athrme d’abord le devoir de distinguer, dans 1'Ecriture, la Parole de Dieu
des expressions particuliéres dans lesquelles elle s’est exprimée au premier
siecle. Mais distinguer, ici, ne veut pas dire traduire une fois pour toutes
I’Evangile en philosophie existentialiste ! Toute traduction moderne du mes-
sage néotestamentaire est en effet aussi contestable, en principe, que sa pre-
miére expression néotestamentaire. S’imaginer que ce message peut recevoir
une fois pour toutes une traduction valable et acceptable (salonfihig!) serait
illusoire rationalisme. Il ne s’agit pas d’é/iminer une fois pour toutes le mythe,

1 ¢ Ja, wir miissen mit Dank bekennen, dass durch die historisch-kritische
Methode lebendige Einsichten in die Tiefe der biblischen Offenbarung gewonnen
worden sind, die wir nicht mehr hergeben kénnen und diirfen. »



8o L'ACTUALITE

mais de linterpréter toujours a nouveau. Est-ce bien la ce qu’entend faire
Bultmann ? La Faculté se le demande...

Sur le troisiéme point (la foi dans sa relation avec I'événement historique
de la révélation, particuliérement de la résurrection de Jésus), la Faculté
pose surtout des questions. Est-il bien exact que Bultmann réduise la foi en
la résurrection a une expérience vitale subjective ? Fait-il vraiment s'évanouir
la « réalité » du fait historique ? Mais en quoi consiste cette « réalité » dont on
parle tant ? Dans le Nouveau Testament déja, cet événement échappe a toute
constatation objective ; il est comme réservé, confié i la foi seule. Il n’a donc
de réalité que dans la mesure ol «je» lui suis confronté dans l'acte de foi.
L’essai de Bultmann de réduire toute la < théologie » néotestamentaire en
« anthropologie » est assurément audacieux, voire méme inquiétant, mais on
ne peut nier qu’il corresponde a un aspect important du kerugma primitif *.

En conclusion, la Faculté de Tubingue adresse deux requétes et un aver-
tissement a 1'Eglise wurtembergeoise. Que dans les paroisses, la discussion
prenne un caractére plus serein ; que l'on ne s’effarouche pas trop de telles
déclarations surprenantes de jeunes pasteurs, ou de telles crises personnelles
dues & un séjour a Marburg. Tout cela rentre dans le risque de la liberté évan-
gélique des Ifglises protestantes et fait partie du combat de la foi. D’autre
part, la Faculté se prononce catégoriquement contre toute mesure discipli-
naire ou déclaration rejetant la pensée de Bultmann hors de 1'Eglise 2.

L’avertissement concerne les tendances littéralistes et biblicistes qui se
développent dans !'Eglise wurtembergeoise et que la Faculté observe ¢« avec
grande inquiétude ». Certes, le piétisme wurtembergeois est une grande chose,
Mais qu'il ne se tienne jamais pour la seule position possible au sein de I'Eglise ! 3

Telles sont, en résumé (que nous espérons pas trop infidele), les réflexions
et les avertissements théologiques que la Faculté de Tubingue a jugé néces-
saire de communiquer a 1'Eglise de son pays en ce printemps 1952.

PiErRrRE BONNARD.

I A ce sujet, nous pouvons signaler la lettre que Bultmann a écrite le
29 juin 1951 a la rédaction de l'excellente revue Unferwegs qui le sommait
respectueusement de révéler sa position « personnelle » au sujet de la résur-
rection. Bultmann refusa de se laisser enfermer dans cette distinction entre une
position « personnelle » et son ceuvre théologique « denn die Frage nach dem
Recht meiner theologischen Arbeit kann nur theclogisch entschieden werden
und nicht durch etwaige Feststellung, dass ich neben meiner Theologie auch
noch ein Glaubender bin » (Unterwegs, 1951, 5, p. 271I).

:* Die Fakultdt ¢ wiirde ein kirchliches Verdammungsurteil, dass diese
Theologie als Irrlehre kennzeichnete, ebenso wie rechtliche Massnahmen der
Kirchenleitung, die den Einfluss dieser Theologie einzuschrinken suchten,
fir falsch und verhdngnisvoll halten ».

3 « Wir sehen auch in der Lehre von der Verbalinspiration nicht einen
Gegner, den wir zu vernichten hitten, sondern horen auch aus ihr die Absicht
heraus, das Wunder der Offenbarung auszudriicken, von dem auch wir iiber-
wiltigt sind und von dem wir nur auf andere Weise glauben reden zu miissen. #

Lausanne — Imp. La Concorde. 257/5.52



	Pour et contre la théologie de Bultmann : une déclaration de la faculté de théologie de Tubingue

