Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 2 (1952)

Bibliographie:  Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

The Old Testament and Modern Study : A Generation of Discovery and
Research, edited by H. H. Rowley. Oxford, 1951, 405 p.
Heureux les lecteurs de langue anglaise ! Depuis trente ans, la

science met entre leurs mains, a intervalles réguliers, des ouvrages

sur I'état des recherches concernant I’Ancien Testament. En 1925,

c’était : The People and the Book, en 1938 : Record and Revelation,

I'année derniére enfin : The Old Testament and Modern Study. 1.édi-

teur de ce beau volume sur 'état actuel des études relatives a I’Ancien

Testament est I'animateur de la société anglaise pour l'étude de

I'Ancien Testament, sous les auspices de laquelle ils ont tous paru,

M. H. H. RowLEY, de Manchester. Signe bienvenu de notre époque

d’apres-guerre, ce livre témoigne que la science a retrouvé son carac-

tére international. M. Rowley n’a pas demandé des articles a ses seuls
compatriotes, mais il a su choisir des collaborateurs aux Etats-Unis,
en Allemagne, en Suisse.

Aprés une introduction de l'éditeur sur la crise que traversent
les sciences de 1'Ancien Testament, crise due a 'apparition de théo-
ries nouvelles qui remettent en question tous les résultats considérés
comme acquis, M. W. F. ALBRIGHT, de Baltimore, un des maitres
de l'archéologie palestinienne, considére successivement 1’Ancien
Testament a la lumiére de l'archéologie de Palestine et de 1'Orient
ancien. Ce sont 1a des pages trés denses dans lesquelles I'auteur fait
preuve d'une érudition prodigieuse. Cette accumulation de matériaux
comporte un enseignement, c'est que l'’Ancien Testament s’est
incarné a une époque et dans un pays donnés. Quelle mise en garde
contre les exceés de la critique littéraire ! La difficile question du
Pentateuque fait ensuite I'objet d’une étude de M. C. R. NORTH, qui,
s’1l reconnait le bien-fondé des critiques faites a I’école de Wellhausen,
ne se laisse pas impressionner par les assauts livrés contre elle par
les savants scandinaves dont il juge les travaux avec lucidité.
M. E1ssreLDT s’attache a retracer le visage du prophétisme israélite,
tel qu’il apparait au travers des études récentes. La aussi, la com-
paraison avec l'enseignement d’il y a vingt ans révele des chan-
gements considérables. Cette constatation est plus vraie encore pour
qui interroge les derniers ouvrages et articles concernant les Psaumes.
M. A. R. JoHNSON, qui a repris le probléme, ne peut qu’en souligner
la complexité.

Que ce soit I’étude des livres historiques (Snaith), de la littéra-
ture sapientale (W. BAUMGARTNER), de la critique textuelle (WINTON
THoOMAS), de la religion israélite (G. W. ANDERsSON), de la Théologie



BIBLIOGRAPHIE 57

de I'’Ancien Testament (N. W. PORTEOUS), tous les auteurs sont péné-
trés du sentiment de la difficulté des problémes. On est loin des belles
syntheéses d’autrefois. Mais en montrant lintelligence humaine
s'efforcant d’expliquer la formation de la vieille Bible, sans rien
cacher de ses hésitations, ni de ses erreurs, ils ont fait un livre de
bonne foi, un livre 4 lire. GEORGES PIDOUX.

GERHARD VON RaAD : Der heilige Krieg im alten Israel. Zurich, Zwin-
gh Verlag, 1951, 84 p. Abhandlungen zur Theologie des Alten
und Neuen Testaments, NO 2o0.

A chacune des institutions israélites étalent attachées étroitement
certaines traditions caracteristiques. L'une de ces institutions, qui a
été peu étudiée jusqu’a maintenant, était la guerre sainte. M. von
Rad commence par recueillir et classer les traits épars dans le Pen-
tateuque et dans les « premiers prophétes» (Josué-Rois) ; il établit
ainsi ce qu’il appelle la théorie de la guerre sacrée, institution cul-
tuelle au premier chef, pourvue de rites immuables et inséparable de
certaines notions. Il reprend a son compte un mot singuliérement
expressif de Wellhausen : « Le camp des guerriers, berceau de la
nation, fut aussi le plus ancien sanctuaire : 1a était Isra€l, la aussi
était Yahvé. »

L’age d’'or de la guerre sainte fut I'époque des juges. En effet,
pendant la période de l'immigration, il y eut en somme peu de
combats proprement dits, les tribus s’insinuant isolément ou par
petits groupes dans les régions montagneuses délaissées par les
Cananéens citadins ; or ces Israélites nomades ne devaient pas étre
des soldats entrainés a la guerre. Et les recits de la prise de Jéricho
et d’Ai, par exemple, sont — l'archéologie I'a montré péremptoire-
ment — écrits d'un point de vue bien postérieur et idéalisés. En
revanche les histoires des juges sont beaucoup plus proches de la
réalité historique. Ainsi l'auteur de Juges 5 décrit la lutte comme une
guerre sainte, mais il n’énumere pas tous les rites guerriers, car son
poéme n’est déja plus un hymne cultuel. Ce qui est le plus intéres-
sant dans ce document, ot l'on voit Yahveé intervenir personnelle-
ment, c’'est le fait que les tribus en cause ont découvert en cette
occasion les répercussions politiques de leur solidarité religieuse :
elles forment, ensemble, une unité qui a nom Israél. L’ére des guerres
saintes finit avec Saiil (lutte contre les Philistins). Au reste toutes les
batailles de cette époque ne furent pas des épisodes de la guerre
sacrée, laquelle n’est jamais une opération agressive, mais uniquement
défensive et menée au nom de Yahvé, le dieu non tribal mais natio-
nal ; un autre trait caractéristique de la guerre sainte était qu’elle
était toujours déclenchée et conduite par un inspiré, un charisma-
tique. Jamais, du reste, ce systéme n’aurait pu venir a bout de l'esprit



5‘) BIBLIOGRAPHIE

d’autonomie des divers groupes et tribus. Les rites et usages de la
guerre sainte étaient extrémement anciens. Au temps des juges, la
pensée et l'action étaient encore entiérement déterminés par la tra-
dition. Toutefois le role de Yahvé était déja congu comme personnel,
et pas comme une simple action magique. Et c’est dans la confiance
en ce secours personnel de Yahvé qu'lsraél faisait ses guerres saintes.
Or c’est dans le culte que cette confiance, cette foi avait son « Sitz
im Leben ». Et Isra€l ne partait pas en guerre pour protéger Yahvé,
c’était Yahvé qui secourait Isra€l, sa proprieté.

L’établissement de la royauté changea profondément toutes
choses : Saiil déja eut une troupe permanente, c’est-a-dire des soldats
de profession. L'organisation militaire se compliqua beaucoup sous
David, qui leva pourtant encore 'armée de milices. Salomon intro-
duisit les chars et les chevaux, portant ainsi un coup décisif aux
anciennes institutions. Cette transformation ne fut qu'un des aspects
de 1'« Aufklirung » de l'époque salomonienne, aux tendances huma-
nistes. Et c’est dans cette atmosphére spirituelle qu'ont vécu et écrit
les narrateurs des histoires des juges et du premier livre de Samuel.
Et M. von Rad d'illustrer cette évolution par l'examen de quatre
récits : la prise de Jéricho (Josué 6), la victoire de Gédeon sur les
Madianites (Juges 7), le passage de la mer Rouge (Ex. 14), le duel
de David et de Goliath (I Sam. 17) : les rites et les usages cultuels
antiques de la guerre sacrée sont éliminés au profit d'une interpré-
tation spirituelle qui met tout I'accent sur l'acte libérateur de Yahve.

L’histoire du rejet de Saiil (I Sam. 15) montre a l'évidence le
conflit entre les anciennes croyances yahvistes et les institutions
nouvelles, et le prophéte apparait comme le défenseur de l'ordre
ancien. C'est ce que furent aussi les prophétes du IXe siecle, bien
qu’ils laissassent au roi la direction des opérations militaires. Au
VIIIe siécle, Esaie, poussant les choses a I'absolu, voulait qu’a tout
prix, dans les affaires de la politique et de la guerre, on attendit
tout de l'unique et miraculeuse intervention de Yahvé : en lui revivait
l'authentique tradition de la guerre sainte, mais avec une pointe
eschatologique, a quoti s’ajoutait l'idée de la légitimité et de l'invio-
labilité de Sion. M. von Rad reléve encore quelques autres textes
prophétiques ou se retrouve cette tendance avec cette nuance notable
que la fo1 qui s’y exprime est détachée du culte.

Le Deutéronome est tout imprégné d’idéologie guerriére; c’est
qu’il a vu le jour en un temps ol il n’était plus possible d’entretenir
une armée permanente, et ou il fallut en revenir au vieil usage d’aprés
lequel I'armée se recrutait principalement dans les milieux ruraux,
plus attachés que la cour et la ville aux croyances et aux traditions
d’un passé lointain ; le Deutéronome fait partie d'un mouvement
de restauration patriarcale. Son idéologie guerriére a pénétré dans



BIBLIOGRAPHIE 59

de nombreux livres historiques de 1’Ancien Testament par la plume
de rédacteurs qu’il a inspirés.

La catastrophe de 608 (Josias) a mis fin a linstitution de la
guerre sainte. Mais elle revécut dans l'imagination d’auteurs tels que
le chroniste (voir II Chr. 20: 1-30), qui en remit en relief, en allant
méme jusqu’a l'absurde, le caractére cultuel, et chez nombre de psal-
mistes, qui employérent dans un sens spirituel et individuel la ter-
minologie héritée de 1'idéologie guerriére.

C’est lors de la révolte des Maccabeées que, pourla derniére fois,
les Juifs firent de nouveau une guerre sainte, encore que 1’historien
ait pour but de glorifier son peuple plus que de raconter les merveilles
de Dieu (I Macc. 11: 51).

Puisque, dépassant le programme énoncé par son titre (la guerre
sainte dans l'ancien Israél), M. von Rad a poursuivi son enquéte
jusqu’aux confins du Ier siecle avant notre ére, on peut s’étonner
qu’il n'ait pas dit un mot du manuscrit, trouvé en 1947, racontant
la guerre des fils de la lumiére contre les fils des ténébres; qu'’il
s’agisse d'une apocalypse ou, comme le croit M. Dupont-Sommer 1,
d’un réglement de combat, ce document remet en honneur force
conceptions antiques et fixe minutieusement la liturgie de la guerre :
« Réglementation idéale et de caractére utopique, mais qui révéle,
du moins, avec quelle piété rigoureuse les « pieux» de l'époque
macchabéenne entendaient qu’on menat les combats de Dieu. »

Si utile que puisse étre a l'historien des mceurs, des institutions,
des idées israélites, la monographie de M. von Rad, dont l'exposé
appelle parfois des réserves, elle ne porte que sur un point somme
toute secondaire et d'un intérét purement rétrospectif ; si l'idée de
guerre sainte a pu faire partie de la « théologie » israélite et juive,
elle n'est plus, pour nous, un élément vivant de la théologie de
I’Ancient Testament. Il nous semble qu’en notre temps le théologien
doit vouer son intérét a des sujets plus essentiels et plug constructifs.
I1 aurait fallu au moins rappeler que certains crovants de 'ancienne
alliance, mettant au rancart des idées a leurs yeux incompatibles
avec la vraie foi, attendaient une ére ou toutes les nations remet-
traient a Dieu l'arbitrage de leurs litiges et détruiraient leurs armes ;
il n’y a pas de guerre sainte ; et, a moins de formuler un jugement
et de prendre position, il est déplacé et dangereux de raviver, sous
prétexte de théologie, des notions périmées et qui n'ont fait que trop
de mal, mais qui n'ont pas encore perdu toute leur nocivité.

WiLLiaM-A. Goy.

" A. DUPONT-SOMMER : A percus préliminaires sur les manuscvits de la Mey
Morte. Paris, 1950, p. 97 sqq. Citation : p. 1071.



6o BIBLIOGRAPHIE

Oscar CrvLLMANN : Les sacrements dans I'Evangile johannigque. La
vie de Jésus et le culte de I’Eglise primitive. Paris, Presses uni-
versitaires de France, 1951, 93 p. Etudes d’ histoire et de philo-
sophie religieuses pubhees par la Faculté de Théologie protes-
tante de 1'Université de Strasbourg, N°© 42.

Cet ouvrage du professeur de Béle devenu depuis peu également
directeur d’é¢tudes a I'Ecole des Hautes Etudes a Paris doit porter
a la connaissance du public de langue francaise le contenu de diverses
publications de l'auteur en langue allemande, notamment la partie
exegétique de la brochure Urchristentum wund Gottesdienst parue en
1944 .

On se souvient que Cullmann, conduit par ses recherches sur le
culte chrétien primitif, y étudiait & ce point de vue le quatrieme
évangile. Il montrait par l'examen des principaux passages que
I'une des préoccupations dominantes de l'évangéliste est d’ordre
cultuel, ou plus précisément sacramentel, car Cullmann, écartant
délibérément la notion cultuelle de Rom. 12 : 1, ne connait de culte
chrétien que centré sur la célébration de la céne et du baptéme =.
A partir des faits de la vie de Jésus, nous dit-il, Jean « cherche a
démontrer la compléte identité du Seigneur présent dans la commu-
nauté chrétienne primitive et du Jésus historique ; il trace ainsi la
ligne qui relie le Christ de I'Histoire au Christ Seigneur de 1'Eglise,
au sein de laquelle se poursuit l'incarnation du Logos ». Il veut mon-
trer, en particulier, que « tous les moyens employés dans le passé pour
¢tablir une liaison entre Dieu et I'homme pécheur (...) se trouvent
remplacés par les moyens de grace dans lesquels le Christ agit et
s'offre lui-méme a la communauté en la comblant du don de I'Es-
prit », le baptéme et la sainte céne 3.

Cette interprétation a été 'objet d’une critique serrée de la part
du professeur W. Michaelis de I'Université de Berne, en un cahier
ronéotypé paru en 1946, Die Sakramente im [ohannesevangelium.
Sans méconnaitre l'intérét sacramentel du quatriéme évangile,
I'exégete bernois soutient que cet intérét n’apparait que dans quelques
péricopes isolées et qu’il est loin de constituer un leitmotiv perma-
nent. Tel est aussi notre sentiment, car la réponse de Cullmann a
son colléegue dans les notes et l'intéressante introduction qui accom-

! Publiée dans la collection Abhandlungen zur Theologie des Alten und
Neuen Testaments, dont elle constitue le numéro 3. La premiére partie de cet
ouvrage a paru en francais sous le titre Le culte dans I'Eglise primitive, Cahiers
théologiques de 1'Actualité protestante, N° 8, Neuchitel-Paris, Delachaux
et Niestlé, 1944.

* Ci. Le culte dans I’'Eglise primitive, p. 5, note 1.

5 Les citations que nous venons de faire proviennent de I'ouvrage qui fait
l'objet de notre compte rendu, p. 7 et 85.



BIBLIOGRAPHIE b1

pagnent la version francaise de la seconde partie de Urchristentum
und Gottesdient dans l'ouvrage dont nous rendons compte, ne nous
a pas convaincu. _

Et pourtant les critiques dont le professeur bdlois a été 1'objet
I'ont amené, sinon a modifier ses conceptions, du moins a préciser la
portée de sa these et a la fonder sur diverses considérations géné-
rales. C’est ce que nous trouvons dans son chapitre premier, intitulé
Le dessein de ['évangéliste.

L’écrivain sacré s’est expliqué lui-méme sur le but de son ouvrage
en 20: 30-3I: « Ces choses ont été mises par écrit pour que vous
croyliez que Jésus est le Christ, le Fils de Dieu. » Il veut donc montrer,
dit Cullmann, qu’il y a identité entre Jésus, entité d’ordre historique,
et le Christ, entité d’ordre théologique et ecclésiastique. Car Jean
entend établir que Jésus est le « médiateur du plan divin du salut
tout entier, c'est-a-dire embrassant passé, présent et avenir » (p. g) ;
I'évangéliste s’attache cependant avec un intérét plus particulier a
la période ol il vit lui-méme, ainsi que ses lecteurs. Il apparait
attentif aussi a la maniére dont on accéde a la certitude que Jésus
est le Christ. Pour les premiers témoins de la vie de Jésus, ce fut
d’abord par la vue, puis par la foi, qui leur fut également nécessaire ;
pour les chrétiens contemporains, c’est par la fol seulement, ainsi
que le met en évidence I'histoire de Thomas (Jean 20). Ceux-ci sont
cependant au bénéfice d’'un secours qui n'est accordé aux croyants
que depuis la glorification du Christ : le don du Saint-Esprit, qui les
fait se souvenir des enseignements du Seigneur et qui leur en assure
la pleine intelligence (Jean 14 : 26 ; 16: 12). Ces observations per-
mettent d’expliquer le caractére particulier du quatriéme évangile,
en parlant ici de la «conscience littéraire de l'évangéliste, c’est-a-
dire la conscience qu'il a d’étre inspiré par le Paraclet » (p. 17). C'est
grice a cette inspiration qu'il peut discerner le lien qui unit la vie
de Jésus a l'histoire du salut racontée dans I’Ancien Testament et
dont les premiers témoins n'ont pas été conscients. Semblablement,
I’Esprit lul permet de saisir le rapport qu’il y a entre certains événe-
ments de la vie de Jesus et tel aspect de la vie de I’Eglise. Et Cull-
mann de conclure :

« Etant donné toutes ces indications et allusions qui nous per-
mettent de connaitre la personnalité littéraire et en méme temps le
dessein de l'évangéliste, l'exégése du quatrieme évangile a pour
tache de tenir compte de ce dessein sous tous ses aspects; pour
I'exégéte du quatrieme évangile, il ne peut donc étre question de se
contenter d’examiner simplement l’aspect matériel des faits que
I'évangéliste rapporte, mais il faut poser systématiquement la ques-
tion de savoir quels rapports il a reconnus, grice a ce «souvenir »,
en esprit, entre ces faits qu’il relate et la période présente de 'histoire



62 BIBLIOGRAPHIE

du salut, et pourquoi ce sont précisément ces faits-la qu’il a choisis.
Il faudra poser la question de ces rapports méme dans les passages
on, sans les expliciter, 1l se contente de les donner a entendre 1. L’évan-
géliste en effet a confiance dans cette faculté de compréhension que
le Paraclet communique aux lecteurs eux aussi. Au méme titre que
I'évangéliste, ceux-ci doivent recevoir cette capacité d’embrasser d'un
seul regard et de comprendre simultanément d'une part tel événe-
ment unique dans I'histoire ou encore telle parole prononcée une seule
fois par Jésus et d’autre part son prolongement ou son développement
dans la période ultérieure de 'histoire du salut » (p. 18).

Le bien-fondé de ces principes herméneutiques est confirmé par
une constatation d’ordre philologique : le fréquent usage que fait
I’évangéliste de termes a double sens et méme a sens multiples, tels
que avweev, UywbdAvar, etc. qui doivent précisément exprimer ou
suggérer un rapprochement avec d’autres faits de I’histoire du salut.
« L’évangile johannique implique en de si nombreux passages la
nécessité d'une double explication que la recherche d'un sens plus
profond doit étre érigée en principe d’explication de cet évangile »
(p. 26).

« Comprendre ce sens plus profond, (...) c’est voir en quoi la vie
historique de Jésus se rapporte a l'ensemble de 1'histoire du salut »
(p. 26), tel événement pouvant se rapporter soit a tel autre de la
sie du Christ, soit 4 I'ceuvre de Dieu qui a précédé l'incarnation,
soit encore a la vie de ’Eglise contemporaine. Cela améne Cullmann
a souligner que lintérét cultuel du quatrieme évangile n’est nulle-
ment exclusif de tout autre, contrairement a ce qu’il a pu sembler a
Ja lecture de sa brochure de 1944.

Si ces considérations posent excellemment les conditions d'une
valable explication de 1'évangile selon saint Jean et justifient la
recherche particuliére du professeur balois sur ce qu’on pourrait
appeler la christclogie sacramentelle de cet évangile, clles ne par-
viennent pas a affermir les résultats de cette recherche, en face des-
quels les critiques de W. Michaelis demeurent pleinement fondeées.
Comme nous avons pu le remarquer déja dans d’autres publications
de Cullmann, il nous parait que son exégese souffre parfois de la
vigueur de son esprit systématique, qui tend a lui imposer des
conclusions conformes a ses vues hardies et séduisantes.

JEAN BURNIER.

* Une note de l'auteur évoque ici « la nmécessité de principe de compter
avec la possibilité qu’il n’y ait en certains endroits que des allusions, peu
marquées ».



BIBLIOGRAPHIE 63

EMIL BRUNNER : Das Missverstindnis der Kirche. Zurich, Zwingli-
Verlag, 1951, 154 p.

M. Brunner a réduit a une brochure ce qui pourrait faire la
matiére d'un gros ouvrage ; aussi ne faut-il point s’étonner de ce
que la richesse et la densité de cet écrit en rendent la lecture moins
aisée que celle d’autres travaux du professeur zurichois.

La meéprise de I'Eglise : s’agit-il du monde qui comprend mal
I'Eglise, ou de I'Eglise qui se comprend mal elle-méme ? Le titre
est ambigu, par la faute de I'Eglise, dit M. Brunner ; car le probléme
de I'Eglise est le probléeme non résolu du protestantisme ; il n'y a
jamais eu de clarté sur Ja relation entre I'Eglise de la foi et 'Eglise-
institution. Un siécle de recherches néo-testamentaires nous a cepen-
dant appris bien des choses sur ce sujet ; mais ni les dogmaticiens
ni les chefs d’Eglises n’en tiennent un compte suffisant. M. Brunner
va essayer de faire le point, en apportant ainsi une contribution a
la discussion cecuménique. Il s’attend « a une violente opposition
de ceux qui veulent a tout prix défendre leur Eglise comme étant
la vraie » ; mais il « espére l'assentiment de ceux qui aiment Jésus-
Christ plus que leur Eglise » (Préface, p. 8).

L’erreur fondamentale, dit M. Brunner, est d’identifier sans autre
I’Eglise d’aujourd’hui a I'Ekklesia dont parle le Nouveau Testament.
Calvin a défini I'Eglise « externum subsidium fidei » ; or I’Ekklesia
est un but, et non seulement un moyen : elle est le fruit miraculeux
de la révélation, la communion avec Dieu et les hommes, le peuple
de Dieu et le corps de Christ, qui surmonte aussi bien la mystique
individualiste que le communisme athée. Mais il est évident que ce
qui est devenu Eglise (Kirche) n’est plus un but, mais un moyen ;
ici, le protestantisme a raison. La distinction séculaire entre Eglise
visible et Eglise invisible est une fausse solution, car ni I'Eglise
visible ni I’Eglise invisible ne sont une communauté. Aucune des
Eglises historiques ne correspond a 1'Ekklesia primitive.

Ayant ainsi déblayé le terrain, M. Brunner analyse les traits
principaux de ’Ekklesia du Nouveau Testament, les dégageant d’une
quantité de travaux récents. Aprés avoir situé I'Ekklesia par rapport
au peuple d’Israél, puis au ministére de Jésus, il définit I'apostolat,
dont la fonction est tout entiére dans le témoignage de premiére
main. L’autorité apostolique est limitée et transitoire ; les apodtres
disparaissant laissent une norme et un critére, leur parole écrite.
Cependant on trouve aussi les traces d'une conception autoritaire
de I'apostolat ; et c’est malheureusement celle-ci qui triompha, selon
le témoignage des épitres pastorales déja.



64 BIBLIOGRAPHIE

M. Brunner traite ensuite de la tradition, dont il faut distinguer
trois conceptions : celle du christianisme primitif, d'un témoignage
a transmettre sur I'événement historique unique de Jésus-Christ et
sa signification ; celle du catholicisme ancien, qui fait appel & 1'épis-
copat pour garantir la doctrine, et rend compte des changements
survenus dans I'Eglise par les idées de développement et de Provi-
dence ; cette conception est aussi celle de I’Eglise orthodoxe et des
anglo-catholiques. La troisiéeme est celle de 1'Eglise romaine, a partir
du XIIe siécle et a travers les conciles de Trente et du Vatican, qui
subordonnent I'Ecriture a la tradition, puis la tradition au pape. On
aboutit a ceci, que la tradition n’est plus le témoignage de 'histoire,
selon la célebre formule de Vincent de Lérins, mais le pouvoir du
pape sur l'histoire !

Le secret de la vie de I'Ekklesia, c’est le Saint-Esprit: il fait
des individus un corps, il établit entre eux une structure de services
réciproques, il étend I’Ekklesia par son dynamisme. M. Brunner sou-
ligne 'aspect irrationnel, paralogique, du Saint-Esprit, qui a souvent
effrayé 1'Eglise et la théologie ; les évangélistes et les missionnaires,
dit-il, savent que la foi nait moins de l'enseignement doctrinal, de
la connaissance claire, que de la force de la communauté, que du
fait d’étre dans le champ de forces de I'Esprit.

M. Brunner consacre un chapitre important au culte de I'Ekklesia,
se référant surtout aux travaux de M. Cullmann, et aux sacrements ;
montrant l'insuffisance d’une conception « positiviste » des sacre-
ments, comme de leur justification psychologique (verbum visibile)
par Augustin et les réformateurs, il établit que leur role est de lier
I'individu a lhistoire du salut et a la communauté concréte tout
ensemble. Mais, si utiles qu'ils soient, les sacrements ne sont pas
absolument nécessaires (« necessitas relativa », selon les réforma-
teurs) ; la vraie marque de I'Ekklesia, c'est la foil agissante par la
charité.

Retragant a grands traits l'histoire longue et complexe de la
transformation de I'Eglise, M. Brunner reléve que le changement
essentiel, qui permit tous les autres, est d'ordre religieux et théolo-
gique : la céne devient le centre du salut ; de repas de la communauté,
elle devient la chose sacrée dispensée par les prétres. « On n’est plus
le corps du Christ, on le regoit » (p. 87). Ce n’est plus le Saint-Esprit
qui assure l'unité de 1'Eglise et son organisation ; cette « Feinstruk-
tur » est remplacée par la « Grobstruktur » de la hiérarchie et du
droit canon. L’Ekklesia de Jésus-Christ est devenue une chose, une
institution, et se comprend comme telle.

En Occident, la Réformation fit surgir de nouveaux types d'Egli-
ses, qui voulaient redevenir 'Ekklesia du Nouveau Testament. Luther
a rejeté le droit canon, 'organisation de 1'Eglise est laissée au prince,



BIBLIOGRAPHIE 65

n'étant qu'une affaire terrestre. Pour Calvin, il existe une structure
néo-testamentaire, normative, de 1'Eglise, qu’il faut rétablir. Le
calvinisme a donné lieu ainsi & d’'innombrables Eglises et sectes,
dont chacune prétend étre la véritable Ekklesia du Nouveau
Testament !

Arrivé au probléme actuel de I'Eglise, quelle solution M. Brunner
nous propose-t-il ? Aucune Eglise (Kirche), déclare-t-il, ne peut
redevenir 1'Ekklesia ; toutes les Eglises, de Rome aux Quakers,
doivent se considérer comme des moyens de « I'Ekklesia en devenir ».
I1 v a aussi de nouvelles formes de communauté et de propagation
de I'’Evangile, comme les U. C. J. G. et le Réarmement moral, a coté
desquelles les Eglises traditionnelles sont loin en arriére. Les Eglises
ont été jusqu'ici des vases contenant I’Ekklesia ; elles doivent savoir
s’effacer, si Dieu veut des vases nouveaux. L’cecuménisme est néces-
saire, mais a condition qu'on ne cherche pas & réunir, a réorganiser
les Eglises historiques ; ce serait mettre l'accent sur l'institution et
favoriser le cléricalisme.

Osons-nous avouer une certaine déception ? Aprés avoir beau-
coup recu de cet ouvrage, nous restons cependant sur notre faim.
La partie critique I'emporte de beaucoup, nous semble-t-il, sur la
partie constructive. Peut-étre que la concision de ce livre joue un
tour a son auteur, en 'empéchant de nuancer des jugements trés
abrupts ; et notre rapide analyse augmentera encore cette impression
chez le lecteur. Il n’en reste pas moins qu'en opposant systématique-
ment l'institution au Saint-Esprit, en renvoyant dos a dos luthe-
riens et calvinistes, Eglises et sectes, M. Brunner résout le probleme
de la structure de I’Eglise en le niant. Sa thése principale, que toute
organisation de I'Eglise est un ersatz du Saint-Esprit, est d'un sim-
plisme surprenant. Paul lui-méme a organisé ses communautés
(Actes 14 : 23, Phil. 1: 1); et quant aux U. C. J. G. et au Réarme-
ment moral, ne sont-ils pas des institutions, et fortement organisées
encore ?

Certes, il faut écouter les séveres critiques de M. Brunner a I'égard
des Eglises d’aujourd’hui; il est vrai que toute institution, toute
organisation peut devenir une fausse sécurité. La forme de I'Eglise
est inadéquate et passagére; mais cela ne nous dispense pas de
chercher la meilleure possible. L'« Ekklesia im Werden » de M. Brun-
ner et son attitude vis-a-vis de l'cccuménisme nous ramenent a la
doctrine de '« Eglise invisible » qu'il a cependant honnie.

Francis BAUDRAZ.



66 BIBLIOGRAPHIE

F. CAYRE : Dieu présent dans la vie de [l'esprit. Paris, Desclée De
Brouwer, 1951, 236 p. Bibliothéque augustinienne. — Philosophie.

Il existe dans I'ceuvre de saint Augustin une théologie naturelle
théocentrique et réaliste, centrée autour de la preuve de Dieu par
la vie de 'esprit. Telle est la thése de l'auteur :. Aprés un rappel
des preuves de Dieu chez les prédécesseurs de saint Augustin et dans
son ceuvre située dans son cadre historique, le R. P. Cayré analyse
la preuve par la vie de l'esprit dans le deuxieme livre du De libero
arbitrio : « Dieu existe, s'il y a une réalité supérieure a la raison »
(p. 117). L’analyse de 'ame (esse, vivere, intelligere) fait apparaitre
une hiérarchie selon le principe de subordination entre les sens
extérieurs, le sens intérieur et la raison. La vie de ’ame manifeste
I'activité de 'esprit présent en elle sous la forme des réalités spiri-
tuelles. Ces réalités sont des regles inteérieures, objectives, qui nous
permettent d’atteindre la vérité, le bien, le beau ; ce sont des valeurs.

Comment passer de l'activite de l'esprit a l'existence de Dieu,
de la vérité a la Vérité 7 Non par une intuition privilégiée, comme
le pense l'idéalisme platonicien, mais par une nouvelle analyse de
V'esprit, qui, a la ‘différence de la précédente, ne met plus en relief
sa richesse, mais son instabilité et sa contingence. L’esprit est contin-
gent, puisqu’il cherche la vériteé a I'aide de régles qui lui sont données ;
il n'en est pas le créateur. Or l'esprit peut atteindre a la vérité
immuable grace a ces regles; ces valeurs doivent donc avoir un
fondement, une cause ; Dieu est ce fondement. Cette preuve n’est
recevable que si 'on affirme simultanément la présence et la trans-
cendance de Dieu a l'esprit.

Le R. P. Cayré décrit ensuite les prolongements et les déforma-
tions de cette preuve dans la philosophie médiévale et moderne pour
affirmer que saint Augustin a jeté les bases d'un mysticisme naturel,
qui tient compte a la fois de la nature de Dieu et de la nature de
I'homme. FFaut-il alors considérer la preuve augustinienne comme une
tentative analogue a celle de saint Anselme ou comme un essai de
donner a la foi déja vécue une assise rationnelle ? L’auteur remarque
fort & propos que la foi n’intervient pas directement dans 1’élabora-
tion de la preuve, mais qu’elle est présupposée (dogme de la création,

! Le présent ouvrage fait suite a une Initiation a la philosophie de Saint
Augustin, paru dans la méme collection et que la Rédaction de notre Revue
n'a pas regu ; il développe une communication présentée au 11l¢ Congrés des
Sociétés de philosophie de langue francaise ; cf. Actes, p. 233 sq., Bruxelles-
Louvain, Nauwelaerts-Vrin, 1947.



BIBLIOGRAPHIE 67

I'image de Dieu en I'homme, par exemple). Une telle question nous
rappelle a la prudence, lorsqu’il s’agit de résoudre le probleme de
I'existence d’une philosophie augustinienne indépendante de la théo-
logie ; le point de vue de I'auteur suscitera bien des réactions, ce qui
n’enléve rien a la solidité et a la clarté de l'exposé.

GABRIEL WIDMER.

F. BERTRAND : Mystique de [ésus chez Origéne. Paris, Aubier, 1951,
156 p. Collection « Théologie », No 23,

Cet ouvrage est un spécimen intéressant du remarquable renou-
veau des études patristiques auquel nous assistons depuis quelques
années. Il est I'expression de ce besoin de « ressourcement » qui tra-
vaille toutes les Eglises, notamment I’Eglise romaine. L’auteur s’est
donné pour tdche de montrer que la piété envers la personne et
'humanité du Sauveur n’est. pas une innovation meédiévale, mais
qu’elle se manifeste déja dans la spiritualité de l'ancienne Eglise :
UItinerarium mentis d'un Bonaventure est déja esquissé chez un
Origéne, comme le sont aussi certains traits du piétisme luthérien.
L’enquéte se limite aux Commentaires d'Origéne sur les Evangiles. Le
théologien alexandrin, dans sa meditation du ministére du Seigneur,
s’attache a relever les gestes et attitudes de ceux qui s’approchent
de Jésus, parce qu’il y voit 'expression sensible de diverses attitudes
intérieures, de saisies particulieres du Fils de Dieu par des ames
d’hommes. Les différents gestes : chercher Jésus, s’approcher de lui,
I'accueillir, le toucher, le suivre, reposer sur son sein, traduisent
physiquement des intuitions plus ou moins profondes et complétes
du mystére du Christ. Ces démarches-types reflétent des catégories
de la vie intérieure, en référence a la personne du Christ. En d’autres
termes, «toute démarche intérieure que le fideéle accomplit en son
ame a l'égard du Christ vivant dans I'Eglise, trouve son symbole
propre dans une démarche extérieure faite jadis aupres du Christ
historique des Evangiles » (p. 44). Sans doute I'allégorisme d’Origéne
sort parfois des limites supportables pour nous; mais il faut convenir
que nombre de citations originales de I'ouvrage de Bertrand sont de
nature a nous réconcilier dans une certaine mesure avec cet allé-
gorisme. Origéne et sa méthode d'exégeése sortent certainement
grandis de 'examen minutieux de ses Commentaires sur les Evan-
giles : le croyant fervent qu’il était a su dégager maintes fois tres
finement Varrieére-plan spirituel des démarches en apparence les plus
banales des personnages des récits évangeliques.

RICHARD PAQUIER.



68 BIBLIOGRAPHIE

M.-D. CHENU: [ntroduction a ['étude de Saint Thomas d'Aquin.
Montréal-Paris, Vrin, 1950, 305 p. Université de Montréal.
Publications de U'Institut d'études médiévales, XI.

Cette Introduction ne fait pas double emploi avec les ouvrages
de Mgr M. Grabmann, du R. P. Garrigou-Lagrange ou de M. E. Gil-
son. Si certains auteurs interpreétent le thomisme en s’appuyant
sur les commentateurs, d’autres, comme le R. P. Chenu, cherchent
a le comprendre en le situant dans son cadre historique (étude du
milieu, des sources, de la langue, des moyens d’investigation). Veut-
on savoir le sens précis de lectio, de quaestio, de disputatio, etc.,
veut-on connaitre l'influence de saint Augustin, d’Aristote sur le
docteur angélique, le role de la redécouverte de la Bible au XII1¢ siécle
(« ... cet esprit évangélique soutient et alimente effectivement la
théologie en plein essor » p. 40), le vrai visage de la scolastique
(« forme rationnelle de pensée qui s’élabore consciemment et volon-
tairement a partir d'un texte estimé comme faisant autorité » p. 55),
alors qu’on lise et consulte sans se lasser le beau livre du R. P. Chenu.

La conclusion de ce travail de mise au point se dégage avec
clarté. « C’est précisément par l'esprit qu'une philosophie, ou une
théologie, sont intemporelles et permanentes, alors que les éléments
systématiques y sont solidaires de leurs sources et de leurs contextes
historiques, truchements nécessaires d’ailleurs pour atteindre l'esprit,
le transmettre, le conserver » (p. 169). On ne parvient a cette conclu-
sion qu’apres une analyse littéraire, philosophique et théologique de
I'ceuvre de saint Thomas. (Deuxiéme partie de l'ouvrage).

La conception « relativiste » de la scolastique résumée dans cette
thése soulévera des objections parmi les thomistes intégristes, comme
ce fut le cas pour le livre du R. P. Bouillard . Il n'en reste pas moins
vrai que le thomisme est 'ceuvre d’'un homme vivant a une certaine
époque, se servant des informations et des instruments de travail
de son siécle (« I1 n’y a pas de thomisme en dehors de la pensée de
saint Thomas », p. 132). Les penseurs réformés, si souvent victimes
de préjugés et d'incompréhension quand ils parlent du thomisme,
feront bien d’ouvrir souvent cette Introduction.

GABRIEL WIDMER

t HENR1I BoUILLARD : Conversion et grdce chez Saint Thomas d'Aquin,
Paris, Aubier, 1944. Cf. les objections a cette conception dans: Dialogue théo-
logigue, des RR. PP. M. Labourdette, M.-]J. Nicolas, R.-L. Bruckberger; La
synthése thomiste du R. P. Garrigou-Lagrange, p. 699 sq. La position du
R. P. Chenu est déja précisée dans son livre La théologie comme science au
XIIIe siécle, Pro manuscripto, 1943.



PIBLIOGRAPHIE 69

RupoLF OtT10 : Mystiqgue d’Orient et mystique d’'Occident. Distinction
et unité. Traduction et préface de Jean Gouillard, docteur en
théologie. Paris, Payot, 1951, 268 p.

L’expérience mystique a toujours retenu l'attention de Rudolf
Otto, ’éminent professeur de Marbourg, qui a mis au centre de sa
pensée théologique le sentiment du sacré, das Heilige, das Numinise.
On fera bien de reprendre sur ce sujet le beau livre d’Auguste
Lemaitre : La pensée religieuse de R. Otto et le mystére du divin (Lau-
sanne, La Concorde, 1924). La «Bibliotheque scientifique» des
Editions Payot met aujourd’hui a la portée des lecteurs frangais un
important ouvrage d’Otto qui est une comparaison entre le mystique
hindou Cankara (vers 800) et le mystique chrétien Maitre Eckhart
(vers 1300 ; une faute d’impression a la page 5 donne 1237 au lieu
de 1327 comme date approximative de sa mort). Ces deux grands
esprits, qui représentent des traditions religieuses absolument étran-
géres I'une a l'autre, ont entre eux des traits communs et des diffé-
rences dont il faut dégager la signification. L'enquéte s’élargit en
cours de route, grace a la vaste érudition de I'auteur, par de nombreux
rapprochements avec d’autres personnalités hindoues ou européennes,
de sorte qu'on peut bien parler ici d’'une comparaison entre 1’Orient
et I’Occident. L’expérience mystique des uns et des autres révéle
des analogies, des affinités profondes, qui témoignent de l'unité de
I'espéce humaine. Quant aux variétés des types mystiques, elles
dépendent beaucoup moins de la race ou d’une tradition locale que
de certaines particularités individuelles ou méme de causes transcen-
dantes.

« Il y a mystique, selon R. Otto, dans la mesure ou l'objet de la
relation de sentiment religieux devient « non rationnel », ¢’est-a-dire,
comme je l'ai dit ailleurs, dans la mesure ol ses aspects de non-
rationalité numineuse sont prépondérants et déterminent la vie
sentimentale » (p. 146). Puisque l'expérience mystique va au-dela du
rationnel, vers l'ineffable, elle ne peut s’exprimer en langage métaphy-
sique que par approximations et tatonnements. « Dieu est connu,
non par des déductions et démonstrations de la raison, mais en tant
que l'ame, eévacuée de tout concept, péneétre en elle-méme et dans
son fond ; et c’est dans ce fond, miroir de la divinité, demeure ou
Dieu entre et d’ou il sort, et qui est elle-méme divine et Dieu, qu’elle
obtient la connaissance » (p. 43). Notons cette belle formule hindoue :
« Devant Lui les mots rebroussent chemin. »

Parfois les mots s'aventurent trop loin et tombent dans une sorte
de charabia scolastique. I1 ne faut pas oublier alors que le mystique
n’est pas a la recherche d’une formule métaphysique mais d’une voie



70 BIBLIOGRAPHIE

de salut. Malgré leur style vertigineux et leur symbolisme audacieux,
Cankara et Maitre Eckhart ne sombrent ni dans l'illuminisme, ni
dans la religiosité émotionnelle, ni dans le panthéisme. Il y a dans
leur mysticisme une infrastructure théiste. La croyance en un Dieu
personnel est vague chez 1'Hindou ; pour le moine dominicain, elle
a ses racines dans ’Evangile, elle fait de lui un puissant prédicateur
et, malgré la condamnation dont il a été I'objet de la part de la Cour
romaine, il appartient a la grande tradition mystique chrétienne qui
va des apOtres aux réformateurs. La comparaison avec la mystique
hindoue fait apparaitre plus nettement certains caractéres propres de
la mystique chrétienne mis en lumiére déja par les travaux des
Boutroux, Delacroix, Flournoy, Baruzi et d’autres. « L'idée canka-
rienne de Dieu, écrit R. Otto, est absolument statique, celle d’Eckhart
absolument dynamique » (p. 172). Le Dieu vivant de la révélation
biblique joue ici un role décisif. « Cette mystique frémit de vie, elle
est robuste vitalité et par 1a méme a mille heues de 'abstraction. »
Point de ces extases suspectes dans lesquelles se trahit la fragilité
nerveuse de certains mystiques, mais bien « l'extase de la vie et de
I'action », comme disait Francois de Sales. Ce n’est nl un quiétisme
mystique ni un activisme profane, «mais lidentité de 'unité la plus
profonde et de la pluralité la plus intense, par conséquent du repos le
plus profond et du mouvement le plus intense, par conséquent du
plein « abandon » et pourtant de la libération et de la tension la
plus poussée de la volonté » (p. 176). On retrouve ici ces deux mou-
vements de l'ame que Jung appelle iniroversion et extraversion.
Luther reconnaissait fort bien chez Eckhart et chez Tauler une ligne
rejoignant sa propre doctrine de la justitia passiva sine omnibus
propriis virtbus, meritts aut opertbus (p. 201). Le maitre hindou
(Cankara ignore cette mystique de la justification et de la sanctifica-
tion, cette union indissoluble de I'éthique avec I'élan mystique, cette
transfiguration de la vie naturelle, cet épanouissement d'un amour
efficient, trés différent de la sentimentalité, qui aboutit a I'apostolat,
au « soin des dmes », trait caractéristique de toute vie chrétienne,

R. Otto consacre des chapitres fort attachants & des comparaisons
entre la mystique et les spéculations de Kant, de Schleiermacher, de
Fichte, de Fries. Les rapprochements avec Luther sont fréquents.
On pourrait chercher d'autres contacts avec Pascal, Vinet, Frommel,
Bergson, et beaucoup d’autres. C'est dire 'importance de l'ouvrage
que nous présentons ici d'une maniére si incompléte et sommaire.
Rudolf Otto nous conduit sur les sommets les plus élevés de la vie

spirituelle.
VIicTOR BARONI.



BIBLIOGRAPHIE 71

NicorLas BERDIAEFF : Royaume de I'Esprit et royaume de César.
Neuchatel et Paris, Delachaux et Niestlé, 1951, 136 p.

Cet ouvrage, que M. Philippe Sabant nous présente en une tra-
duction frangaise élégante et claire, a été achevé deux mois avant
la mort de Berdiaeff. Il nous apporte les ultima verba du grand pen-
seur russe sur le probléme des rapports du spirituel et du social
qui n’a cessé de le préoccuper tout le long de sa carriére, mais qui,
ces derniéres années, sous le coup des événements, avait pris pour
lui une importance aigueé.

L’étude de ce probléme ameéne l'auteur a reprendre d'un point
de vue particulier, et sous une forme ramassée, quelques-uns des
grands thémes de sa philosophie personnaliste et elle lui donne
I'occasion de s’exprimer sur plusieurs des sujets les plus actuels de
ce temps — ce qui nous vaut des pages trés denses et pénétrantes
sur la lutte pour la vérité, la technique, la liberté de la culture,
les contradictions du marxisme, ’homme éternel et 'homme nou-
veau, le nationalisme et l'universalisme.

Quant a la thése défendue par Berdiaeff dans ce livre, on peut
la résumer a peu prés en ces termes : Il y a un antagonisme irréduc-
tible entre le royaume de l'esprit, qui est celui de la liberté, et le
royaume de César, qui est celul de la contrainte et de '« objecti-
vation ». Celui-ci ne peut, d’aucune maniére, se muer en celui-la.
L'idée que la suppression d’injustices revoltantes et d’intolérables
inégalités de classes — s1 nécessaire qu'’elle soit d’ailleurs — permettra
d’inaugurer la société parfaite constitue l'erreur fondamentale des
« utopies sociales », aussi bien de celle de Marx que de celle de Fourier.

En effet, « I'ordre harmonique au sein du royaume de César sera
toujours l'annihilation de la liberté ». Or, 'ordre parfait est un ordre
de liberté. Il ne peut donc se réaliser que dans le royaume de 1'Esprit,
dans le royaume de Dieu. Et comme «la victoire définitive du
royaume de I'Esprit présuppose un changement de la structure méme
de la conscience humaine, c’est-a-dire la victoire sur le monde de
’objectivation, elle n’est concevable que sur le plan eschatologique ».

Pourtant, dans sa conclusion, Berdiaeff nous laisse entendre que
nous pouvons, dés maintenant, tendre a ce triomphe de I’Esprit par
la voie de la mystique, a laquelle il se proposait de consacrer un
livre spécial que la mort, trop rapide, 1'a empéché malheureusement
d’écrire.

PHILIPPE DAULTE.



T2 BIBLIOGRAPHIE

R. B. ON1aNs: The Origins of european Thought about the Body, the
Soul, the World, Time and Fate. Cambridge, University Press,

1951, 547 P-

Ouvrage de premier ordre, touchant a tant de domaines et avec
tant de bonheur qu’'on ne sait ou le ranger de préférence dans sa
bibliotheque. Les spécialistes feront peut-étre des réserves sur tel
point de détail. Le philosophe, et sans doute le théologien, ne peuvent
que demeurer reconnaissants devant toutes ces richesses.

Quelle est la réponse apportée par les Grecs et les Romains au
probléme de la structure de I'homme en situation dans le monde, tel
est l'objet du livre. Il se rapproche ainsi des études récentes de
Snell et de Pohlenz *, mais il est a la fois plus étroit au départ, car
il se fonde sur une analyse philologique, linguistique, historique de
certains termes concrets, et plus large dans ses conclusions, car il
compare cette réponse avec celles que proposent les Juifs, les chré-
tiens, les Indiens, les sauvages. 1l n'opére que de rares synthéses.
Mais quelle admirable vue convergente il suggére !

Un premier chapitre concerne ['esprit et le corps. En quel organe
de son corps le héros d'Homeére logeait-il sa propre conscience ?
L’examen de plusieurs termes du langage de l'époque permet a
Pauteur d’afhirmer que les poumons (ppévec), avec leur enchevétre-
ment de tubes arborescents (le «cceur chevelu»), constituaient le
siege du Buuée. Celui-ci est un air humide que les dieux insufflent
occasionnellement en nous (memvio8a) et qui est, par ailleurs,
apparenté au sang (cf. sapiens de sapa = séve). La conscience, source
d'émotions et d’intelligence, apparait ainsi comme un jus sanguin,
accumulé dans les poumons, alimenté par la boisson et s’exhalant
en vapeurs et paroles. Ce n'est pas dans le cerveau, mais dans les
poumons que vont se loger les « mots ailés » qui péneétrent par 1'oreille,
et le souffle visuel recu par les yeux.

Le deuxiéme chapitre étudie /’dme wmmortelle et le corps. Qu'en
est-il de yuxn ? Logée dans la téte, elle n’a rien de commun avec
8uude. Celui-ci permet les opérations conscientes et se dissipe a
la mort. Maitresse d'un domaine plus vaste, la psuché contréle le
conscient et I'inconscient, et la mort la congédie sans la detruire. La
téte prend de ce fait, comme réceptacle du principe de vie, une valeur
sacrée. Elle est la personne méme : oikn kepari. Et les manifesta-
tions de la psucke : signe de téte, éternuement, etc., ont une signifi-
cation religieuse et prémonitoire. Son ravonnement sera figuré plus
tard sous forme d’auréole.

I B. SNELL : Die Entdechung des Geistes, deuxiéme édition, Hambourg, 1948.
Max PoOHLENZ : Der hellenische Mensch, Gottingen, s. d.



BIBLIOGRAPHIE 73

La vie, qui a sa source dans la téte, s’écoule sous forme de moelle
dans I'épine dorsale et, de la, dans I'appareil génital. Vie et sperme
sont dés le début étroitement liés et 1'analogie se retrouvera dans le
logos spermaticos des stoiciens. Cette liaison directe regoit une figura-
tion plastique dans ces hermés, ou piliers de carrefours, formés d’une
téte et d'un phallus. Les ornements de la téte, cheveux, barbe, cornes
participent de cette signification sexuelle et si la malice populaire
charge de cornes le front d'un mari trompé, c’est pour lui rendre
symboliquement l'ardeur qu’il a perdue. La signification transcen-
dante de la psuché donnera naissance au gemius latin et a l'idée
d’ange gardien.

La téte est donc sacrée en tant que source de vie spermatique.
Mais ce méme caractére se retrouve dans les genoux, que I'étymologie
elle-méme lie a 1'idée de génération, et dans les cuisses. D'ou la
coutume de figurer, aprés sa mort, le personnage par son crane et
ses fémurs entrecroisés.

La vie apparait ainsi comme un liquide cérébral, médullaire,
synovial et génital, qui sera souvent assimil¢ a de I'huile. D’ou la
pratique de l'onction, par laquelle un supplément vital était ajouté
de l'extérieur a la téte ou au corps. Une autre association, plus
inattendue, lie ce fluide a la notion équivoque d’aihv. Flux vital,
puis temps, durée, I'éon est souvent figuré sous forme d'un serpent,
sans doute en vertu d'une analogie créée par la forme allongée de la
moelle épiniere. Le vieillissement résulte d'un écoulement de 1'éon-
temps, comme d’'une clepsvdre, entrainant un desséchement intérieur.
Ainsi s’explique, sans doute, la pratique de la crémation, par quoi
I'ame était séparée définitivement du corps. Inversement, si le
cadavre d’'Hector demeura douze jours « frais comme rosée », c’est
qu’Apollon voila ses rayons et le maintint humide (Ilzade 24, 414 sqq.).
Ainsi le blicher funébre ne faisait qu’achever la dessication commencée
par la vieillesse. Par la s’explique également 'efficacité attribuée aux
sources de vie, fontaines de jouvence, et le sens du baptéme, lequel
ne comporte a l'origine aucune idée de purification, mais la croyance
a une infusion vitale, semblable a celle de I'onction.

Le troisieme chapitre traite du destin ef du temps. La destinée
se preésentait naturellement aux Anciens sous l'image d’une chaine
ou d'une corde liée autour de I’homme par les puissances supérieures,
ainsi que l'atteste I'étymologie de dei et de necesse (p. 331-332). Ce
lien est tissé par les dieux. D’ol I'expression homérique : «Ces événe-
ments reposent sur les genoux des dieux », image d'une masse de
Jlaine préte a étre travaillée. Innombrables sont les associations que la
magie cree entre les idées de destin et de lien, allant de la corde-
-amulette au diademe royal. Les destins d’Achille et d’Hector que
Zeus pese dans la fameuse balance (I/. 22, 209 sqq.) impliquent



74 BIBLIOGRAPHIE

I'image d’'une portion de laine, d'un pensum, destiné a étre filée ; ils
représentant, par leurs poids inégaux, les durées de vie des deux
héros. Comme dans le cas d’aidhv, un passage s'est opéré du concret
a I'abstrait : avant d’étre un laps de temps, la durée humaine est un
liquide ou un fil.

Complété d’'un important appendice, de trois index, nourri de
références, de notes et de renvois, cet ouvrage, qui embrasse une
matiére considérable, demeure clair et facile a lire. On ne saurait
joindre plus d’honnéteté a plus d’érudition.

RENE SCHAERER.

EMILE BREHIER : Les thémes actuels de la philosophie. Paris, Presses
universitaires de France, 1951, 108 p.

Ce sont quatorze causeries radiophoniques, prononcées en I1950.
Elles présentent trés rapidement les grands courants de la pensée
contemporaine : marxisme, existentialisme, phénoménologie, Gestalt-
psychologie et psychanalyse, philosophies de la valeur et de I'histoire.
Des constantes se manifestent, selon M. Bréhier, qui marquent la
tendance générale de la pensée européenne d’aujourd’hui: celle-ci
vise a augmenter notre pouvoir sur les choses (science) et a sauvegarder
les valeurs spirituelles (liberté de 1'esprit) ; elle tend a équilibrer ces
deux formes de la connaissance, Ja connaissance qui assure un acquis,
et celle qui engendre un développement de 1’ame. Le «retour au
concret » typique de notre époque se marque en psychologie et en
psychanalyse particuliérement par le refus de toute forme d’associa-
tionnisme, pour qui le concret est congu comme une combinaison
d’éléments simples — abstraits. « Ce qui est le donné premier, ce sont
des structures et non des éléments» (p. 37). La méme conclusion
apparait dans 1'étude des valeurs comme dans la critique des prin-
cipes logiques, par l'introduction pour cette derniére de la méthode
axiomatique. Quant au marxisme et a l’existentialisme, ils clairon-
nent assez la préséance du concret pour y insister encore.

En conclusion, dit M. Bréhier, 'homme apparaissait au XVIIIe sié-
cle soit comme une « nature malléable a volonté» (Helvetius, Cor-
dillac), soit comme « ’homme de la Révolution, dont les droits sont
imprescriptibles » (Kant). Au XIX¢ siécle, 'homme-statue de Cor-
dillac et 'homme universel de Kant se concilient dans une vue
modérée, mais ol disparait «la réalité immédiate et vivante de
I'homme ». Le XXe siecle fuit autant l’analyse que I'abstraction, et
s’oriente par 14 méme vers un pluralisme dynamique, ou des champs
de force sont isolés et étudiés par le philosophe.



BIBLIOGRAPHIE 75

Ces bréves indications ne disent pas assez la richesse de ce diag-
nostic porté sur la pensée moderne. Il faut étre grand seigneur de la
philosophie pour juger avec autant de précision et de concision une
époque aussi touffue que la noétre. '

Ce petit livre, en vérité, il faut le lire comme un trés grand livre,
et savoir y retrouver la somme des réflexions qu’il condense et suscite
tout a la fois.

J.-CLAUDE PIGUET.

MARCEL DESCHOUX : Essat sur la personnalité. Paris, Presses univer-
sitaires de France, 1949, VIII-386 p.

Toute philosophie de la personnalité doit éviter le double écueil
de l'introspection et de la description objective du comportement :
¢ (...) Vanalyse introspective directe se réveéle impuissante a saisir
autre chose que des aspects partiels et méme ambigus de la personne.
De son cété, la description objective du comportement laisse échapper
ce quil y a de fonciérement personnel dans la personnalité. La
personnalité, en effet, ne doit pas étre considérée comme une chose,
accessible au regard intérieur ou a l'observation extérieure : c’est la
vie personnelle, immanente au développement progressif de notre
sensibilité et de notre caractére, inexistante en dehors des états qui
en incarnent le dynamisme sans jamais pourtant 1'épuiser » (p. 41).
Une philosophie de la personnalité sera donc un effort pour « penser
la vie» (ib#d.), une «mise en ceuvre de notre histoire personnelle »
(p- 42). Il s’agit 1a, non pas de « survoler la condition humaine, de la
décrire du dehors », mais « d’¢lucider de 'intérieur le sens d’une vie
humaine, de montrer comment elle se fait a elle-méme, en les décou-
vrant, son univers et ses valeurs. Non pas faire une description
chronologique et statistique de la vie personnelle, mais analyser
I'évolution psychologique de la personnalite, en tant que cette évolu-
tion procéde en quelque sorte d’elle-méme (...) A nos yeux, la psycho-
logie génétique (...) ne s’acheve que si le psychologue est a méme de
vérifier en lui-méme, par un effort de sympathie, la vérité, la réalité
du développement qu'il suppose. La tentative dés lors s'imposait de
faire I'exploration d’abord de soi-méme, de chercher a se reconnaitre
dans l'explicitation de son expérience propre. Il fallait dépasser le
plan des souvenirs dans lesquels on se mire, ou l'on se perd, pour
s’attacher a la signification d’ensemble de cette expérience et de ses
multiples phases» (pp. 328-329).

Deés lors, I'ceuvre de M. Deschoux est avant tout une analyse de
la vie personnelle, dans « ses moments les plus significatifs, méme et
surtout préphilosophiques » (p. 327), ressaisis selon la perspective de



76 BIBLIOGRAPHIE

leur développement. Cette analyse le méne a quatre theses fondamen-
tales : 19 « la liaison est indissoluble » entre la personnalité et I'univers
personnel ; 29 la vie personnelle se développe d'une fagon dialectique,
selon trois phases caractéristiques: «l'enfance ou le monde des
idoles, l'adolescence ou l'univers des mythes, l'dge adulte, plus
exactement la maturité, ou la conception critique du monde» ;
3° la vie personnelle se spiritualise par un «incessant progres de la
présence affective a la réflexion rationnelle », sous l'action d'une
« raison concréte en devenir qui s’oriente vers l'universalité », valeur
des valeurs ; 4° la personnalité est « indivisiblement nature et liberté »
(PP- 330-338).

On le voit, cet Essai sur la personnalité vise en premier lieu a la
description concréte ; sous ce rapport, nous avons apprécié les pages
sur l'expérience passionnelle (pp. 195-207), sur le divertissement
(pp. 227-234), sur la sincérité et U'ironte (pp. 252-261), sur la mort
(pp- 338-345), et tout particulitrement le chapitre consacré a la
maladie, ol nous avons trouvé, concernant la mentahité du malade,
son univers, ses rapports avec le médecin, quelques pages (pp. 270-
277) dont nous ne voyons rien a rapprocher dans la production psy-
chologique ou philosophique actuelle. Mais d’autres chapitres, sur la
sympathie (pp. 79-89), le désir (pp. 89-95), la douleur (pp. 95-102),
I'égoisme (pp. 188-194), en particulier, nous ont semblé bien loin de
I'expérience concrete : nous n’y trouvons plus du tout le frémissement
de la vie, et cette perte n’est pas compensée par la solidité ou la
précision du point de vue philosophique. C’est également l'impression
que nous laissent les chapitres initiaux et finaux, plus proprement
philosophiques, en méme temps que plus abstraits : intention géné-
rale de M. Deschoux, pour autant que nous arrivions a la saisir a
travers une langue singulierement peu précise et un plan d’ensemble
bien flottant, ne nous semble ni tres originale, ni dégagée avec assez
de netteté ; quant aux theses qu'il tire de son analyse de la vie per-
sonnelle, elles ne sont pas fondées bien solidement, ni suffisamment
développées. En somme, cet ouvrage, assez proche de la Découverte
de soi ou du Traité de I'existence morale de M. Gusdorf, avec beaucoup
de richesse concréte en moins et en plus une pointe de rationalisme
peut-étre hérité de Brunschvicg (rappelons que M. Deschoux est
également l'auteur d’'une étude sur La philosophie de Léon Brunsch-
vicg), vaut plus par quelques excellents chapitres descriptifs que par
la fermeté de son dessein général ou son originalité philosophique.

ANDRE VOELKE.



BIBLIOGRAPHIE 77

WiLriaM RIVIER : Les deux chemuns. Nouveaux entretiens de Hylas
et de Philonoiis. Bruxelles, Les Editions du Temple (1951), 145 p.
Collection « Humanisme et Philosophie ».

M. Wilham Rivier, mathématicien et philosophe, dont les lecteurs
de la Revue n'ont pas oublié les articles, en particulier La science
et la vérité (1933), nous donne une suite, non seulement aux dia-
logues de Berkeley, mais aussi a son propre ouvrage : Le probleme
de la vie (Paris, J. Vrin, 1937), out Hylas et Philonoiis s’entretehaient
déja de la science actuelle, de la vie et dela conscience, individuelle,
collective et universelle.

L’hypothése d’une conscience universelle est reprise dans Les
deux chemins ; le monde extérieur, sensible, n'est pas radicalement
étranger a l'esprit, ni indépendant de lui. L'esprit contient la spatia-
lité, non l'inverse, 'espace est dans l'esprit et 1a seulement. Affirmer
I'existence d'une matiére, d'une énergie indestructibles est déja faire
profession de matérialisme. Le savant du XX siecle a pris une
conscience de plus en plus nette de l'activité de l'esprit dans 1’éla-
boration des théories physiques. Primauté de l'esprit, qui ouvre la
porte a un rapprochement de la science et de la religion ; selon celle-ci,
en effet, seul l'esprit est indestructible ; la conscience universelle en
est la manifestation.

La science poursuit la conquéte du monde par l'intelligence pro-
gressive de ses lois; l'autre chemin, indiqué par M. Rivier, nous
meéne a constater « que le monde sensible plonge ses racines dans
la conscience universelle et que, par la conscience universelle, nous
sommes capables de le dominer complétement » (pp. 143-144).

Les dialogues originaux de M. Rivier, qui nous font sortir des
points de vue habituels, ne répondent cependant pas & ces questions :
Pourquoi la manifestation de I'esprit dans 1'univers est-elle, compa-
rée a celle de la matiere et de la vie, si récente et si précaire ? Pour-
quoi lesprit a-t-il apparemment besoin d'un support matériel et
biologique ? L’éminente valeur de l'esprit implique-t-elle qu’il soit
aussi chronologiquement premier dans l'ordre de lexistence ? Sans
étre un épiphénomeéne, 'esprit, comme la vie, n’est-il pas le produit
d’une émergence, ce qui n’exclut nullement un acte de création ?

MARCEL REYMOND.



	Bibliographie

