
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 2 (1952)

Bibliographie: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

The Old Testament and Modern Study : A Generation of Discovery and
Research, edited by H. H. Rowley. Oxford, 1951, 405 p.
Heureux les lecteurs de langue anglaise Depuis trente ans, la

science met entre leurs mains, à intervalles réguliers, des ouvrages
sur l'état des recherches concernant l'Ancien Testament. En 1925,
c'était : The People and the Book, en 1938 : Record and Revelation,
l'année dernière enfin : The Old Testament and Modem Study. L'éditeur

de ce beau volume sur l'état actuel des études relatives à l'Ancien
Testament est l'animateur de la société anglaise pour l'étude de
l'Ancien Testament, sous les auspices de laquelle ils ont tous paru,
M. H. H. Rowley, de Manchester. Signe bienvenu de notre époque
d'après-guerre, ce livre témoigne que la science a retrouvé son caractère

international. M. Rowley n'a pas demandé des articles à ses seuls
compatriotes, mais il a su choisir des collaborateurs aux Etats-Unis,
en Allemagne, en Suisse.

Après une introduction de l'éditeur sur la crise que traversent
les sciences de l'Ancien Testament, crise due à l'apparition de théories

nouvelles qui remettent en question tous les résultats considérés
comme acquis, M. W. F. Albright, de Baltimore, un des maîtres
de l'archéologie palestinienne, considère successivement l'Ancien
Testament à la lumière de l'archéologie de Palestine et de l'Orient
ancien. Ce sont là des pages très denses dans lesquelles l'auteur fait
preuve d'une érudition prodigieuse. Cette accumulation de matériaux
comporte un enseignement, c'est que l'Ancien Testament s'est
incarné à une époque et dans un pays donnés. Quelle mise en garde
contre les excès de la critique littéraùe La difficile question du
Pentateuque fait ensuite l'objet d'une étude de M. C. R. North, qui,
s'il reconnaît le bien-fondé des critiques faites à l'école de Wellhausen,
ne se laisse pas impressionner par les assauts livrés contre elle par
les savants Scandinaves dont il juge les travaux avec lucidité.
M. Eissfeldt s'attache à retracer le visage du prophétisme israélite,
tel qu'il apparaît au travers des études récentes. Là aussi, la
comparaison avec l'enseignement d'il y a vingt ans révèle des
changements considérables. Cette constatation est plus vraie encore pour
qui interroge les derniers ouvrages et articles concernant les Psaumes.
M. A. R. Johnson, qui a repris le problème, ne peut qu'en souligner
la complexité.

Que ce soit l'étude des livres historiques (Snaith), de la littérature

sapientale (VV. Baumgartner), de la critique textuelle (Winton
Thomas), de la religion israélite (G. W. Anderson), de la Théologie



BIBLIOGRAPHIE 57

de l'Ancien Testament (N. W. Porteous), tousles auteurs sont pénétrés

du sentiment de la difficulté des problèmes. On est loin des belles
synthèses d'autrefois. Mais en montrant l'intelligence humaine
s'efforçant d'expliquer la formation de la vieille Bible, sans rien
cacher de ses hésitations, ni de ses erreurs, ils ont fait un livre de
bonne foi, un livre à lire. Georges Pidoux.

Gerhard von Rad : Der heilige Krieg im alten Israel. Zurich, Zwin¬
gli Verlag, 1951, 84 p. Abhandlungen zur Theologie des Alten
und Neuen Testaments, N° 20.

A chacune des institutions israélites étaient attachées étroitement
certaines traditions caractéristiques. L'une de ces institutions, qui a
été peu étudiée jusqu'à maintenant, était la guerre sainte. M. von
Rad commence par recueillir et classer les traits épars dans le

Pentateuque et dans les « premiers prophètes » (Josué-Rois) ; il établit
ainsi ce qu'il appelle la théorie de la guerre sacrée, institution
cultuelle au premier chef, pourvue de rites immuables et inséparable de
certaines notions. Il reprend à son compte un mot singulièrement
expressif de Wellhausen : « Le camp des guerriers, berceau de la
nation, fut aussi le plus ancien sanctuaire : là était Israël, là aussi
était Yahvé. »

L'âge d'or de la guerre sainte fut l'époque des juges. En effet,
pendant la période de l'immigration, il y eut en somme peu de
combats proprement dits, les tribus s'insinuant isolément ou par
petits groupes dans les régions montagneuses délaissées par les
Cananéens citadins ; or ces Israélites nomades ne devaient pas être
des soldats entraînés à la guerre. Et les récits de la prise de Jéricho
et d'Aï, par exemple, sont — l'archéologie l'a montré péremptoirement

— écrits d'un point de vue bien postérieur et idéalisés. En
revanche les histoires des juges sont beaucoup plus proches de la
réalité historique. Ainsi l'auteur de Juges 5 décrit la lutte comme une
guerre sainte, mais il n'énumère pas tous les rites guerriers, car son
poème n'est déjà plus un hymne cultuel. Ce qui est le plus intéressant

dans ce document, où l'on voit Yahvé intervenir personnellement,

c'est le fait que les tribus en cause ont découvert en cette
occasion les répercussions politiques de leur solidarité religieuse :

elles forment, ensemble, une unité qui a nom Israël. L'ère des guerres
saintes finit avec Saul (lutte contre les Philistins). Au reste toutes les

batailles de cette époque ne furent pas des épisodes de la guerre
sacrée, laquelle n'est jamais une opération agressive, mais uniquement
défensive et menée au nom de Yahvé, le dieu non tribal mais national

; un autre trait caractéristique de la guerre sainte était qu'elle
était toujours déclenchée et conduite par un inspiré, un charismatique.

Jamais, du reste, ce système n'aurait pu venir à bout de l'esprit



5-S bibliographie

d'autonomie des divers groupes et tribus. Les rites et usages de la

guerre sainte étaient extrêmement anciens. Au temps des juges, la

pensée et l'action étaient encore entièrement déterminés par la
tradition. Toutefois le rôle de Yahvé était déjà conçu comme personnel,
et pas comme une simple action magique. Et c'est dans la confiance
en ce secours personnel de Yahvé qu'Israël faisait ses guerres saintes.
Or c'est dans le culte que cette confiance, cette foi avait son « Sitz
im Leben ». Et Israël ne partait pas en guerre pour protéger Yahvé,
c'était Yahvé qui secourait Israël, sa propriété.

L'établissement de la royauté changea profondément toutes
choses : Saul déjà eut une troupe permanente, c'est-à-dire des soldats
de profession. L'organisation militaire se compliqua beaucoup sous
David, qui leva pourtant encore l'armée de milices. Salomon introduisit

les chars et les chevaux, portant ainsi un coup décisif aux
anciennes institutions. Cette transformation ne fut qu'un des aspects
de 1'« Aufklärung » de l'époque salomonienne, aux tendances humanistes.

Et c'est dans cette atmosphère spirituelle qu'ont vécu et écrit
les narrateurs des histoires des juges et du premier livre de Samuel.
Et M. von Rad d'illustrer cette évolution par l'examen de quatre
récits : la prise de Jéricho (Josué 6), la victoire de Gédéon sur les
Madianites (Juges 7), le passage de la mer Rouge (Ex. 14), le duel
de David et de Goliath (I Sam. 17) : les rites et les usages cultuels
antiques de la guerre sacrée sont éliminés au profit d'une interprétation

spirituelle qui met tout l'accent sur l'acte libérateur de Yahvé.
L'histoire du rejet de Saul (I Sam. 15) montre à l'évidence le

conflit entre les anciennes croyances yahvistes et les institutions
nouvelles, et le prophète apparaît comme le défenseur de l'ordre
ancien. C'est ce que furent aussi les prophètes du IXe siècle, bien
qu'ils laissassent au roi la direction des opérations militaires. Au
VIIIe siècle, Esaïe, poussant les choses à l'absolu, voulait qu'à tout
prix, dans les affaires de la politique et de la guerre, on attendît
tout de l'unique et miraculeuse intervention de Yahvé : en lui revivait
l'authentique tradition de la guerre sainte, mais avec une pointe
eschatologique, à quoi s'ajoutait l'idée de la légitimité et de l'inviolabilité

de Sion. M. von Rad relève encore quelques autres textes
prophétiques où se retrouve cette tendance avec cette nuance notable
que la foi qui s'y exprime est détachée du culte.

Le Deutéronome est tout imprégné d'idéologie guerrière ; c'est
qu'il a vu le jour en un temps où il n'était plus possible d'entretenir
une armée permanente, et où il fallut en revenir au vieil usage d'après
lequel l'armée se recrutait principalement dans les milieux ruraux,
plus attachés que la cour et la ville aux croyances et aux traditions
d'un passé lointain ; le Deutéronome fait partie d'un mouvement
de restauration patriarcale. Son idéologie guerrière a pénétré dans



BIBLIOGRAPHIE 59

de nombreux livres historiques de l'Ancien Testament par la plume
de rédacteurs qu'il a inspirés.

La catastrophe de 608 (Josias) a mis fin à l'institution de la
guerre sainte. Mais elle revécut dans l'imagination d'auteurs tels que
le chroniste (voir II Chr. 20 : 1-30), qui en remit en relief, en allant
même jusqu'à l'absurde, le caractère cultuel, et chez nombre de
psalmistes, qui employèrent dans un sens spirituel et individuel la
terminologie héritée de l'idéologie guerrière.

C'est lors de la révolte des Maccabées que, pour la dernière fois,
les Juifs firent de nouveau une guerre sainte, encore que l'historien
ait pour but de glorifier son peuple plus que de raconter les merveilles
de Dieu (I Macc. 11 : 51).

Puisque, dépassant le programme énoncé par son titre (la guerre
sainte dans l'ancien Israël), M. von Rad a poursuivi son enquête
jusqu'aux confins du Ier siècle avant notre ère, on peut s'étonner
qu'il n'ait pas dit un mot du manuscrit, trouvé en 1947, racontant
la guerre des fils de la lumière contre les fils des ténèbres ; qu'il
s'agisse d'une apocalypse ou, comme le croit M. Dupont-Sommer *,
d'un règlement de combat, ce document remet en honneur force
conceptions antiques et fixe minutieusement la liturgie de la guerre :

« Réglementation idéale et de caractère utopique, mais qui révèle,
du moins, avec quelle piété rigoureuse les « pieux » de l'époque
macchabéenne entendaient qu'on menât les combats de Dieu. »

Si utile que puisse être à l'historien des mœurs, des institutions,
des idées israélites, la monographie de M. von Rad, dont l'exposé
appelle parfois des réserves, elle ne porte que sur un point somme
toute secondaire et d'un intérêt purement rétrospectif ; si l'idée de

guerre sainte a pu faire partie de la « théologie » israélite et juive,
elle n'est plus, pour nous, un élément vivant de la théologie de
l'Ancient Testament. Il nous semble qu'en notre temps le théologien
doit vouer son intérêt à des sujets plus essentiels et plus constructifs.
Il aurait fallu au moins rappeler que certains croyants de l'ancienne
alliance, mettant au rancart des idées à leurs yeux incompatibles
avec la vraie foi, attendaient une ère où toutes les nations
remettraient à Dieu l'arbitrage de leurs litiges et détruiraient leurs armes :

il n'y a pas de guerre sainte ; et, à moins de formuler un jugement
et de prendre position, il est déplacé et dangereux de raviver, sous
prétexte de théologie, des notions périmées et qui n'ont fait que trop
de mal, mais qui n'ont pas encore perdu toute leur nocivité.

WiLLiAM-A. Goy.

1 A. Dupont-Sommer : Aperçus préliminaires sur les manuscrits de la Mer
Morte. Paris. 1950, p. 97 sqq. Citation : p. roi.



6o BIBLIOGRAPHIE

Oscar Cullmann : Les sacrements dans l'Evangile johannique. La
vie de Jésus et le culte de l'Eglise primitive. Paris, Presses
universitaires de France, 1951, 93 p. Etudes d'histoire et de
philosophie religieuses publiées par la Faculté de Théologie protestante

de l'Université de Strasbourg, N° 42.

Cet ouvrage du professeur de Bâle devenu depuis peu également
directeur d'études à l'Ecole des Hautes Etudes à Paris doit porter
à la connaissance du public de langue française le contenu de diverses
publications de l'auteur en langue allemande, notamment la partie
exégétique de la brochure Urchristentum und Gottesdienst parue en
19441.

On se souvient que Cullmann, conduit par ses recherches sur le
culte chrétien primitif, y étudiait à ce point de vue le quatrième
évangile. Il montrait par l'examen des principaux passages que
l'une des préoccupations dominantes de l'évangéliste est d'ordre
cultuel, ou plus précisément sacramentel, car Cullmann, écartant
délibérément la notion cultuelle de Rom. 12 : 1, ne connaît de culte
chrétien que centré sur la célébration de la cène et du baptême 2.

A partir des faits de la vie de Jésus, nous dit-il, Jean « cherche à

démontrer la complète identité du Seigneur présent dans la communauté

chrétienne primitive et du Jésus historique ; il trace ainsi la
ligne qui relie le Christ de l'Histoire au Christ Seigneur de TEglise,
au sein de laquelle se poursuit l'incarnation du Logos ». Il veut montrer,

en particulier, que « tous les moyens employés dans le passé pour
établir une liaison entre Dieu et l'homme pécheur se trouvent
remplacés par les moyens de grâce dans lesquels le Christ agit et
s'offre lui-même à la communauté en la comblant du don de l'Esprit

», le baptême et la sainte cène 3.

Cette interprétation a été l'objet d'une critique serrée de la part
du professeur W. Michaelis de l'Université de Berne, en un cahier
ronéotypé paru en 1946, Die Sakramente im Johannesevangelium.
Sans méconnaître l'intérêt sacramentel du quatrième évangile,
l'exègète bernois soutient que cet intérêt n'apparaît que dans quelques
péricopes isolées et qu'il est loin de constituer un leitmotiv permanent.

Tel est aussi notre sentiment, car la réponse de Cullmann à

son collègue dans les notes et l'intéressante introduction qui accom-

1 Publiée dans la collection Abhandlungen zur Theologie des Alten und
Neuen Testaments, dont elle constitue le numéro 3. La première partie de cet
ouvrage a paru en français sous le titre Le culte dans l'Eglise primitive, Cahiers
théologiques de l'Actualité protestante, N° S, Xeuchâtel-Paris, Delachaux
et Niestlé, 1944.

2 Cf. Le culte dans l'Eglise primitive, p. 5, note 1.
3 Les citations que nous venons de faire proviennent de l'ouvrage qui fait

l'objet de notre compte rendu, p. 7 et 85.



BIBLIOGRAPHIE 6l

pagnent la version française de la seconde partie de Urchristentum
und Gottesdient dans l'ouvrage dont nous rendons compte, ne nous
a pas convaincu.

Et pourtant les critiques dont le professeur bâlois a été l'objet
l'ont amené, sinon à modifier ses conceptions, du moins à préciser la
portée de sa thèse et à la fonder sur diverses considérations générales.

C'est ce que nous trouvons dans son chapitre premier, intitulé
Le dessein de l'évangéliste.

L'écrivain sacré s'est expliqué lui-même sur le but de son ouvrage
en 20 : 30-31 : « Ces choses ont été mises par écrit pour que vous
croyiez que Jésus est le Christ, le Fils de Dieu. » Il veut donc montrer,
dit Cullmann, qu'il y a identité entre Jésus, entité d'ordre historique,
et le Christ, entité d'ordre théologique et ecclésiastique. Car Jean
entend établir que Jésus est le « médiateur du plan divin du salut
tout entier, c'est-à-dire embrassant passé, présent et avenir » (p. 9) ;

l'évangéliste s'attache cependant avec un intérêt plus particulier à

la période où il vit lui-même, ainsi que ses lecteurs. Il apparaît
attentif aussi à la manière dont on accède à la certitude que Jésus
est le Christ. Pour les premiers témoins de la vie de Jésus, ce fut
d'abord par la vue, puis par la foi, qui leur fut également nécessaire ;

pour les chrétiens contemporains, c'est par la foi seulement, ainsi
que le met en évidence l'histoire de Thomas (Jean 20). Ceux-ci sont
cependant au bénéfice d'un secours qui n'est accordé aux croyants
que depuis la glorification du Christ : le don du Saint-Esprit, qui les
fait se souvenir des enseignements du Seigneur et qui leur en assure
la pleine intelligence (Jean 14 : 26 ; 16 : 12). Ces observations
permettent d'expliquer le caractère particulier du quatrième évangile,
en parlant ici de la « conscience littéraire de l'évangéliste, c'est-à-
dire la conscience qu'il a d'être inspiré par le Paraclet » (p. 17). C'est
grâce à cette inspiration qu'il peut discerner le lien qui unit la vie
de Jésus à l'histoire du salut racontée dans l'Ancien Testament et
dont les premiers témoins n'ont pas été conscients. Semblablement,
l'Esprit lui permet de saisir le rapport qu'il y a entre certains événements

de la vie de Jésus et tel aspect de la vie de l'Eglise. Et
Cullmann de conclure :

« Etant donné toutes ces indications et allusions qui nous
permettent de connaître la personnalité littéraire et en même temps le
dessein de l'évangéliste, l'exégèse du quatrième évangile a pour
tâche de tenir compte de ce dessein sous tous ses aspects ; pour
l'exègète du quatrième évangile, il ne peut donc être question de se

contenter d'examiner simplement l'aspect matériel des faits que
l'évangéliste rapporte, mais il faut poser systématiquement la question

de savoir quels rapports il a reconnus, grâce à ce « souvenir »,

en esprit, entre ces faits qu'il relate et la période présente de l'histoire



02 BIBLIOGRAPHIE

du salut, et pourquoi ce sont précisément ces faits-là qu'il a choisis.

Il faudra poser la question de ces- rapports même dans les passages
où, sans les expliciter, il se contente de les donner à entendre '. L'évangéliste

en effet a confiance dans cette faculté de compréhension que
le Paraclet communique aux lecteurs eux aussi. Au même titre que
l'évangéliste, ceux-ci doivent recevoir cette capacité d'embrasser d'un
seul regard et de comprendre simultanément d'une part tel événement

unique dans l'histoire ou encore telle parole prononcée une seule
fois par Jésus et d'autre part son prolongement ou son développement
dans la période ultérieure de l'histoire du salut » (p. 18).

Le bien-fondé de ces principes herméneutiques est confirmé par
une constatation d'ordre philologique : le fréquent usage que fait
l'évangéliste de termes à double sens et même à sens multiples, tels

que äviueev, \jvjjuj6fjvai, etc. qui doivent précisément exprimer ou
suggérer un rapprochement avec d'autres faits de l'histoire du salut.
« L'évangile johannique implique en de si nombreux passages la
nécessité d'une double explication que la recherche d'un sens plus
profond doit être érigée en principe d'explication de cet évangile »

(p. 26).
«Comprendre ce sens plus profond, c'est voir,en quoi la vie

historique de Jésus se rapporte à l'ensemble de l'histoire du salut »

(p. 26), tel événement pouvant se rapporter soit à tel autre de la
vie du Christ, soit à l'œuvre de Dieu qui a précédé l'incarnation,
soit encore à la vie de l'Eglise contemporaine. Cela amène Cullmann
à souligner que l'intérêt cultuel du quatrième évangile n'est nullement

exclusif de tout autre, contrairement à ce qu'il a pu sembler à

la lecture de sa brochure de 1944.
Si ces considérations posent excellemment les conditions d'une

valable explication de l'évangile selon saint Jean et justifient la
recherche particulière du professeur bâlois sur ce qu'on pourrait
appeler la christologie sacramentelle de cet évangile, elles ne
parviennent pas à affermir les résultats de cette recherche, en face
desquels les critiques de W. Michaelis demeurent pleinement fondées.
Comme nous avons pu le remarquer déjà dans d'autres publications
de Cullmann, il nous paraît que son exégèse souffre parfois de la
vigueur de son esprit systématique, qui tend à lui imposer des

conclusions conformes à ses vues hardies et séduisantes.

Jean Burnier.

; Une note de l'auteur évoque ici « la nécessité de principe de compter
avec la possibilité qu'il n'y ait en certains endroits que des allusions, peu
marquées 8.



BIBLIOGRAPHIE 63

Emil Brunner : Das Missverständnis der Kirche. Zurich, Zwingli-
Verlag, 1951, 154 p.

M. Brunner a réduit à une brochure ce qui pourrait faire la
matière d'un gros ouvrage ; aussi ne faut-il point s'étonner de ce

que la richesse et la densité de cet écrit en rendent la lecture moins
aisée que celle d'autres travaux du professeur zurichois.

La méprise de l'Eglise : s'agit-il du monde qui comprend mal
l'Eglise, ou de l'Eglise qui se comprend mal elle-même Le titre
est ambigu, par la faute de l'Eglise, dit M. Brunner ; car le problème
de l'Eglise est le problème non résolu du protestantisme ; il n'y a
jamais eu de clarté sur la relation entre l'Eglise de la foi et l'Eglise-
institution. Un siècle de recherches néo-testamentaires nous a cependant

appris bien des choses sur ce sujet ; mais ni les dogmaticiens
ni les chefs d'Eglises n'en tiennent un compte suffisant. M. Brunner
va essayer de faire le point, en apportant ainsi une contribution à

la discussion œcuménique. Il s'attend « à une violente opposition
de ceux qui veulent à tout prix défendre leur Eglise comme étant
la vraie » ; mais il « espère l'assentiment de ceux qui aiment Jésus-
Christ plus que leur Eglise » (Préface, p. 8).

L'erreur fondamentale, dit M. Brunner, est d'identifier sans autre
l'Eglise d'aujourd'hui à l'Ekklesia dont parle le Nouveau Testament.
Calvin a défini l'Eglise « externum subsidium fidei » ; or l'Ekklesia
est un but, et non seulement un moyen : elle est le fruit miraculeux
de la révélation, la communion avec Dieu et les hommes, le peuple
de Pieu et le corps de Christ, qui surmonte aussi bien la mystique
individualiste que le communisme athée. Mais il est évident que ce

qui est devenu Eglise (Kirche) n'est plus un but, mais un moyen ;

ici, le protestantisme a raison. La distinction séculaire entre Eglise
visible et Eglise invisible est une fausse solution, car ni l'Eglise
visible ni l'Eglise invisible ne sont une communauté. Aucune des

Eglises historiques ne correspond à l'Ekklesia primitive.
Ayant ainsi déblayé le terrain, M. Brunner analyse les traits

principaux de l'Ekklesia du Nouveau Testament, les dégageant d'une
quantité de travaux récents. Après avoir situé l'Ekklesia par rapport
au peuple d'Israël, puis au ministère de Jésus, il définit l'apostolat,
dont la fonction est tout entière dans le témoignage de première
main. L'autorité apostolique est limitée et transitoire ; les apôtres
disparaissant laissent une norme et un critère, leur parole écrite.
Cependant on trouve aussi les traces d'une conception autoritaire
de l'apostolat ; et c'est malheureusement celle-ci qui triompha, selon
le témoignage des épîtres pastorales déjà.



64 BIBLIOGRAPHIE

M. Brunner traite ensuite de la tradition, dont il faut distinguer
trois conceptions : celle du christianisme primitif, d'un témoignage
à transmettre sur l'événement historique unique de Jésus-Christ et
sa signification ; celle du catholicisme ancien, qui fait appel à l'épiscopat

pour garantir la doctrine, et rend compte des changements
survenus dans l'Eglise par les idées de développement et de Providence

; cette conception est aussi celle de l'Eglise orthodoxe et des

anglo-catholiques. La troisième est celle de l'Eglise romaine, à partir
du XIIe siècle et à travers les conciles de Trente et dû Vatican, qui
subordonnent l'Ecriture à la tradition, puis la tradition au pape. On
aboutit à ceci, que la tradition n'est plus le témoignage de l'histoire,
selon la célèbre formule de Vincent de Lérins, mais le pouvoir du

pape sur l'histoire
Le secret de la vie de l'Ekklesia, c'est le Saint-Esprit : il fait

des individus un corps, il établit entre eux une structure de services
réciproques, il étend l'Ekklesia par son dynamisme. M. Brunner
souligne l'aspect irrationnel, paralogique, du Saint-Esprit, qui a souvent
effrayé l'Eglise et la théologie ; les évangélistes et les missionnaires,
dit-il, savent que la foi naît moins de l'enseignement doctrinal, de
la connaissance claire, que de la force de la communauté, que du
fait d'être dans le champ de forces de l'Esprit.

M. Brunner consacre un chapitre important au culte de l'Ekklesia,
se référant surtout aux travaux de M. Cullmann, et aux sacrements ;

montrant l'insuffisance d'une conception « positiviste » des
sacrements, comme de leur justification psychologique (verbum visibile)
par Augustin et les réformateurs, il établit que leur rôle est de lier
l'individu à l'histoire du salut et à la communauté concrète tout
ensemble. Mais, si utiles qu'ils soient, les sacrements ne sont pas
absolument nécessaires (« nécessitas relativa », selon les réformateurs)

; la vraie marque de l'Ekklesia, c'est la foi agissante par la
charité.

Retraçant à grands traits l'histoire longue et complexe de la
transformation de l'Eglise, M. Brunner relève que le changement
essentiel, qui permit tous les autres, est d'ordre religieux et théologique

: la cène devient le centre du salut ; de repas de la communauté,
elle devient la chose sacrée dispensée par les prêtres. « On n'est plus
le corps du Christ, on le reçoit » (p. 87). Ce n'est plus le Saint-Esprit
qui assure l'unité de l'Eglise et son organisation ; cette « Feinstruktur

» est remplacée par la « Grobstruktur » de la hiérarchie et du
droit canon. L'Ekklesia de Jésus-Christ est devenue une chose, une
institution, et se comprend comme telle.

En Occident, la Réformation fit surgir de nouveaux types d'Eglises,

qui voulaient redevenir l'Ekklesia du Nouveau Testament. Luther
a rejeté le droit canon, l'organisation de l'Eglise est laissée au prince,



BIBLIOGRAPHIE 65

n'étant qu'une affaire terrestre. Pour Calvin, il existe une structure
néo-testamentaire, normative, de l'Eglise, qu'il faut rétablir. Le
calvinisme a donné lieu ainsi à d'innombrables Eglises et sectes,
dont chacune prétend être la véritable Ekklesia du Nouveau
Testament

Arrivé au problème actuel de l'Eglise, quelle solution M. Brunner
nous propose-t-il Aucune Eglise (Kirche), déclare-t-il, ne peut
redevenir l'Ekklesia ; toutes les Eglises, de Rome aux Quakers,
doivent se considérer comme des moyens de « l'Ekklesia en devenir ».

Il y a aussi de nouvelles formes de communauté et de propagation
de l'Evangile, comme les U. C. J. G. et le Réarmement moral, à côté
desquelles les Eglises traditionnelles sont loin en arrière. Les Eglises
ont été jusqu'ici des vases contenant l'Ekklesia ; elles doivent savoir
s'effacer, si Dieu veut des vases nouveaux. L'œcuménisme est nécessaire,

mais à condition qu'on ne cherche pas à réunir, à réorganiser
les Eglises historiques ; ce serait mettre l'accent sur l'institution et
favoriser le cléricalisme.

Osons-nous avouer une certaine déception Après avoir beaucoup

reçu de cet ouvrage, nous restons cependant sur notre faim.
La partie critique l'emporte de beaucoup, nous semble-t-il, sur la
partie constructive. Peut-être que la concision de ce livre joue un
tour à son auteur, en l'empêchant de nuancer des jugements très
abrupts ; et notre rapide analyse augmentera encore cette impression
chez le lecteur. Il n'en reste pas moins qu'en opposant systématiquement

l'institution au Saint-Esprit, en renvoyant dos à dos luthériens

et calvinistes, Eglises et sectes, M. Brunner résout le problème
de la structure de l'Eglise en le niant. Sa thèse principale, que toute
organisation de l'Eglise est un ersatz du Saint-Esprit, est d'un
simplisme surprenant. Paul lui-même a organisé ses communautés
(Actes 14 : 23, Phil. 1 : 1) ; et quant aux U. C. J. G. et au Réarmement

moral, ne sont-ils pas des institutions, et fortement organisées
encore

Certes, il faut écouter les sévères critiques de M. Brunner à l'égard
des Eglises d'aujourd'hui ; il est vrai que toute institution, toute
organisation peut devenir une fausse sécurité. La forme de l'Eglise
est inadéquate et passagère ; mais cela ne nous dispense pas de

chercher la meilleure possible. L'« Ekklesia im Werden » de M. Brunner

et son attitude vis-à-vis de l'œcuménisme nous ramènent à la
doctrine de 1'« Eglise invisible » qu'il a cependant honnie.

Francis Baudraz.



66 BIBLIOGRAPHIE

F. Cayré : Dieu présent dans la vie de l'esprit. Paris, Desclée De
Brouwer, 1951, 236 p. Bibliothèque augustinienne. — Philosophie.

Il existe dans l'œuvre de saint Augustin une théologie naturelle
théocentrique et réaliste, centrée autour de la preuve de Dieu par
la vie de l'esprit. Telle est la thèse de l'auteur '. Après un rappel
des preuves de Dieu chez les prédécesseurs de saint Augustin et dans

son œuvre située dans son cadre historique, le R. P. Cayré analyse
la preuve par la vie de l'esprit dans le deuxième livre du De libero
arbitrio : « Dieu existe, s'il y a une réalité supérieure à la raison »

(p. 117). L'analyse de l'âme (esse, vivere, intelligere) fait apparaître
une hiérarchie selon le principe de subordination entre les sens
extérieurs, le sens intérieur et la raison. La vie de l'âme manifeste
l'activité de l'esprit présent en elle sous la forme des réalités
spirituelles. Ces réalités sont des règles intérieures, objectives, qui nous
permettent d'atteindre la vérité, le bien, le beau ; ce sont des valeurs.

Comment passer de l'activité de l'esprit à l'existence de Dieu,
de la vérité à la Vérité Non par une intuition privilégiée, comme
le pense l'idéalisme platonicien, mais par une nouvelle analyse de

l'esprit, qui, à la différence de la précédente, ne met plus en relief
sa richesse, mais son instabilité et sa contingence. L'esprit est contingent,

puisqu'il cherche la vérité à l'aide de règles qui lui sont données ;

il n'en est pas le créateur. Or l'esprit peut atteindre à la vérité
immuable grâce à ces règles ; ces valeurs doivent donc avoir un
fondement, une cause ; Dieu est ce fondement. Cette preuve n'est
recevable que si l'on affirme simultanément la présence et la
transcendance de Dieu à l'esprit.

Le R. P. Cayré décrit ensuite les prolongements et les déformations

de cette preuve dans la philosophie médiévale et moderne pour
affirmer que saint Augustin a jeté les bases d'un mysticisme naturel,
qui tient compte à la fois de la nature de Dieu et de la nature de

l'homme. Faut-il alors considérer la preuve augustinienne comme une
tentative analogue à celle de saint Anselme ou comme un essai de

donner à la foi déjà vécue une assise rationnelle L'auteur remarque
fort à propos que la foi n'intervient pas directement dans l'élaboration

de la preuve, mais qu'elle est présupposée (dogme de la création,

1 Le présent ouvrage fait suite à une Initiation à la philosophie de Saint
Augustin, paru dans la même collection et que la Rédaction de notre Revue
n'a pas reçu ; il développe une communication présentée au IIIe Congrès des
Sociétés de philosophie de langue française ; cf. Actes, p. 233 sq., Bruxelles-
Louvain, Nauwelaerts-Vrin, 1947.



BIBLIOGRAPHIE 67

l'image de Dieu en l'homme, par exemple). Une telle question nous
rappelle à la prudence, lorsqu'il s'agit de résoudre le problème de

l'existence d'une philosophie augustinienne indépendante de la théologie

; le point de vue de l'auteur suscitera bien des réactions, ce qui
n'enlève rien à la solidité et à la clarté de l'exposé.

Gabriel Widmer.

F. Bertrand : Mystique de Jésus chez Origene. Paris, Aubier, 1951,
156 p. Collection « Théologie », N° 23.

Cet ouvrage est un spécimen intéressant du remarquable renouveau

des études patristiques auquel nous assistons depuis quelques
années. Il est l'expression de ce besoin de « ressourcement » qui
travaille toutes les Eglises, notamment l'Eglise romaine. L'auteur s'est
donné pour tâche de montrer que la piété envers la personne et
l'humanité du Sauveur n'est pas une innovation médiévale, mais
qu'elle se manifeste déjà dans la spiritualité de l'ancienne Eglise :

l'Itinerarium mentis d'un Bonaventure est déjà esquissé chez un
Origene, comme le sont aussi certains traits du piétisme luthérien.
L'enquête se limite aux Commentaires d'Origène sur les Evangiles. Le
théologien alexandrin, dans sa méditation du ministère du Seigneur,
s'attache à relever les gestes et attitudes de ceux qui s'approchent
de Jésus, parce qu'il y voit l'expression sensible de diverses attitudes
intérieures, de saisies particulières du Fils de Dieu par des âmes
d'hommes. Les différents gestes : chercher Jésus, s'approcher de lui,
l'accueillir, le toucher, le suivre, reposer sur son sein, traduisent
physiquement des intuitions plus ou moins profondes et complètes
du mystère du Christ. Ces démarches-types reflètent des catégories
de la vie intérieure, en référence à la personne du Christ. En d'autres
termes, « toute démarche intérieure que le fidèle accomplit en son
âme à l'égard du Christ vivant dans l'Eglise, trouve son symbole
propre dans une démarche extérieure faite jadis auprès du Christ
historique des Evangiles » (p. 44). Sans doute l'allégorisme d'Origène
sort parfois des limites supportables pour nous ; mais il faut convenir
que nombre de citations originales de l'ouvrage de Bertrand sont de

nature à nous réconcilier dans une certaine mesure avec cet
allégorisme. Origene et sa méthode d'exégèse sortent certainement
grandis de l'examen minutieux de ses Commentaires sur les Evangiles

: le croyant fervent qu'il était a su dégager maintes fois très
finement l'arrière-plan spirituel des démarches en apparence les plus
banales des personnages des récits évangéliques.

Richard Paouier.



68 BIBLIOGRAPHIE

M.-D. Chenu : Introduction à l'étude de Saint Thomas d'Aquin.
Montréal-Paris, Vrin, 1950, 305 p. Université de Montréal.
Publications de l'Institut d'études médiévales, XL

Cette Introduction ne fait pas double emploi avec les ouvrages
de Mgr M. Grabmann, du R. P. Garrigou-Lagrange ou de M. E.
Gilson. Si certains auteurs interprètent le thomisme en s'appuyant
sur les commentateurs, d'autres, comme le R. P. Chenu, cherchent
à le comprendre en le situant dans son cadre historique (étude du
milieu, des sources, de la langue, des moyens d'investigation). Veut-
on savoir le sens précis de lectio, de quaestio, de disputatio, etc.,
veut-on connaître l'influence de saint Augustin, d'Aristote sur le
docteur angélique, le rôle de la redécouverte de la Bible au XIIIe siècle
(« cet esprit évangélique soutient et alimente effectivement la
théologie en plein essor » p. 40), le vrai visage de la scolastique
(« forme rationnelle de pensée qui s'élabore consciemment et
volontairement à partir d'un texte estimé comme faisant autorité » p. 55),
alors qu'on lise et consulte sans se lasser le beau livre du R. P. Chenu.

La conclusion de ce travail de mise au point se dégage avec
clarté. « C'est précisément par l'esprit qu'une philosophie, ou une
théologie, sont intemporelles et permanentes, alors que les éléments
systématiques y sont solidaires de leurs sources et de leurs contextas
historiques, truchements nécessaires d'ailleurs pour atteindre l'esprit,
le transmettre, le conserver » (p. 169). On ne parvient à cette conclusion

qu'après une analyse littéraire, philosophique et théologique de

l'œuvre de saint Thomas. (Deuxième partie de l'ouvrage).
La conception « relativiste » de la scolastique résumée dans cette

thèse soulèvera des objections parmi les thomistes intégristes, comme
ce fut le cas pour le livre du R. P. Bouillard ». Il n'en reste pas moins
vrai que le thomisme est l'œuvre d'un homme vivant à une certaine
époque, se servant des informations et des instruments de travail
de son siècle (« Il n'y a pas de thomisme en dehors de la pensée de

saint Thomas », p. 132). Les penseurs réformés, si souvent victimes
de préjugés et d'incompréhension quand ils parlent du thomisme,
feront bien d'ouvrir souvent cette Introduction.

Gabriel Widmer

1 Hexri Bouillard : Conversion et grâce chez Saint Thomas d'Aquin,
Paris, Aubier, 1944. Cf. les objections à cette conception dans : Dialogue
théologique, des RR. PP. M. Labourdette, M.-J. Nicolas, R.-L. Bruckberger ; La
synthèse thomiste du R. P. Garrigou-Lagrange, p. 699 sq. La position du
R. P. Chenu est déjà précisée dans son livre La théologie comme science au
XIIIe siècle, Pro manuscripto, 1943.



PIBLIOGRAPHIE 6g

Rudolf Otto : Mystique d'Orient et mystique d'Occident. Distinction
et unité. Traduction et préface de Jean Gouillard, docteur en
théologie. Paris, Payot, 1951, 268 p.

L'expérience mystique a toujours retenu l'attention de Rudolf
Otto, l'éminent professeur de Marbourg, qui a mis au centre de sa

pensée théologique le sentiment du sacré, das Heilige, das Numinöse.
On fera bien de reprendre sur ce sujet le beau livre d'Auguste
Lemaître : La pensée religieuse de R. Otto et le mystère du divin
(Lausanne, La Concorde, 1924). La « Bibliothèque scientifique» des

Editions Payot met aujourd'hui à la portée des lecteurs français un
important ouvrage d'Otto qui est une comparaison entre le mystique
hindou Çankara (vers 800) et le mystique chrétien Maître Eckhart
(vers 1300 ; une faute d'impression à la page 5 donne 1237 au heu
de 1327 comme date approximative de sa mort). Ces deux grands
esprits, qui représentent des traditions religieuses absolument étrangères

l'une à l'autre, ont entre eux des traits communs et des
différences dont il faut dégager la signification. L'enquête s'élargit en
cours de route, grâce à la vaste érudition de l'auteur, par de nombreux
rapprochements avec d'autres personnalités hindoues ou européennes,
de sorte qu'on peut bien parler ici d'une comparaison entre l'Orient
et l'Occident. L'expérience mystique des uns et des autres révèle
des analogies, des affinités profondes, qui témoignent de l'unité de

l'espèce humaine. Quant aux variétés des types mystiques, elles

dépendent beaucoup moins de la race ou d'une tradition locale que
de certaines particularités individuelles ou même de causes transcendantes.

« Il y a mystique, selon R. Otto, dans la mesure où l'objet de la
relation de sentiment religieux devient « non rationnel », c'est-à-dire,
comme je l'ai dit ailleurs, dans la mesure où ses aspects de non-
rationalité numineuse sont prépondérants et déterminent la vie
sentimentale » (p. 146). Puisque l'expérience mystique va au-delà du
rationnel, vers l'ineffable, elle ne peut s'exprimer en langage métaphysique

que par approximations et tâtonnements. « Dieu est connu,
non par des déductions et démonstrations de la raison, mais en tant
que l'âme, évacuée de tout concept, pénètre en elle-même et dans
son fond ; et c'est dans ce fond, miroir de la divinité, demeure où
Dieu entre et d'où il sort, et qui est elle-même divine et Dieu, qu'eUe
obtient la connaissance » (p. 43). Notons cette belle formule hindoue :

* Devant Lui les mots rebroussent chemin. »

Parfois les mots s'aventurent trop loin et tombent dans une sorte
de charabia scolastique. Il ne faut pas oublier alors que le mystique
n'est pas à la recherche d'une formule métaphysique mais d'une voie



70 BIBLIOGRAPHIE

de salut. Malgré leur style vertigineux et leur symbolisme audacieux,
Çankara et Maître Eckhart ne sombrent ni dans l'illuminisme, ni
dans la religiosité émotionnelle, ni dans le panthéisme. Il y a dans
leur mysticisme une infrastructure théiste. La croyance en un Dieu
personnel est vague chez l'Hindou ; pour le moine dominicain, elle
a ses racines dans l'Evangile, elle fait de lui un puissant prédicateur
et, malgré la condamnation dont il a été l'objet de la part de la Cour
romaine, il appartient à la grande tradition mystique chrétienne qui
va des apôtres aux réformateurs. La comparaison avec la mystique
hindoue fait apparaître plus nettement certains caractères propres de

la mystique chrétienne mis en lumière déjà par les travaux des

Boutroux, Delacroix, Flournoy, Baruzi et d'autres. « L'idée çanka-
rienne de Dieu, écrit R. Otto, est absolument statique, celle d'Eckhart
absolument dynamique » (p. 172). Le Dieu vivant de la révélation
biblique joue ici un rôle décisif. « Cette mystique frémit de vie, elle
est robuste vitalité et par là même à mille lieues de l'abstraction. »

Point de ces extases suspectes dans lesquelles se trahit la fragilité
nerveuse de certains mystiques, mais bien « l'extase de la vie et de
l'action », comme disait François de Sales. Ce n'est ni un quiétisme
mystique ni un activisme profane, « mais l'identité de l'unité la plus
profonde et de la pluralité la plus intense, par conséquent du repos le

plus profond et du mouvement le plus intense, par conséquent du
plein « abandon » et pourtant de la libération et de la tension la
plus poussée de la volonté » (p. 176). On retrouve ici ces deux
mouvements de l'âme que Jung appelle introversion et extraversion.
Luther reconnaissait fort bien chez Eckhart et chez Tauler une ligne
rejoignant sa propre doctrine de la justitia passiva sine omnibus
propriis viribus, meritis aut operibus (p. 201). Le maître hindou
Çankara ignore cette mystique de la justification et de la sanctification,

cette union indissoluble de l'éthique avec l'élan mystique, cette
transfiguration de la vie naturelle, cet épanouissement d'un amour
efficient, très différent de la sentimentalité, qui aboutit à l'apostolat,
au « soin des âmes », trait caractéristique de toute vie chrétienne.

R. Otto consacre des chapitres fort attachants à des comparaisons
entre la mystique et les spéculations de Kant, de Schleiermacher, de

Fichte, de Fries. Les rapprochements avec Luther sont fréquents.
On pourrait chercher d'autres contacts avec Pascal, Vinet, Frommel,
Bergson, et beaucoup d'autres. C'est dire l'importance de l'ouvrage
que nous présentons ici d'une manière si incomplète et sommaire.
Rudolf Otto nous conduit sur les sommets les plus élevés de la vie
spirituelle.

Victor Baroni.



BIBLIOGRAPHIE 71

Nicolas Berdiaeff : Royaume de l'Esprit et royaume de César.
Neuchâtel et Paris, Delachaux et Niestlé, 1951, 136 p.

Cet ouvrage, que M. Philippe Sabant nous présente en une
traduction française élégante et claire, a été achevé deux mois avant
la mort de Berdiaeff. Il nous apporte les ultima verba du grand penseur

russe sur le problème des rapports du spirituel et du social
qui n'a cessé de le préoccuper tout le long de sa carrière, mais qui,
ces dernières années, sous le coup des événements, avait pris pour
lui une importance aiguë.

L'étude de ce problème amène l'auteur à reprendre d'un point
de vue particulier, et sous une forme ramassée, quelques-uns des

grands thèmes de sa philosophie personnaliste et elle lui donne
l'occasion de s'exprimer sur plusieurs des sujets les plus actuels de

ce temps — ce qui nous vaut des pages très denses et pénétrantes
sur la lutte pour la vérité, la technique, la liberté de la culture,
les contradictions du marxisme, l'homme éternel et l'homme
nouveau, le nationalisme et l'universalisme.

Quant à la thèse défendue par Berdiaeff dans ce livre, on peut
la résumer à peu près en ces termes : Il y a un antagonisme irréductible

entre le royaume de l'esprit, qui est celui de la liberté, et le

royaume de César, qui est celui de la contrainte et de F« objecti-
vation ». Celui-ci ne peut, d'aucune manière, se muer en celui-là.
L'idée que la suppression d'injustices révoltantes et d'intolérables
inégalités de classes — si nécessaire qu'elle soit d'ailleurs — permettra
d'inaugurer la société parfaite constitue l'erreur fondamentale des
« utopies sociales », aussi bien de celle de Marx que de celle de Fourier.

En effet, « l'ordre harmonique au sein du royaume de César sera
toujours l'annihilation de la liberté ». Or, l'ordre parfait est un ordre
de liberté. Il ne peut donc se réaliser que dans le royaume de l'Esprit,
dans le royaume de Dieu. Et comme « la victoire définitive du

royaume de l'Esprit présuppose un changement de la structure même
de la conscience humaine, c'est-à-dire la victoire sur le monde de

l'objectivation, elle n'est concevable que sur le plan eschatologique ».

Pourtant, dans sa conclusion, Berdiaeff nous laisse entendre que
nous pouvons, dès maintenant, tendre à ce triomphe de l'Esprit par
la voie de la mystique, à laquelle il se proposait de consacrer un
livre spécial que la mort, trop rapide, l'a empêché malheureusement
d'écrire.

Philippe Daulte.



72 BIBLIOGRAPHIE

R. B. Onians : The Origins oj european Thought about the Body, the
Soul, the World, Time and Fate. Cambridge, University Press,
1951. 547 P-

Ouvrage de premier ordre, touchant à tant de domaines et avec
tant de bonheur qu'on ne sait où le ranger de préférence dans sa
bibliothèque. Les spéciahstes feront peut-être des réserves sur tel
point de détail. Le philosophe, et sans doute le théologien, ne peuvent
que demeurer reconnaissants devant toutes ces richesses.

Quelle est la réponse apportée par les Grecs et les Romains au
problème de la structure de l'homme en situation dans le monde, tel
est l'objet du livre. Il se rapproche ainsi des études récentes de
Snell et de Pohlenz », mais il est à la fois plus étroit au départ, car
il se fonde sur une analyse philologique, linguistique, historique de
certains termes concrets, et plus large dans ses conclusions, car il
compare cette réponse avec celles que proposent les Juifs, les
chrétiens, les Indiens, les sauvages. Il n'opère que de rares synthèses.
Mais quelle admirable vue convergente il suggère

Un premier chapitre concerne l'esprit et le corps. En quel organe
de son corps le héros d'Homère logeait-il sa propre conscience
L'examen de plusieurs termes du langage de l'époque permet à

l'auteur d'affirmer que les poumons (cppéveç), avec leur enchevêtrement

de tubes arborescents (le «cœur chevelu»), constituaient le

siège du 6uu.oç, Celui-ci est un air humide que les dieux insufflent
occasionnellement en nous (ireTtvOaeai) et qui est, par ailleurs,
apparenté au sang (cf. sapiens de sapa sève). La conscience, source
d'émotions et d'intelligence, apparaît ainsi comme un jus sanguin,
accumulé dans les poumons, alimenté par la boisson et s'exhalant
en vapeurs et paroles. Ce n'est pas dans le cerveau, mais dans les

poumons que vont se loger les « mots ailés » qui pénètrent par l'oreille,
et le souffle visuel reçu par les yeux.

Le deuxième chapitre étudie l'âme immortelle et le corps. Qu'en
est-il de niuxrj Logée dans la tête, elle n'a rien de commun avec
euuoç. Celui-ci permet les opérations conscientes et se dissipe à

la mort. Maîtresse d'un domaine plus vaste, la psuché contrôle le
conscient et l'inconscient, et la mort la congédie sans la détruire. La
tête prend de ce fait, comme réceptacle du principe de vie, une valeur
sacrée. Elle est la personne même : qjfXrj xecpaXrj. Et les manifestations

de la psuché : signe de tête, éternuement, etc., ont une signification

religieuse et prémonitoire. Son rayonnement sera figuré plus
tard sous forme d'auréole.

1 B. Snell : Die Entdeckung des Geistes, deuxième édition, Hambourg, 1948.
Max Pohlenz : Der hellenische Mensch, Göttingen, s. d.



BIBLIOGRAPHIE 73

La vie, qui a sa source dans la tête, s'écoule sous forme de moelle
dans l'épine dorsale et, de là, dans l'appareil génital. Vie et sperme
sont dès le début étroitement liés et l'analogie se retrouvera dans le

logos spermaticos des stoïciens. Cette liaison directe reçoit une figuration

plastique dans ces hermès, ou piliers de carrefours, formés d'une
tête et d'un phallus. Les ornements de la tête, cheveux, barbe, cornes
participent de cette signification sexuelle et si la malice populaire
charge de cornes le front d'un mari trompé, c'est pour lui rendre
symboliquement l'ardeur qu'il a perdue. La signification transcendante

de la psuché donnera naissance au genius latin et à l'idée
d'ange gardien.

La tête est donc sacrée en tant que source de vie spermatique.
Mais ce même caractère se retrouve dans les genoux, que l'étymologie
elle-même lie à l'idée de génération, et dans les cuisses. D'où la
coutume de figurer, après sa mort, le personnage par son crâne et
ses fémurs entrecroisés.

La vie apparaît ainsi comme un liquide cérébral, médullaire,
synovial et génital, qui sera souvent assimilé à de l'huile. D'où la
pratique de l'onction, par laquelle un supplément vital était ajouté
de l'extérieur à la tête ou au corps. Une autre association, plus
inattendue, lie ce fluide à la notion équivoque d'aiuuv. Flux vital,
puis temps, durée, Yéon est souvent figuré sous forme d'un serpent,
sans doute en vertu d'une analogie créée par la forme allongée de la
moelle épinière. Le vieillissement résulte d'un écoulement de l'éon-
temps, comme d'une clepsydre, entraînant un dessèchement intérieur.
Ainsi s'explique, sans doute, la pratique de la crémation, par quoi
l'âme était séparée définitivement du corps. Inversement, si le
cadastre d'Hector demeura douze jours « frais comme rosée », c'est
qu'ApoUon voila ses rayons et le maintint humide (Iliade 24, 414 sqq.).
Ainsi le bûcher funèbre ne faisait qu'achever la dessication commencée

par la vieillesse. Par là s'explique également l'efficacité attribuée aux
sources de vie, fontaines de jouvence, et le sens du baptême, lequel
ne comporte à l'origine aucune idée de purification, mais la croyance
à une infusion vitale, semblable à celle de l'onction.

Le troisième chapitre traite du destin et du temps. La destinée
se présentait naturellement aux Anciens sous l'image d'une chaîne
ou d'une corde liée autour de l'homme par les puissances supérieures,
ainsi que l'atteste l'étymologie de bel et de necesse (p. 331-332). Ce

hen est tissé par les dieux. D'où l'expression homérique : «Ces événements

reposent sur les genoux des dieux », image d'une masse de
laine prête à être travaillée. Innombrables sont les associations que la
magie crée entre les idées de destin et de hen, allant de la corde-

¦ amulette au diadème royal. Les destins d'Achille et d'Hector que
Zeus pèse dans la fameuse balance (II. 22, 209 sqq.) impliquent



74 BIBLIOGRAPHIE

l'image d'une portion de lame, d'un pensum, destiné à être filée ; ils
représentant, par leurs poids inégaux, les durées de vie des deux
héros. Comme dans le cas d'aìwv, un passage s'est opéré du concret
à l'abstrait : avant d'être un laps de temps, la durée humaine est un
liquide ou un fil.

Complété d'un important appendice, de trois index, nourri de

références, de notes et de renvois, cet ouvrage, qui embrasse une
matière considérable, demeure clair et facile à lire. On ne saurait
joindre plus d'honnêteté à plus d'érudition.

René Schaerer.

Emile Bréhier : Les thèmes actuels de la philosophie. Paris, Presses
universitaires de France, 1951, 108 p.

Ce sont quatorze causeries radiophoniques, prononcées en 1950.
Elles présentent très rapidement les grands courants de la pensée
contemporaine : marxisme, existentialisme, phénoménologie, Gestalt-
psychologie et psychanalyse, philosophies de la valeur et de l'histoire.
Des constantes se manifestent, selon M. Bréhier, qui marquent la
tendance générale de la pensée européenne d'aujourd'hui : celle-ci
vise à augmenter notre pouvoir sur les choses (science) et à sauvegarder
les valeurs spirituelles (liberté de l'esprit) ; elle tend à équilibrer ces
deux formes de la connaissance, la connaissance qui assure un acquis,
et celle qui engendre un développement de l'âme. Le «retour au
concret » typique de notre époque se marque en psychologie et en
psychanalyse particulièrement par le refus de toute forme d'associa-
tionnisme, pour qui le concret est conçu comme une combinaison
d'éléments simples — abstraits. « Ce qui est le donné premier, ce sont
des structures et non des éléments» (p. 37). La même conclusion
apparaît dans l'étude des valeurs comme dans la critique des principes

logiques, par l'introduction pour cette dernière de la méthode
axiomatique. Quant au marxisme et à l'existentialisme, ils claironnent

assez la préséance du concret pour y insister encore.
En conclusion, dit M. Bréhier, l'homme apparaissait au XVIIIe siècle

soit comme une « nature malléable à volonté » (Helvétius, Cor-
dillac), soit comme «l'homme de la Révolution, dont les droits sont
imprescriptibles» (Kant). Au XIXe siècle, l'homme-statue de Cor-
dillac et l'homme universel de Kant se concilient dans une vue
modérée, mais où disparaît « la réalité immédiate et vivante de

l'homme ». Le XXe siècle fuit autant l'analyse que l'abstraction, et
s'oriente par là même vers un pluralisme dynamique, où des champs
de force sont isolés et étudiés par le philosophe.



BIBLIOGRAPHIE 75

Ces brèves indications ne disent pas assez la richesse de ce
diagnostic porté sur la pensée moderne. Il faut être grand seigneur de la
philosophie pour juger avec autant de précision et de concision une
époque aussi touffue que la nôtre.

Ce petit livre, en vérité, il faut le lire comme un très grand livre,
et savoir y retrouver la somme des réflexions qu'il condense et suscite
tout à la fois.

J.-Claude Piguet.

Marcel Deschoux : Essai sur la personnalité. Paris, Presses univer¬
sitaires de France, 1949, VIII-386 p.

Toute philosophie de la personnalité doit éviter le double écueil
de l'introspection et de la description objective du comportement :

« l'analyse introspective directe se révèle impuissante à saisir
autre chose que des aspects partiels et même ambigus de la personne.
De son côté, la description objective du comportement laisse échapper
ce qu'il y a de foncièrement personnel dans la personnalité. La
personnalité, en effet, ne doit pas être considérée comme une chose,
accessible au regard intérieur ou à l'observation extérieure : c'est la
vie personnelle, immanente au développement progressif de notre
sensibilité et de notre caractère, inexistante en dehors des états qui
en incarnent le dynamisme sans jamais pourtant l'épuiser» (p. 41).
Une philosophie de la personnalité sera donc un effort pour « penser
la vie» (ibid.), une «mise en œuvre de notre histoire personnelle»
(p. 42). Il s'agit là, non pas de « survoler la condition humaine, de la
décrire du dehors », mais « d'élucider de l'intérieur le sens d'une vie
humaine, de montrer comment elle se fait à elle-même, en les découvrant,

son univers et ses valeurs. Non pas faire une description
chronologique et statistique de la vie personnelle, mais analyser
l'évolution psychologique de la personnalité, en tant que cette évolution

procède en quelque sorte d'elle-même A nos yeux, la psychologie

génétique ne s'achève que si le psychologue est à même de
vérifier en lui-même, par un effort de sympathie, la vérité, la réalité
du développement qu'il suppose. La tentative dès lors s'imposait de

faire l'exploration d'abord de soi-même, de chercher à se reconnaître
dans l'explicitation de son expérience propre. Il fallait dépasser le

plan des souvenirs dans lesquels on se mire, où l'on se perd, pour
s'attacher à la signification d'ensemble de cette expérience et de ses

multiples phases » (pp. 328-329).
Dès lors, l'œuvre de M. Deschoux est avant tout une analyse de

la vie personnelle, dans « ses moments les plus significatifs, même et
surtout préphilosophiques » (p. 327), ressaisis selon la perspective de



76 BIBLIOGRAPHIE

leur développement. Cette analyse le mène à quatre thèses fondamentales

: i° « la liaison est indissoluble » entre la personnalité et l'univers
personnel ; 2° la vie personnelle se développe d'une façon dialectique,
selon trois phases caractéristiques : « l'enfance ou le monde des

idoles, l'adolescence ou l'univers des mythes, l'âge adulte, plus
exactement la maturité, ou la conception critique du monde » ;

30 la vie personnelle se spiritualise par un « incessant progrès de la
présence affective à la réflexion rationnelle », sous l'action d'une
« raison concrète en devenir qui s'oriente vers l'universalité », valeur
des valeurs ; 40 la personnalité est « indivisiblement nature et liberté »

(PP- 330-338).
On le voit, cet Essai sur la personnalité vise en premier lieu à la

description concrète ; sous ce rapport, nous avons apprécié les pages
sur Y expérience passionnelle (pp. 195-207), sur le divertissement
(pp. 227-234), sur la sincérité et Y ironie (pp. 252-261), sur la mort
(PP- 338-345), et tout particulièrement le chapitre consacré à la
maladie, où nous avons trouvé, concernant la mentalité du malade,
son univers, ses rapports avec le médecin, quelques pages (pp. 270-
277) dont nous ne voyons rien à rapprocher dans la production
psychologique ou philosophique actuelle. Mais d'autres chapitres, sur la
sympathie (pp. 79-89), le désir (pp. 89-95), la douleur (pp. 95-102),
Yégoïsme (pp. 188-194), en particulier, nous ont semblé bien loin de

l'expérience concrète : nous n'y trouvons plus du tout le frémissement
de la vie, et cette perte n'est pas compensée par la solidité ou la
précision du point de vue philosophique. C'est également l'impression
que nous laissent les chapitres initiaux et finaux, plus proprement
philosophiques, en même temps que plus abstraits : l'intention générale

de M. Deschoux, pour autant que nous arrivions à la saisir à

travers une langue singulièrement peu précise et un plan d'ensemble
bien flottant, ne nous semble ni très originale, ni dégagée avec assez
de netteté ; quant aux thèses qu'il tire de son analyse de la vie
personnelle, elles ne sont pas fondées bien sohdement, ni suffisamment
développées. En somme, cet ouvrage, assez proche de la Découverte
de soi ou du Traité de l'existence morale de M. Gusdorf, avec beaucoup
de richesse concrète en moins et en plus une pointe de rationalisme
peut-être hérité de Brunschvicg (rappelons que M. Deschoux est
également l'auteur d'une étude sur La philosophie de Léon Brunschvicg),

vaut plus par quelques excellents chapitres descriptifs que par
la fermeté de son dessein général ou son originalité philosophique.

André Voelke.



BIBLIOGRAPHIE 77

William Rivier : Les deux chemins. Nouveaux entretiens de Hylas
et de Philonoiis. Bruxelles, Les Editions du Temple (1951), 145 p.
Collection «Humanisme et Philosophie».

M. William Rivier, mathématicien et philosophe, dont les lecteurs
de la Revue n'ont pas oublié les articles, en particulier La science

et la vérité (1933), nous donne une suite, non seulement aux
dialogues de Berkeley, mais aussi à son propre ouvrage : Le problème
de la vie (Paris, J. Vrin, 1937), où Hylas et Philonoüs s'entretenaient
déjà de la science actuelle, de la vie et delà conscience, individuelle,
collective et universelle.

L'hypothèse d'une conscience universelle est reprise dans Les
deux chemins ; le monde extérieur, sensible, n'est pas radicalement
étranger à l'esprit, ni indépendant de lui. L'esprit contient la spatialité,

non l'inverse, l'espace est dans l'esprit et là seulement. Affirmer
l'existence d'une matière, d'une énergie indestructibles est déjà faire
profession de matérialisme. Le savant du XXe siècle a pris une
conscience de plus en plus nette de l'activité de l'esprit dans
l'élaboration des théories physiques. Primauté de l'esprit, qui ouvre la
porte à un rapprochement de la science et de la religion ; selon celle-ci,
en effet, seul l'esprit est indestructible ; la conscience universelle en
est la manifestation.

La science poursuit la conquête du monde par l'intelligence
progressive de ses lois ; l'autre chemin, indiqué par M. Rivier, nous
mène à constater « que le monde sensible plonge ses racines dans
la conscience universelle et que, par la conscience universelle, nous
sommes capables de le dominer complètement » (pp. 143-144).

Les dialogues originaux de M. Rivier, qui nous font sortir des

points de vue habituels, ne répondent cependant pas à ces questions :

Pourquoi la manifestation de l'esprit dans l'univers est-elle, comparée

à celle de la matière et de la vie, si récente et si précaire Pourquoi

l'esprit a-t-il apparemment besoin d'un support matériel et
biologique L'éminente valeur de l'esprit implique-t-elle qu'il soit
aussi chronologiquement premier dans l'ordre de l'existence Sans

être un épiphénomène, l'esprit, comme la vie, n'est-il pas le produit
d'une émergence, ce qui n'exclut nullement un acte de création

Marcel Reymond.


	Bibliographie

