Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 2 (1952)

Artikel: Qu'est-ce que la phénoménologie? Partie I, La phénoménologie de
Husserl

Autor: Thévenaz, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380561

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380561
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUESTIONS ACTUELLES

QU’EST-CE QUE LA PHENOMENOLOGIE ?

Question aussi irritante pour le profane qui entend sonner ce
mot A ses oreilles et aimerait comprendre, en gros tout au moins, de
quoi il s’agit, que pour l'historien de la philosophie ou le philo-
sophe spécialisé qui a le sentiment de poursuivre une doctrine insai-
sissable et jamais clairement définie pendant les cinquantes annees
de la riche évolution qui de Husserl méne a travers Scheler, Heidegger,
Sartre et bien d’autres jusqu'a Merleau-Ponty. La phénoménologie
semble un Protée qui tant6t apparait comme une recherche objective
des essences logiques ou des significations, tantét comme une théorie
de I'abstraction, tant6t comme une description psychologique pro-
fonde ou une analyse de la conscience, tantdt comme une spéculation
sur « '’Ego transcendental », tantdt comme une méthode d’approche
concréte de l'existence vécue, tantot semble, comme chez Sartre ou
Merleau-Ponty, se confondre purement et simplement avec l'exis-
tentialisme.

Certes I'écheveau est actuellement un peu embrouillé. Cependant
il serait trop facile d’en tirer argument contre la phénoménologie
en I'accusant d’obscurité ou d’incertitude : une philosophie qui, apres
cinquante ans, ne serait pas encore capable de se définir de fagon
nette et univoque, aurait prouvé par la-méme une irrémédiable
inconsistance ! En réalité il faut en conclure exactement l'inverse :
si une méthode forgée au départ pour une fin trés particuliere et
limitée a pu prendre des formes aussi multiples, c’est qu’elle con-
tenait en elle une vérité et une efficacité latentes, une puissance
de renouvellement, un principe de dépassement qui témoigent
d'une exceptionnelle fécondité. De plus, une bonne part de cette
obscurité ne provient-elle pas de notre incapacité a tenir tous les
fils a la fois et a discerner l'unité profonde des diverses philosophies
qui se réclament du titre de phénoménologie ?

Nous vérifions d’ailleurs ici que les révolutions vraiment pro-
fondes en philosophie procédent d’une innovation de méthode bien



I0 PIERRE THEVENAZ

plus que d'illuminations métaphysiques ; mais, en méme temps aussi,
nous remarquons une fois de plus que ce qui se veut pure innovation
de méthode, sans présupposé, emporte avec soi et fait apparaitre
tét ou tard des options métaphysiques fondamentales. La valeur
de la méthode se révelera alors simplement comme proportionnelle
a 'ampleur de la philosophie ou a la multiplicité des philosophies
dont elle a pu devenir U'inspiratrice et l'aliment.

A ce propos on ne peut manquer de songer a l'impulsion de la
méthode cartésienne, qui se voulait d’abord pure méthode, mais qui
en moins d'un siecle avait fait éclore trois ou quatre grandes méta-
physiques que Descartes eiit sans doute éte contrarié de voir appeler
«cartésiennes » et qui déja s’entre-déchiraient. La méthode critique de
Kant conduit de méme a une efflorescence étonnante de métaphy-
siques et aux grandes bagarres philosophiques postkantiennes et
posthégéliennes : en 1800 ou en 1840 il eiit été vraiment difficile de
définir, dans une formule univoque qui fit 'accord des esprits, ce
qu’avaient été I'apport décisif ou l'essence de la révolution coper-
nicienne de la Critique kantienne.

Toutefois, si I'écheveau phénoménologique est particuliérement
embrouillé, cela tient aussi & un caractére propre a cette doctrine.
Autant la méthode cartésienne, d'une part, s’était immeédiatement
donnée sous une forme achevée, droite dans son intention, simple
dans son application, — autant, d’autre part, la méthode critique
de Kant, apres les lentes recherches de la période précritique, se
révélait mire, stire d’elle-méme, autant la démarche de Husserl (et
de la phenoménologie comme telle) est sinueuse et tatonnante : reprise.
constante, exploration a 1'aveuglette, perpétuelle remise en question.
La phénoménologie, peut-on dire, allie paradoxalement deux qualifi-
catifs réputés exclusifs 'un de I'autre: méthodique et titonnant.

Et 1l v a plus encore : la déconcertante productivité de Husserl,
ngircissant sans répit plus de quarante mille pages, dont il ne pré-
leva de son vivant que quelques échantillons pour les livrer 4 la
publication (non sans les remanier et les retravailler sans cesse),
a créé¢ la situation délicate devant laquelle l'historien de la phi-
losophie se trouve, et que voici : avant méme que Husserl siit exac-
tement ol il allait et ce qu’'il cherchait vraiment, son pas décidé
et je ne sais quel prestige (de bon aloi) de sa méthode entrainaient
déja des chercheurs, des philosophes; et, alors que lui-méme tra-
versait la plus grave crise de doute et d’incertitude intérieure, voila
déja une poignée de disciples, lancés chacun sur des pistes diver-
gentes, courant leur train, avec des tempéraments divers et leurs
problémes propres (Scheler, Geiger, Pfander, etc.). Puis, a un stade
ultérieur de I'évolution de Husserl, c’est la phénoménologie trans-
cendentale qui suscite de nouvelles recherches, par exemple celles



QU’EST-CE QUE LA PHENOMENOLOGIE ? i

de Heidegger. Mais Heidegger éclipse son maitre et d'un coup le
transforme en une figure du passé, de l'histoire de la philosophie.
C’est en effet comme une rangon des grands initiateurs: avant
méme d’avoir publié leurs derniéres ceuvres, un Kant, un Bergson,
un Husserl sont déja « historiques », « dépassés » ; leur propre postérité
fait écran 1.

Des facteurs extra-philosophiques ont d’ailleurs accéléré cette
passéification prématurée de Husserl. Entre 1930 et 1940, dans I'Alle-
magne nazie, le silence s¢ fait autour du maitre, puisqu’il est juif 2,
et c’est dans 'oubli qu’'il meurt en 1938. Le drame veut que ce rejet
dans le passé et cet oubli aient quelque chose d’irrémédiable. En
dépit de la publication actuelle des Husserliana, la pente ne semble
pas pouvoir étre remontée. La pensée de Husserl, du moins en Alle-
magne, n'intéresse plus que 'historien de la philosophie, et pourtant
elle ne commence que maintenant & étre connue et comprise dans sa
totalité et dans son unité. On veut bien voir en lui l'initiateur de.
la phénoménologie et 1'honorer comme tel ; mais ce n’est pas auprés
de lui qu'on croit devoir aujourd’hui s’initier a la phénoménologie ;
les regards se tournent vers Heidegger et son école, et en France
vers Sartre et Merleau-Ponty.

I. LA PHENOMENOLOGIE DE HUSSERL

1. LES ARCHIVES-HUSSERL ET LA PUBLICATION DES INEDITS
(HUSSERLIANA)

Depuis quelques années, grice a 1'énorme travail accompli silen-
cieusement pendant plus de dix ans par les Archives-Husserl de
Louvain, grace a des travaux critiques de tout premier ordre qu’elles
ont maintenant rendus possibles, et, pour nous autres de langue
francaise, grace aux traductions, il nous est possible de comprendre
et d’interpréter plus stirement la philosophie de Husserl et notamment

I Pourtant si les Dewx Souwrces (1932) sont en principe l'explicitation,
sur le terrain de la morale et de la religion, des découvertes de 1'Essa: (188g)
et n’apportent pas de modification essentielle au bergsonisme, on ne peut
en dire autant de Husserl : La Krisis (1936) n’est pas simplement ’explicitation
des Logische Unitersuchungen de 1900.

> Au point que G. LEHMANN (Die deutsche Philosophie der Gegenwart,
Stuttgart, 1943) ne consacre aucun chapitre a Husserl (mais un chapitre tout
entier & Rosenberg !), et essaie d'expliquer la philosophie des phénoménologues
aryens, comme Scheler ou Heidegger, par une sorte de génération spontanée
ou en les rattachant directement au XIXe siécle. Le nom de Husserl est a
peine cité; i est «liquidé» cavalitrement et scandaleusement comme un
obscur juif mystique (!), auquel, comme & Spinoza, on a voulu attribuer une
importance philosophique qu’il n’a pas. '



12 PIERRE THEVENAZ

I’évolution de cette pensée de 1900 a 1938 dont plusieurs chainons
importants nous manquaient jusqu’ict. Or 1l va de soi que, du méme
coup, toute l'évolution de la phénoménologie post-husserlienne s’en
trouve éclairée.

L’événement capital * c’est la publication enfin amorcée depuis
1950 des Husserliana. 1'on sait que, dans le court intervalle qui
sépare la mort de Husserl (1938) de la guerre de 1939, la biblio-
théque et 'ensemble des manuscrits de Husserl ont été préservés des
dangers qu’'ils couraient 4 Fribourg-en-Brisgau et mis en sécurité &
Louvain par le R. P. H.-L. Van Breda. Fort de I’appui financier de
méceénes belges, puis tout récemment de I’Unesco, et avec la colla-
boration de savants comme les professeurs I'ink et Landgrebe,
anciens assistants de Husserl, de M. Stephan Strasser (devenu depuis
titulaire d'une chaire de philosophie a 1'Université de Nimégue),
de M. et Mme Walter Biemel et de Mme Gelber, il dirige les Archives
ou l'on a classé, déchiffré, retranscrit et préparé 1'édition de cet
énorme « Nachlass» 2.

Les trois premiers volumes qui viennent d'étre publiés con-
tiennent des textes trés importants, ceux que Husserl avait déja
préparés lui-méme et dont il avait annoncé prématurément la publi-
cation, retardée par une exigence de mise au point jamais satisfaite.

Le premier volumes contient enfin le texte original allemand
des Méditations cartésiennes, inédit jusqu’ici. On connait le curieux
destin de cette ceuvre : eén 1929, invité par I'Institut d’Etudes ger-
maniques de Paris et par la Société francaise de Philosophie, Husserl
avait prononcé en Sorbonne des conférences en allemand sous le
titre Introduction a la Phénoménologie transcendentale. Leur succeés
encouragea Husserl a reprendre et a approfondir les thémes traités,
sous le titre de Cartesianische Meditationen. Ce texte rédigé a son
retour a Fribourg a été traduit en francais et publié a Paris en
1931 +. Cependant, malgré son sous-titre Introduction a la phéno-
ménologie, ce livre ne peut gueére servir d’initiation a la pensée de
Husserl pour un lecteur francais: il représente en effet la derniére

* On s’étonne des réticences d'un esprit aussi averti de phénomeénologie
que Hans KuNz qui dans sa recension des Studia philosophica, X, 1950, p. 171,
exprime un certain scepticisme a lI’égard de cette entreprise et considere les
¢ résultats » des analyses de Husserl comme « d’une pauvreté désarmante ».

:* On trouvera plus de détails dans H.-L. vaAN BREDA: « Les Archives
Husserl & Louvain », Revue néoscolastique de philosophie, Louvain, 1945 ; « Das
Husserl-Archiv in Loéwen », Zeitschrift fiir philosophische Forschung, 1947,
Pp. I72-176.

3 Husserliana, Bd. 1, Cartesianische Meditationen und Parviser Vortrige,
hg. u. eingel. von Prof. Dr. S. Strasser. La Haye, M. Nijhoff, 1950, 244 p,

4 Méditations cartésienmes, trad. G. Pfeiffer et E. Lévinas. Paris, Colin,
1931 ; 2¢ éd. Vrin, 1947.



QU'EST-CE QUE LA PHENOMENOLOGIE ? I3

ou l'avant-derniére etape de l'évolution de Husserl et d’autre part
la traduction reste impreécise, obscure, voire inexacte sur bien des
points. C’est dire combien on doit étre reconnaissant au professeur
Strasser de nous donner non seulement le texte original allemand,
mais le texte primitif, reconstitué, des Conférences de Paris: ces
quelque trente a quarante pages sont parmi les meilleures choses
qu’ait écrites Husserl, par la netteté de la ligne et de la formulation,
un peu effacée dans les Méditations cartésiennes par les dévelop-
pements surajoutés. En outre on y trouve un choix de remarques
critiques qu'un disciple, le professeur Roman Ingarden, de Cracovie,
a adressées a son maitre et auxquelles on apprend qu Husserl atta-
chait un grand prix.

Le second volume t est plus important encore, en ce sens qu’il
nous éclaire enfin sur une tout autre phase de la pensée de Husserl,
celle qui sépare les Logische Unitersuchungen (1900) et les Ideen
(1913). On avait peine a s’expliquer le passage qui menait des pre-
mieres préoccupations logiques, de la critique du psychologisme
et du relativisme, des premiéres analyses phénoménologiques, bref
de ce qu’on croyait pouvoir qualifier de réalisme des essences idéales
ou de nouveau platonisme, jusqu'a l'idéalisme transcendental des
Ideen, ot 'on voyait pour la premiére fois intervenir la fameuse
« réduction phénoménologique » qui semblait comme tomber du ciel.
Husserl était-il vraiment réaliste en 1goo et idéaliste en 1913 ? Or on
apprend maintenant que vers 1go5 Husserl passe par une crise inté-
rieure tres sérieuse ou il va jusqu’a douter de sa propre qualité de
philosophe, et le 25 septembre 19o6 il écrit dans son Journal gque
«s’il veut pouvoir s’appeler philosophe», il lui faut entreprendre
une critique radicale de la raison ; avant d’étre au clair sur ce point,
«je ne peux vraiment plus vivre» : « C’en est assez des tourments
de l'obscurité (Unklarheit) et des ballottements du doute. Il me
faut arriver & une consolidation intérieure. Je sais bien qu'il s’agit
la de quelque chose de grand, de ce qu'il y a de plus grand ; je sais
que de grands génies y ont échoué et que, si je voulais me mesurer a
eux, je devrais d’emblée désespérer. » 2

Cette critique radicale de la raison, issue de la méditation simul-
tanée de Kant et de Descartes, I'améne a la découverte décisive
qui va orienter définitivement sa réflexion vers une philosophie
transcendentale : la réduction phénoménologique. On sait qu’il s’agit
d’une mise entre parenthéses (cartésienne d’inspiration) par laquelle
s'opeére non seulement la suspension de tout jugement d’existence
et de valeur sur les objets, mais encore la rupture radicale avec

v Husserliana, Bd. 11, Die Idee der Phdnomenologie, hg. u. eingel. von
Walter Biemel. La Haye, M. Nijhoff, 1950, 94 p.
2 Cité par W. BieMEL dans son introduction, p. VII-VIII.



I4 PIERRE THEVENAZ

le monde naturel et l'attitude naturelle de la connaissance. L'inté-
rét central de Husserl qui semblait n’étre que du cdté de I'objet,
de lintuition des «essences» (recherche dite eidétique), bascule
sur l'autre pole, celui de la conscience ou du sujet en tant qu'il
constitue I'objet et rend compte de sa signification d’objet. Désormais
toute la réflexion phénoménologique est dominée moins par la descrip-
tion des choses, des phénomeénes qui se dévoilent, que par le probléme
(kantien d’inspiration) de la constitution, probléme transcendental
de la constitution du sens de ce monde «réduit». C'est en effet
par la réduction que le philosophe peut avoir accés au plan trans-
cendental ou il va trouver la réponse a la question du fondement
absolu et nécessaire de la logique pure, des sciences ou de la con-
naissance en général.

La premiére mention de la réduction se trouve dans un texte
encore inédit de 1'été 1905 tandis que le premier exposé explicite
et complet se lit précisément dans ces Cing Legons faites a Geettingue
sur L'idée de la Phénoménologie. L'avant-propos de Walter Biemel
nous apprend que d’'autres manuscrits et d’autres cours de la méme
période (1go7-1912) reprennent ce théme de «1'idée de la phénomé-
nologie et de sa méthode », de la réduction, et surtout le théme de la
chose (phénoménologie de la Dinglichkeit) qui sera développé dans
Tdeen I1.

Le troisieme volume ' amorce la publication intégrale des Ideen
dont Husserl n’avait livré que la premiére partie en 1913. En effet
aprés ces douze ans de crise intérieure, de doute, de silence et de
recherche patiente, ses collégues et ses éleves pressent Husserl de
publier une ceuvre systématique qui puisse faire connaitre le résultat
révolutionnaire des découvertes faites et constituer comme la charte
ou le programme de la véritable phénoménologie, la phénoménologie
transcendentale. Le tome IeT des Ideen allait en méme temps cons-
tituer « I'éditorial » du nouvel organe de I’école phénoménologique :
le Jahrbuch fiir Philosophie und phianomenologische Forschung 2 qui
comptera onze volumes (19I13-1930) et publiera, entre autres, la
Formale und transzendentale Logik de Husserl, le Formalismus in der
Ethik... de Scheler et Sein und Zeit de Heidegger. Cependant, avant
de publier les tomes II et III des Ideen, Husserl est soucieux de
mettre au point les Logische Untersuchungen en les adaptant au
nouveau point de vue transcendental3, puis 1l ne cesse pendant

! Husserliana, Bd. 111, Ideen zu etner veinem Phdnowmenologie und phino-
menologischen Philosophie. Erstes Buch : Allgemeine Einfiihvung in die veine
Phinomenologie, hg. von Walter Biemel. La Haye, M. Nijhoff, 1950, 483 p.

* Edité par E. Husserl en communauté avec M. Geiger, A. Pfdander, A.
Reinach et M. Scheler. Halle, Niemeyer, 1913 et suiv.

3 28 éd. 1913.



QU’EST-CE QUE LA PHENOMENOLOGIE ? 15

plus de quinze ans de corriger et d’ameéliorer les /deen I. C'est pré-
cisément cette version corrigée, avec ses suppléments, rédigés entre
1914 et 1929, que nous livre le troisiéme volume des Husserliana,
auxquels vont faire suite les Ideen I et I1] encore inédites et impa-
tiemment attendues 1.

* * *

Mais, a coté des Husserliana, certains textes de moindre ampleur
mais de non moindre importance, tirés également des Archives-
Husserl, ont été publiés tout récemment en version francaise, avant
méme l'original allemand, ce qui témoigne de ce fait remarquable
et incontestable (sur lequel nous reviendrons dans la suite de cette
étude) que l'intérét pour les Inédits de Husserl est plus vif en France
qu’en Allemagne.

1. Le premier est emprunté a la partie encore inédite des Ideen :
Rapport entre la phénomeénologie et les sciences 2, texte édité par
Walter Biemel (avec un trés beau portrait de Husserl). Il est con-
sacré a la distinction entre les sciences de la nature et les sciences
de l'esprit et met surtout en lumiére le rapport entre la phénomé-
nologie transcendentale et la psychologie. On y lit notamment :
« La psychologie descriptive offre un point de départ caractéristique
et naturel pour l'élaboration de 1'idée de la phénoménologie. Tel
fut, en fait, le chemin qui m’a conduit & la phénoménologie. Mais,
d’autre part, une recherche plus profonde garantit absolument
que la phénoménologie, comme nows la comprenons — c’est-a-dire
la phénoménologie eidétique qui repose aussi sur la réduction trans-
cendentale — n’est absolument pas la psychologie descriptive, et,
dans la stricte vérité, n’a absolument rien de commun avec elle...
Quand l'essence particuliere de la science de lesprit sera saisie
dans sa pureté et opposée comme une science toute différente a la
psychologie entendue comme science naturelle, et aux disciplines qui
en dépendent, un nouveau chemin d’accés a la phénoménologie s’ou-
vrira, un chemin bien supérieur & celui qu’offrait la psychologie,
et qui conduira beaucoup plus loin. » 3

2 et 3. Puis on a publié deux textes de la derniére période, dite
peériode de la Krisis 4. C'est le moment (1934-36) ou, sous leffet

1 Nous apprenons maintenant que ces deux volumes viennent de paraitre
(1952) comme tomes IV et V des Husserliana. Nous en rendrons compte éga-
lement sous peu.

* Publié¢ dans Les Etudes philosophiques de Marseille, 1949, p. 1-7; (intr.
de W. Biemel).

3 Ibid., p. 5-6.

4 Le seul texte connu jusqu’ici était « Die Krisis der europdischen Wissen-
schaften und die transzendentale Phinomenologie », dont la premiére partie
avait paru dans la revue Philosophia de Belgrade, 1, 1936, p. 77-176.



16 PIERRE THEVENAZ

du triomphe nazi qui faisait de Husserl un proscrit virtuel, sa
pensée prend une tonalité plus grave et méme tragique, et devient
particuliérement sensible au théme de la crise de I'Europe, de I'huma-
nité et de la raison philosophique, au théme de l'histoire également
et notamment de l'histoire de la philosophie et de sa signification.

Dans le premier de ces deux textes : La crise de I'humanité euro-
péenne et de la philosophie t, nous trouvons une vue profonde qui
dépassait d’emblée l'inquiétude et le ressentiment que pouvait lui
causer l'orientation politique de son pays, comme aussi l'orientation
de la philosophie de Heidegger. Husserl nous invite a reconnaitre
dans la raison philesophique le sens, 'unité et la « téléologie cachée »
de l'histoire européenne (théme central développé dans la Krisis).
Et la crise actuelle de '’humanité, grave menace qui se manifeste
tout autant par le cruel irrationalisme de la barbarie que par la
« détresse méthodologique des sciences» (crise de leur sens et de
leurs fondements), a sa racine dans «une déviation naturaliste et
objectiviste », dans une «aliénation» de la raison philosophique.
Du vieux « rationalisme absurde », il en appelle non pas a un abandon
aux forces irrationnelles, mais a une raison consciente d’elle-méme,
c’est-a-dire consciente de ce sens téléologique caché de I'histoire
de l'esprit européen. « La crise d’existence de 'Europe n'a que deux
1ssues : ou bien I'’Europe disparaitra en se rendant toujours pius
étrangére a sa propre signification rationnelle, qui est son sens vital,
et sombrera dans la haine de l'esprit et dans la barbarie; ou bien
I'Europe renaitra de l'esprit de la philosophie, grace a un héroisme
de la raison qui surmontera définitivement le naturalisme » (p.258).

Le second de ces textes: La philosophie comme prise de cons-
cience de I’humanité a été publié dans notre pays 2. Il met en lumiére
cette exigence d’une «lutte pour le sens de 'homme» La philoso-
phie «est la ratio dans son mouvement incessant pour s'élucider
elle-méme (Selbsterhellung) » (p. 123), pour se légitimer elle-méme
(Selbstrechtfertigung) et pour prendre conscience de soi et se don-
ner un sens (Selbstbesinnung). On voit apparaitre ici plus que
partout ailleurs, avec le theme de la liberté et du devenir histori-
que de la raison, celui de la responsabilité morale de la pensée:
« L’homme, atteignant a l'ultime compréhension de soi, se découvre
responsable de son propre étre, se comprend comme un étre qui con-
siste a étre appelé a une vie placée sous le signe de l'apodicticité »
(p. 127). « 1l faudra bien qu’a nouveau on apprenne a comprendre
I'apodicticité en son sens profond, mais aussi qu'on y retrouve le

¢ Publié dans la Revue de Métaphysique et de Morale, 1950, p. 225-258
(texte établi par S. Strasser ; trad. de Paul Ricoeur).

2 Publié dans Deucalion 3, Etre et Penser, N°© 30, Neuchatel, L.a Baconniére,
1950, p. 10g-127 (texte établi par W. Biemel; trad. et notes de Paul Ricoeur).



QU'EST-CE QUE LA PHENOMENOLOGIE ? 1%

probléme que seul Descartes dans son élan en avant a rencontré :
I’apodicticité comme prise de conscience de l’'homme autonome
saisissant sa responsabilité radicale » 1.

*

Signalons enfin deux grandes traductions qui permettent au
lecteur frangais de prendre connaissance de deux moments de la
pensée de Husserl et qui constitueront, avec les Méditations carte-
siennes comme une trilogie de la phénoménologie transcendentale :

1. Les [Idées directrices pour une Phénoménologie 2, traduction
des Ideen I faite par Paul Ricoeur sur I'édition de 1928 et munie d'un
glossaire qui doit dorénavant servir de base et de guide a I'adaptation
francaise de la terminologie husserlienne. Ce livre est mieux qu’une
traduction : il nous offre en notes un commentaire trés pénétrant et
é¢tonnamment éclairant d’'un texte dont tout lecteur de l'original
allemand sait combien I'interprétation exacte est malaisée. L'intro-
duction de Paul Ricoeur dégage les raisons de cette obscurité pre-
miére et permet de replacer cette ceuvre dans 1'évolution totale de
la phénoménologie husserlienne.

2. La Crise des Sciences européennes et la Phénoménologie trans-
cendentale. Une introduction a la philosophie phenomenologique 3.
Ce texte constitue a nos yeux (a coté des Idées et des Méditations
cartesiennes qui se donnaient également, mais a tort, pour des intro-
ductions !) la meilleure et la plus claire initiation 4 la phénoménologie
transcendentale. Malheureusement la présentation typographique
de la traduction est si négligée que le lecteur ne peut se retrouver
dans la structure des chapitres et des paragraphes sans le texte
allemand original quasi introuvable actuellement 4!

2. QUELQUES TRAVAUX RECENTS SUR HUSSERL

Nous nous bornons ici a quelques indications (qui n’ont pas
la prétention d’étre exhaustives) sur les tout derniers travaux. On
trouvera dans la Revue infernationale de philosophie (janvier 1939,
p- 378-397) la bibliographie des publications consacrées a Husserl.
Elle a été établie par son disciple Jan Patocka, et complétée par
J. Raes dans un supplément paru dans la méme revue en octobre

! Manuscrit inédit cité par W. BIEMEL dans son introduction, p. 112.

: Bibliothéque de Philosophie, Paris, Gallimard, 1950.

3 Publié dans Les Etudes philosophiques, 1949, p. 127-159 et 229-301 (trad.
de E. Gerrer).

4 Paru dans Philosophia de Belgrade, 1936 ; cité plus haut.

P
3 _
: T
¢ LAY TN
, <5 .
‘




18 PIERRE THEVENAZ

1950. En outre la bibliographie raisonnée que donne Gaston Berger
reste tres précieuse (Le Cogito dans la philosophie de Husserl, Paris,
Aubier, 1941, p. 139-156; 2¢ éd. 1950).

Rappelons d’abord trois bréves communications, fondées surtout
sur les inédits, dans lesquelles H.-L. Van Breda, directeur des Archi-
ves-Husserl, nous ouvre quelques apercus nouveaux sur « Husserl
et le probléme de Dieu» (Proceedings of the X th international Congress
of Philosophy, Amsterdam, 1948, p. 1210-1212), sur « Husserl et le
probléme de la liberté » (La liberté, Actes du 117¢ Congrés des Sociétés
de philosophie de langue frangaise, Etre et Penser, N° 29, Neu-
chatel, 1949, p. 377-381), et sur « Réduction et authenticité d’apres
Husserl » (Revue de métaphysique el de morale, 1951, p. 4-5) 1.

Paul Ricoeur, professeur a l'Université de Strasbourg, est non
seulement l'excellent traducteur de Husserl, mais ce qui va de pair
pour un auteur aussi difficile, son exégéte averti. Son introduc-
tion 4 la traduction des Idées (1950) situe en quarante pages la
naissance de cette ceuvre centrale et ses difficultés d’interprétation.
Il distingue, dans la pensée de Husserl qui est «un labyrinthe a
plusieurs entrées », deux lignes: I'une qui va de la logique formelle
a la logique transcendentale, l'autre du cogito psychologique au
cogito transcendental. Dans une autre étude, « Husserl et le sens de
I'histoire » (Revue de métaphysique et de morale, 1949, p. 286-316), il
essaie de comprendre 'apparition de la préoccupation historique dans
la derniére philosophie de Husser]l. Comme dans son introduction aux
Idées, Ricoeur est soucieux de montrer l'orientation de la phé-
noménologie vers la philosophie existentielle. Une philosophie de
la raison dans l'histoire « annonce la possibilité de lier une philo-
sophie critique a un dessein existentiel » (p. 299), et il rappelle la
phrase de la Krists, § 9 : « Toute prise de conscience qui procéde de
raisons « existentielles » est par nature critique ». Tout récemment,
dans « Analyses et problemes dans « Ideen 1I » de Husserl » (Revue de
métaphysique et de morale, 1951, p. 357-394) il éclaire et dégage les
problémes de la constitution de la nature matérielle (I'idée de nature,
le sens de la « chose ») et de la nature animée (le corps et la psyché,
I'intersubjectivité). ]

Avec Eugen Fink, G. Berger et P. Ricoeur, un guide tres informé
et trés sir de la pensée de Husserl est le philosophe indochinois
Tran-Duc-Thao qui retrace par exemple de fagon trés précise, en
tenant largement compte des Inédits, « Les origines de la réduction
phénoménologique chez Husserl » (Deucalion 3, Etre et Penser, N° 30,

! La Revue phtlosophique de Louvain, 1951, p. 486-487, résume également
une communication du R. P. Van Breda sur ¢« La phénoménologie comme phi-
losophie de I'intentionalité ».



QU EST-CE QUE LA PHENOMENOLOGIE ? 19

Neuchatel, La Baconniére, 1950, p. 128-142). Quant a son livre tout
récent Phénoménologie et matérialisme dialectique (Editions Minh-Tan,
Paris, 1951) 1, il donne dans toute sa premiere partie (p.1-228) une
remarquable analyse sur «la méthode phénoménologique et son
contenu effectivement réel ». C'est un excellent travail d’historien
impartial, o l'on sent la profonde sympathie intellectuelle que
I'auteur éprouvait d’abord pour Husserl. Il a su montrer la profondeur
et la valeur de cette philosophie a chacune des pages, pour ainsi
dire, ot il retrace son évolution. La seconde partie est critique et
M. Tran-Duc-Thao entend dépasser la phénoménologie tout en
I'intégrant et montrer que le matérialisme dialectique est «la seule
solution concevable des problémes posés par la phénoménologie elle-
méme » (p. 5). L’analyse phénoménologique, selon. lui, s’arréterait a
mi-chemin, car elle ne décrit que la maniére dont nous éprouvons
dans la conscience (donc a travers les superstructures idéologiques
de la société bourgeoise actuelle) «la praxis effectivement réelle »
ou nous sommes engagés par notre vie matérielle. La méthode de
Husserl serait aussi remarquable que son échec est évident ; elle ne
peut aboutir qu’a sa propre négation, a se supprimer dans sa forme
idéaliste pour se réaliser dans la dialectique matérielle de son contenu
réel. « Le matérialisme dialectique, se constituant comme vérité de
I'idéalisme, ne le nie qu’en 'absorbant dans son contenu effectif » =.
« L’accomplissement d'une telle tache impliquerait évidemment la
liguidation compléte de l'idéalisme transcendental : la réalité de la
Dinglichkeit ne peut étre reconnue que dans un naturalisme d'un
genre nouveau » (p. g7). Avec la phénoménologie « s'achéve la grande
tradition de l'idéalisme rationaliste qui se supprime en se réali-
sant » (p. 228). Le livre se termine par un chapitre sur «la dialec-
tique des sociétés humaines comme devenir de la raison » olt l'auteur
veut montrer que la révolution prolétarienne est la réalisation
effective de l'idéal humain aliéné et mystifié dans les religions et
les métaphysiques, donc aussi dans la phénomeénologie. L’auteur
opére un glissement un peu inconsidéré entre la notion phénomé-
nologique et la notion marxiste de la conscience ; certes, comme il
I'a bien vu, « il ne peut faire aucun doute que le sujet transcendental
thématisé par la phénoménologie ne doive s’identifier en toute
rigueur avec 1’homme en chair et en os, se développant dans le monde
réel » (p. 8), mais cela n'autorise pas a faire glisser la notion phéno-
ménologique de la «chose» dans la notion marxiste de « matiére »
qui est née dans un tout autre contexte historique et pour répondre a

1 Les théses fondamentales de ce livre sont déja annoncées dans son article
sur ¢« Existentialisme et matérialisme dialectique » (Revue de wmétaphysigue
et de morale, 1949, p. 317-329).

2 Art. cité: K. M. M., 1949, p. 321



20 PIERRE THEVENAZ

une tout autre problématique — méme si la matiére pour Marx est
en effet un produit de l'activité humaine, comme la chose pour
Husserl est le « produit» de I'activité de la conscience transcendentale.
Quel abime entre la signification de « production » et « activité » dans
les deux cas! il semble donc v avoir quelque illusion ou quelque
naiveté a conclure que «la notion (marxiste) de production rend
pleinement compte de 1'énigme de la conscience ».

*
% *

Citons enfin I’étude de Jean Wahl, « Notes sur la premiére partie
de « Erfahrung und Urteil » de Husserl» (Revue de métaphysique et
de morale, 1951. p. 6-34) ol il montre comment Husserl, en cher-
chant le fondement de la perception, du jugement et de la prédication
dans une sphere « passive et anté-prédicative », annonce par avance
la philosophie de Heidegger (et, pourrait-on ajouter, celle de Merleau-
Ponty).

Ludwig Landgrebe, l'ancien assistant de Husserl, qui a redigé
pour une part et édité ce dernier livre Erfahrung und Urteil s, a
fait une communication au Congrés international d’Amsterdam en
1948 sur « Die Bedeutung der phdnomenologischen Methode fiir
die Neubegriindung der Metaphysik » (Proceedings... p. 1219-1221).

Sur le probléme du temps, voir Philip Merlan, « Time Conscious-
ness in Husserl and Heidegger » (Philosophy and Phenomenological
Research, VIII, 1947-48, p. 23 et suiv.) et Yvonne Picard, « Le temps
chez Husserl et chez Heidegger » (Deucalion 1, Ed. Fontaine, 1946,
p. 93-124).

Pour les questions de logique et d’épistémologie, voir Jean Cavail-
lés, Sur la logique et la théorie de la science (Paris, PUF, 1947, p. 44-78).
et Aron Gurwitsch, « Présuppositions philosophiques de la Logique
(Revue de métaphysique et de morale, 1951, p. 395-405). Enfin Samue
(Gagnebin consacre une étude critique a « La mathématique univer-
selle d’aprés Edmund Husserl » (Etudes de philosophie des sciences
en hommage a F. Gonseth, Neuchitel, Editions du Griffon, 1950:

P. 99-114).

3. UNITE ET SIGNIFICATION DE LA PHILOSOPHIE HUSSERLIENNE

Pour comprendre la phénoménologie de Husserl, il importe en
tout premier lieu de ne pas considérer chacune de ses ceuvres iso-
lément en n'y voyant que l'application successive d’'une méthode

* Publié a Prague en 1938 (Academia-Verlag), puis mis au -pilon par
les Allemands aprés l'annexion de la Tchécoslovaquie. Réimprimé en 1948,
Hambourg, Claassen et Goverts.



QU’EST-CE QUE LA PHENOMENOLOGIE ? 21

originale a des sujets divers: logique, temps, structure de la cons-
cience, évidence, intentionalité, crise des sciences, etc. — de ne
pas v voir non plus, comme chez Leibniz, une suite de points de
vue ou s’exprimerait de fagon toujours nouvelle une méme intuition
fondamentale. Nous devons y voir au contraire un effort patient pour
amener a la clarté une visée d’abord obscure et titonnante, de sorte
que les derniéres ceuvres sont dans une large mesure indispensables a
la véritable intelligence des premiéres (bien plus que l'inverse!).
Nous sommes amenés a opérer une sorte de lecture ou du moins
d’interprétation a rebours® ou plutét en zig-zag 2, sinon (comme ce
fut le cas des premiers disciples, qui avaient trouvé dans les Logische
Untersuchungen une méthode féconde et un réalisme salutaire et
se scandalisaient ensuite de l'idéalisme des [Ideen) nous croirons
discerner dans l'évolution de Husserl des discontinuités, des volte-
face inintelligibles, voire des trahisons qui n’existent que dans
notre imagination.

Essayons de nous placer d’'emblée au cceur de sa pensée, a ce
carrefour de données et d’exigences a premiere vue inconciliables.
En effet voici un philosophe dont le premier souci consiste a couper
radicalement les liens entre la logique et la psychologie et qui par
la suite semble recourir sans cesse a la psychologie et a 1'analyse
de la conscience pour fonder sa logique et sa phénoménologie. Ou
encore voicl un realiste dont le choc révolutionnaire, dans le contexte
de l'idéalisme néokantien de la fin du XIXe siécle, consista préci-
s¢ément dans sa « Wendung zum Objekt » (le tournant vers l'objet)
et dans son fameux «Zu den Sachen selbst» (retour aux choses mémes),
mais qui n'a rien de plus press¢ pour cela que d’analyser le sujet,
la conscience, et d’élaborer un idéalisme transcendental. Qu’est-ce
a dire ?

Le probléme qui hante Husserl depuis sa Philosophie der Arith-
metik (1891) jusqu’a sa mort est celui des fondements. C'est le fil
conducteur qui nous révele l'unité de cet effort de réflexion prodi-
gieux qui va faire de ce mathématicien 1'un des plus grands philo-
sophes du XXe siecle. En s'interrogeant sur les fondements des
mathématiques, 1l s’est trouvé renvoye a la logique, puis a l'épisté-
mologie, puis a l'ontologie et méme a la philosophie de I'histoire,

t C’est ainsi que la critique du psychologisme et du relativisme des Logische
Untersuchungen (Tome 1€T) ne se comprend vraiment qu’a la lumiére des ana-
lyses sur I'intentionalité du tome second ; puis I’ensemble des L. U. a la lumiére
du point de vue transcendental des Ideen ; enfin la conscience-« résidu» de la
réduction (des Ideen) a la lumiére de la phénoménologie de 'activité (Leistung)
constituante des ceuvres ultérieures, etc.

* C’est ainsi que Husserl qualifie lui-méme sa démarche dans les L. U., 11,
1, p. 17 et dans la Krisis, p. 133.



22 P}ERRE THEVENAZ

par ce mouvement irrépressible de dépassement perpétuel qui est
un des caractéres les plus frappants de cette philosophie du dyna-
misme intentionnel de la conscience. Mais le dessein reste le méme
depuis les Logische Untersuchungen, ou il cherche «la nouvelle
fondation de la logique pure et de l'épistémologie » (I, p. VII) jus-
qu'aux Méditations cartésiennes, ou il se préoccupe de « donner aux
sciences un fondement absolu ». Et trés vite Husserl se rend compte
que les sciences, méme si en fait leurs résultats effectifs sont toujours
approximatifs et imparfaits, sont orientées, en intention, vers une
objectivité absolue ; si la science est vraiment digne de ce nom, c'est
dans cette visée, dans cette idée de la science, et non dans ses résultats
ou le contenu de la connaissance scientifique, que réside sa signifi-
cation, et c’est de ce co6té quune recherche des fondements aura
a se diriger. Ainsi c’est l'intention du savant, c’est-a-dire l'inten-
tionalité de la conscience qu’il faut analyser: le fondement ne
pourra se trouver que du c6té du sujet. Nous voyons déja la double
préoccupation de la phénoménologie : elle sera tout a la fois, et en
un, visée d'un fondement objectif absolu et analyse de la subjectivité
de la conscience.

Mais, en 1900, qui dit analyse de la conscience, dit psychologie,
car c’est le moment ol la psychologie est reine. Or de toute évidence
la psychologie est impuissante a fonder ou méme a éclairer I'objec-
tivité absolue inhérente a 1l'idée de la science ; au contraire toute
explication psychologique tend fatalement a ruiner cet absolu et a
dissoudre l'objectivité dans un subjectivisme relativiste (dont
précisément le Tome IeT des Logische Untersuchungen a donné une
critique devenue classique).

Husserl va tenter alors une percée nouvelle dans le sens d'une
analyse de la conscience qui ne soit pas une analyse psychologique
puisqu’elle visera essentiellement a répondre au probléme épisté-
mologique du fondement absolu de la logique et de la science : ce
sera l'analyse phénoménologigue. En quoi se distingue-t-elle d'une
analyse psychologique ou logique ? Notons d’abord qu'elle porte
la marque de l'esprit mathématicien qui l'a concue: en effet le
mathématicien manipule des valeurs ou des essences idéales sans
avoir jamais besoin de se demander si elles correspondent ou non
a une réalité de fait. Le phénoménologue de méme ne cherche pas
comme le logicien a quelles conditions un jugement est vrai, ni
comme le savant s’il est vrai que..., ni comme le psychologue ce
qui se passe effectivement dans la conscience, mais il pose la question :
Qu’entendons-nous par... ? (Was meinen wir ?). Quelle est la signi-
fication de ce que nous avons dans l'esprit lorsque nous jugeons,
affirmons, révons, vivons, etc...” La phénoménologie n’est donc
jamais une recherche portant sur les faits externes ou internes. 11



QU’EST-CE QUE LA PHENOMENOLOGIE ? 23

faut au contraire faire taire provisoirement l’expérience, laisser de
coté la question de réalité objective ou de contenu réel pour porter son
attention simplement et uniquement sur la réalité dans la conscience,
sur les objets en tant qu’'intentionnés par et dans la conscience, bret
sur ce que Husserl appelle les essences idéales. Il faut entendre
par la non pas de simples représentations subjectives (on serait sur
le plan psychologique) ni des réalités idéales (on «réaliserait » ou
hypostasierait indiment des données de la conscience et serait
sur un plan métaphysique), mais précisément les « phénomeénes ».

Pour comprendre ce terme, oublions tout a fait ’opposition
kantienne phénomeéne-chose en soi; car si la phénoménologie
met entre parenthéses la réalité¢ (en soi), comment le phénomeéne
pourrait-il encore se concevoir par rapport a un en soi, comme une
realité de seconde zone, pour nous ? Le phénomeéne est ici ce qui
se manifeste immédiatement dans la conscience : on comprend qu'il
soit saisi dans une intuition avant toute réflexion ou tout jugement.
Il n’y a qu’a le laisser se montrer, se livrer ; le phénoméne est ce qui
se donne soi-méme (Selbstgebung). La méthode phénoménologique
consiste donc, en face des objets et des contenus de connaissance,
a ne pas tenir compte de ce qui comptait seul pour les philosophes et
les savants : de leur valeur, de leur réalité ou de leur irréalité; a
les décrire tels qu’ils se donnent, comme pures et simples visées
de la conscience, comme significations, a les rendre visibles et appa-
rents comme, tels. Dans cette Wesensschau, 1'essence (Wesen) n’est
ni réalité idéale ni réalité psychologique, mais visée idéale, objet
intentionnel de la conscience, immanent a4 la conscience.

Husserl applique sa methode nouvelle d’abord au probléme
précis qui le préoccupe, celui du fondement de la logique ; il cherche
a frayer la voie de la « logique pure », entre le logicisme et le psycho-
logisme, en dégageant les « phénomeénes» logiques ou « essences »
logiques. Mais les contemporains s’apercurent bien vite qu’il était
possible de renouveler foute science d’objets par la méthode phéno-
meénologique a condition qu'on passit des faits empiriques aux
phénomenes, aux essences. Un vaste terrain inexploré s’ouvrait
ou se ruérent littéralement les philosophes qui étaient lassés de
piétiner dans les plates-bandes positivistes et scientistes, tout en
gardant un solide préjugé anti-métaphysique. Et c’est ainsi que
les descriptions phénoménologiques s’accumulérent et qu’assez rapi-
dement s’'édifitrent les phénoménologies du droit, de l'art, de la
religion, etc.

* *

Mais Husserl, poussé par un élan philosophique peu commun,
faisait déja éclater les cadres de sa méthode, dont les horizons



24 PIERRE THEVENAZ

apparaissaient pourtant illimités. Son probléme du fondement ne lui
laissait nul repos et, en l'approfondissant, il découvrait avec une
angoisse croissante que ce probléme était en réalité celui de la phi-
losophie elle-méme, ou la philosophie devenue probleme a elle-méme.
S’1l y a une crise de la logique et des sciences, c’est qu'il y a une
crise de la philosophie d’abord. Et le probléme du fondement, poussé
au dela des prospections phénomeénologiques préparatoires, devient
le probléme du fondement premier et radical de la philosophie.
« La connaissance, qui dans la pensée commune non encore philo-
sophique, est la chose la plus naturelle du monde, se dresse la d'un
coup comme un mystére»I. S1 la phénoménologie ne parvient pas
a restaurer la philosophie authentique, si elle ne peut devenir cette
philosophie radicale, elle aura échoué dans sa recherche des fonde-
ments.

La description des phénomeénes avait ouvert la voie, mais elle ne
pouvait a elle seule conduire Husserl au but. Il est clair, en effet,
qu'il serait tout bonnement contradictoire de viser la solution d’un
probléme de fondement, et, qui plus est, du fondement absolu de la
connaissance rationnelle, a l'aide d’une méthode simplement des-
criptive ou par I'intuition des essences. La méthode phénoménologique
dissimulait en elle un dessein d’abord voilé, mais qui perce de plus
en plus. Il ne s’agissait plus seulement de voir et de décrire le simple
« apparaitre » des choses, ni non plus d'une théorie de la connaissance
dans le sens ou l'épistémologie de la fin du XIXe siécle la compre-
nait. En effet «la théorie de I'essence de la connaissance » 2 ne sera
pas centrée sur la question de l'objectivité ou de la vérité puisque
la réalité et I’étre sont mis hors circuit ; mais, sur ce terrain nouveau
de I'analyse phénoménologique, elle visera a reprendre a neuf éga-
lement le probléeme du fondement radical de toute I'entreprise de la
raison philosophique. Il s’agira de trouver une évidence absolue qui,
comme le «phénoméne» porterait en elle-méme sa légitimation
qui se donnerait elle-méme comme premiére et absolue et n’aurait
besoin de rien d’autre pour étre fondée, bref une source radicale
d’«apodicticité » qui donnerait son sens a la science et a la raison
en général.

Ainsi donc la méthode phénoménologique, appropriée aux analyses
descriptives des essences visées par la conscience, doit elle-méme
étre radicalisée. C’est le moment décisif o Husserl découvre et fait
intervenir la «réduction phénoménologique », donnant acces sur le
plan philosophique a une position qui, toujours encore, ne sera ni
objectiviste (ou naturaliste), ni meétaphysique, ni, bien entendu,

' Die Idee der Phdnowmenologie, Husserliana, Bd. II, p. 149.
* Ibid., p. IX : Wesenslehre der Erkenntnis.



QU'EST-CE QUE LA PHENOMENOLOGIE ? 25

psychologiste ou subjectiviste. Un champ nouveau s'ouvre: le
champ transcendental. D’une analyse non psychologique de la cons-
cience, Husserl passe a '’analyse de la conscience non psychologique,
la conscience transcendentale. C'est par un processus de réduction
(a contre-courant des tendances naturelles de 1'esprit), par une ascése,
radicale elle aussi, par un engagement total, qu’il conjure le spectre
de la psychologie et les tentations sournoises du psychologisme. La
phénoménologie devient alors une philosophie transcendentale.

Quelle est ici la signification du terme transcendental 7 Et en
quoi cette démarche nouvelle achemine-t-elle Husserl vers la solution
de son probléme ?

Si la réduction est dite « phénoménologique », c’est toujours
dans le sens caractérisé plus haut: elle doit permettre de saisir
cette fois-c1 le monde (non plus simplement tel objet du monde)
comme phénomene. 11 s'agira de le faire apparaitre non pas dans
sa réalité de fait ou son existence (qui sont mises entre parenthéses),
mais dans sa réalité immanente a la conscience. Ce qui est « réduit »,
c’est maintenant — plus encore que les faits ou le «réel » dans tel
ou tel secteur du savoir — le monde, 'ensemble de tous les jugements
empiriques, rationnels et méme scientifiques que nous portons sur le
monde dans l'attitude naturelle. Réduire ne veut pas dire éliminer
ou mettre en doute. On ne trouve ici rien de semblable a l'étape
sceptique que traverse un Descartes pour récupérer ensuite piece
a piece ce monde éliminé par le doute. La mise entre parenthéses,
«le coefficient de nullité » r attribué au monde ne signifie pas que
Husserl se détache du monde et le plonge, comme Descartes, momen-
tanément dans le non-étre. Tout au contraire, la réduction a pour
tache essentielle et primordiale de faire apparaitre cette liaison
intentionnelle essentielle entre la conscience et le monde, relation
qui reste voilée dans l'attitude naturelle. Pour Husserl, le monde
reste l1a dans la réduction ; mais maintenant on s’apergoit que toutes
les connaissances de fait renvoient & un sujet ('Ego transcendental)
comme a un terme ultime et premier qui est l'origine, le support
ou le fondement de leur sens.

La reduction conduit donc simultanément a «l'évidence apo-
dictique » du je (au cogito, a la conscience de soi) et au monde-phé-
nomene Intentionné par cette conscience transcendentale, et surtout
a leur liaison absolument fondamentale et indissoluble (intention-
nalité de la conscience transcendentale). Mais ce cogifo n’est pas,
comme chez Descartes, la connaissance indubitable d’un éfre, d’une
chose pensante qui, elle au moins, « tient » dans un monde douteux,
ni 'expérience interne d’une sorte de fait primitif, le moi ; ce serait

! Die Idee der Phdnomenologie, p. 6.



26 PIERRE THEVENAZ

encore rester au niveau du monde, de la connaissance psychologique
et de la connaissance naturelle de fait. C’est la saisie de soi hors du
monde naturel, dans une évidence absolument indubitable, comme
subjectivité transcendentale, c’est-a-dire comme origine de toutes
les significations, comme sens du monde. De méme, faire appa-
raitre le monde comme phénoméne, c'est comprendre que l'étre
du monde n’est plus son existence ou sa réalité, mais son sens, et
que ce sens du monde réside dans le fait qu'il est un cogitatum visé
par le cogito. Ce que la réduction fait apparaitre, ce n’est pas le
cogito tout seul, mais ego-cogito-cogitatum 1, c’est-a-dire la cons-
cience-de-ce-monde, la conscience constituant le sens du monde.
Et le monde, dans cette nouvelle perspective, « n’est pas une exis-
tence, mais un simple phénomeéne » 2, il est signification. N'imaginons
donc pas deux sphéres qui partageraient l'ensemble de la réalité :
le monde naturel et le champ transcendental, qui serait comme un
arriere-monde métaphysique susceptible a son tour d’étre décrit,
saisi, connu comme une seconde nature. Il n’y a qu'un monde et le
transcendental est plutét, me semble-t-1l, comme un autre nom de
I'intentionalité constituante de la conscience.

Il faudrait avoir le loisir de montrer en détail ici comment la
notion d'intentionalité vient transformer fondamentalement les
données traditionnelles du probléeme philosophique. Chez Iranz
Brentano, la notion d’intentionalité n’avait encore qu'une portée
psvchologique ; elle était la caractéristique de tout phénomene
psychique. Chez Husserl, elle a immédiatement une portée épis-
témologique, puis transcendentale, voire ontologique : elle caractérise
une nouvelle relation entre le sujet et l'objet, entre la pensée et
I'étre, une liaison essentielle ol ceux-ci sont inséparables et sans
laquelle ni la conscience ni le monde ne seraient méme saisissables.
L’intentionalité de la conscience veut dire que «toute conscience
est conscience de quelque chose » : mais, bien entendu, il ne s'agit
pas de cette banalité qu'on croit souvent, selon laquelle toute cons-
cience ou connaissance a un objet ou un contenu ! Depuis des siécles
qu'on réfléchit sur la connaissance, on n’avait évidemment plus
besoin de faire pareille « découverte». Non! En vertu de l'inten-
tionalité la notion méme d'une réalité en soi ou d'un objet absolu
devient absurde, impensable en tous cas3; et d’autre part l'idée
(cartésienne, par exemple) d'une conscience fermée sur elle-méme
qui ne percevra pas le monde lui-méme et qui aurait pour premiere

v Méditations cartéstennes, p. 28.

2 Ibid., p. 27.

3 Donc, si Husserl dans les L. U., dégage des réalités idéales, des signifi-
cations susceptibles d’'une description phénoménologique, ne commettons pas
I’erreur, si souvent commise, d'y voir une sorte de réalisme platonicien.



QU'EST-CE QUE LA PHENOMENOLOGIE ? /.57

tache de s’assurer qu’elle percoit bien la réalité «en original», est
également exclue. Du méme coup la tache de la philosophie ne peut
plus consister a s’installer anxieusement, au sein du monde naturel
existant et de la connaissance naturelle, entre le sujet et l'objet,
dans une attitude « critique » qui viserait a établir si le sujet atteint
ou n’atteint pas l'objectivité en soi, si l'objet est vu ou construit
par le sujet, qui s'interrogerait sur la réalité du monde extérieur, etc. *
« La philosophie se situe dans une dimension nouvelle, en regard
de toute connaissance naturelle..., et a cette nouvelle dimension
correspond une méthode nouvelle, radicalement nouvelle, opposée
a la méthode « naturelle ». Le nier, ce serait n’avoir pas compris le
niveau des problemes propres a la critique de la connaissance, n’avoir
pas compris ce que la philosophie veut et doit étre...»2. Et Husserl
ajoute en surcharge : « Il peut paraitre prétentieux que j'ose adresser
un reproche d'une telle gravité, le plus grave qu’on puisse adresser
a la philosophie actuelle et méme a toute philosophie du passé,
méme lorsque celle-ci admettait que la philosophie a ses méthodes
propres. Mais le silence ne sert de rien 1a o1 il v va de choses essen-
tielles, dussé-je faire figure de prétentieux » 3.

Pour éclairer cette nouveauté, essayons de voir, dans l'intentio-
nalité transcendentale, I'entrelacement original des théemes cartésiens
(I'évidence, I'intuition, bref /e voir) et des thémes kantiens (la consti-
tution de l'objet dans la conscience, donc ['activité constituante ou
créeatrice). Méme si Husserl use d’'un langage kantien, surtout dans
le premier exposé de la réduction (Die [dee der Phdnomenologie),

! On pourrait illustrer ce point en rappelant le rapport nouveau que
Husserl congoit entre la science et la philosophie, question décisive pour son
probléme du fondement radical. Dés la découverte de la réduction phéno-
ménologique (1905-07) sa position restera inchangée : d’une part, comme Des-
cartes, il est convaincu de l'unité de la raison (donc de la science et de la phi-
losophie en une mathesis universalis) ; il est convaincu également que la phi-
losophie ne peut étre que « science rigoureuse » ; mais d’autre part il se rend
compte que le probleme d'un fondement radical de la raison (qui n'est pas
simplement le probléme des fondements de la science ou des sciences) appelle
comme condition essentielle de sa solution une distinction radicale entre la
science et la philosophie. La réduction tracera la coupure non plus entre les
disciplines rationnelles (philosophie et science) et la connaissance naturelle,
mais entre la philosophie (transcendentale, non-mondaine) et la science rejetée
du c6té du monde naturel. Et méme les philosophes comme Descartes ou
Kant sont encore restés pris dans l'attitude naturelle. L'originalité du trans-
cendentalisme husserlien réside dans une nouvelle sorte de distance prise par
rapport & la science en tant que contenus de connaissance, d’'une rupture
décidée avec l'attitude naturelle du savant, afin de retrouver mieux, grace
a la réduction, I'intention implicite et la signification de la science, dans une
proximité essentielle avec elle qu’aucune épistémologie, méme positiviste ou
scientiste, n'a jamais connue.

* Die Idee der Phdnomenologie, p. 25-26.

3 Ibid., p. go.



28 PIERRE THEVENAZ

ne nous y trompons pas. Son radicalisme a beau étre transcendental ;
i1l est d’inspiration bien moins kantienne que cartésienne : contre
toute une tradition allemande anti-cartésienne, Husserl renoue
au contraire avec l'intention de radicalité qui travaille dans 'expé-
rience du doute méthodique. S'il définit la phénoménologie comme
«une critique de la raison logique et pratique» 1, il n’entend nulle-
ment comme=-Kant, faire comparaitre la raison devant un tribunal
pour vérifier ses titres et ses prétentions, mais s’attaquer radicale-
ment au mystére de la connaissance.

Comme Kant, Husserl pense que l'objet renvoie au sujet et
que le probleme de la connaissance est essentiellement un probléme
de constitution : c’est a partir de la conscience (transcendentale
et non psychologique) qu'on pecut comprendre les structures du
monde intentionné et surtout l'unité de son sens. Mais, comme
Descartes, Husserl voit dans la conscience, non pas simplement
I'élément formel et unificateur de la connaissance, la condition de
possibilité de l'objet, mais une donnée concréte (non empirique),
vécue immédiatement comme conscience (mais pas psychologique) ;
et 'objet ne sera pas construit par cette conscience, il se donnera
ou se dévoilera lui-méme a la vision de cette conscience. Dépassons
hardiment tout réalisme et tout idéalisme (psychologique ou sub-
jectiviste) grace a cette notion de Selbstgebung qui allie le theme
cartésien de l'intuition et le théme kantien de la constitution. Nous
pouvons opérer ce dépassement puisque tout transcendentalisme,
et surtout celui de Husserl, I'implique. C'est a une sorte de wvorr
transcendental 2 ou de vécu transcendental que la phénoménologie
nous invite. Le retour si décidé a I'évidence, aprés tous les construc-
tivismes néokantiens, est d’abord un retour a l'évidence apodictique
par laquelle la conscience se saisit elle-méme dans le cogito; puis cette
conscience se « vit » immédiatement comme donneuse de sens, comme
source de signification pour le monde ; et enfin, dans cette double
évidence, l'objet ou la chose (le monde) est déja donné, essentielle-
ment lié & la conscience par l'intentionalité ; autrement dit le monde
se donne lui-méme a la conscience qui lui donne son sens.

Cette couche d’évidences transcendentales est rendue accessible
par la réduction, qui révele son vrai visage. Elle est bien plus qu'une
simple méthode ou qu’'un artifice : elle est une conversion d’inten-
tionalité : au lieu de nous perdre dans 'objet visé, nous réfléchis-
sons sur l'acte intentionnel. Nous prenons une nouvelle attitude

© Journal, 25 sept. 19o6, cité par W. Biemel dans son introduction a Die
Idee der Phinomenologie, p. VII.

: Comme dans le cas de l'intuition bergsonienne, c’est un voir immédiat
réflexif et non pas le simple voir de la perception immédiate ; et c’est aussi
une intuition créatrice, un voir qui est en méme temps un vouloir et un agir.



QU’EST-CE QUE LA PHENOMENOLOGIE ? 29

vis-a-vis du monde de notre expérience et ouvrons ainsi un nouveau
champ d’expérience en faisant apparaitre une nouvelle- conscience,
car cet Ego transcendental n’est pas un moi vide et formel, mais
un moi concret. Insistons ici encore sur la permanence de l'anti-
psychologisme de Husserl jusque sur le plan transcendental. S'il
peut concevolr le transcendental comme un champ d’expériences,
comme quelque chose de concret et de vécu, ce n'est pas une sorte
d’expérience rare, un raffinement inédit de l'expérience intime de
sol, mais vraiment un domaine non-psychologique : celui du sens,
du fondement apodictique, d'une véritable évidence rationnelle et
philosophique. Disons plutdt que ce domaine est celui de la cons-
cience du sens (qui est nécessairement conscience donneuse de sens)
et que ce vécu transcendental est la rationalité méme, appelée a la
conscience et a la compréhension d’elle-méme, conquérant l'intui-
tion créatrice du sens qu’elle porte implicitement en elle.

Nous voyons en conséquence la double tache de la réduction
phénoménologique : elle doit d’une part écarter définitivement
les tentations renaissantes de la conscience psychologique, nous
permettre de dépasser son irrémédiable contingence et les divers
relativismes ruineux pour toute recherche de sens et de fondement
et nous faire accéder ainsi a l'évidence apodictique du fondement
radical ; d’autre part elle nous garde de tout réalisme naif et de
tout naturalisme. L’intentionalité a également un double meérite :
c’est de faire éclater 1'idéalisme en projetant la conscience vers le
monde, dans le monde, et d'assurer la jonction entre le vécu con-
tingent et le sens nécessaire de ce vécu.

La méthode de la réduction a donc permis a Husserl de pro-
mouvoir la description phénoménologique et de lui demander la
solution méme du probléeme du fondement radical. Il a le droit
des lors d’'affirmer que la phénoménologie est la « philosophie pre-
miere »  dans le double sens de philosophie essentiellement inchoative,
de débutant, et de philosophie des principes fondamentaux. Mais
pour une fois philosophie premiére et expérience (au sens non empi-
rique du terme que Husserl lui donne) ne sont pas exclusifs l'un
de l'autre : cette philosophie premiére, qui ne redoute plus désor-
mais de s'appeler métaphysique, reste un «empirisme radical » 2.
C’est qu’en fait, malgré toutes les réductions, toutes les mises entre
parentheses, le vécu est resté intact et présent jusqu’au bout, et
surtout la liaison premiére et indestructible de la conscience avec
le vécu. On ne peut méme pas parler de «retour au vécu» par la

¢+ L’expression se trouve dans une note marginale des Ideen I, Husserliana,
Bd. 111, p. 463.
> Selon l'expression d’'Eugen Fink.



30 PIERRE THEVENAZ

réduction, car en fait on n'en a jamais décollé. Mais maintenant
on le vit et on le voit autrement, en apprenant a le voir dans son
sens, dans son apodicticité, dans sa rationalité fonciére.

A ce niveau de radicalité, empirisme et rationalisme ne s’excluent
pas non plus. L'apothéose de la Lebenswelt a laquelle aboutit la
phénomeénologie transcendentale, cette grandiose consécration du
vécu comme fondement radical de la philosophie est bien fidele
a lintention premiére de la phénoménologie animée comme le
bergsonisme d’un profond respect du réel. Cette consécration du vécu
n'est pas le fait d'un vitalisme plus ou moins irrationaliste ; elle est
1ssue de l'exigence rationnelle du logicien, d'une philosophie austé-
rement intellectualiste qui implacablement réduit le psychologique,
le vital, 'empirique, le relatif. Mais ce primat du vécu permet de
comprendre la continuité avec la phénoménologie post-husserlienne
et avec certaines formes d’existentialisme.

On ne peut pas cesser de vivre le monde — méme pas, surtout
pas lorsqu’on réfléchit sur lui, car la réflexion est encore une fagon
d’'intentionner le monde. La philosophie est imbriquée dans la vie,
et quand on s'imagine qu’elle en décolle, c’est qu’elle vit le monde
autrement, plus intensément. Le monde vécu n’est donc jamais
étranger a la raison pour Husserl: simplement cette raison reste
trop souvent latente et il faut bien des ascéses et bien des ruptures
pour la faire apparaitre. C'est pourquoi la prise de conscience du
sens du monde et du sens de la raison (ils ne font qu'un) restent
une tache infinie pour le philosophe. Mais, méme si Husserl, a la fin
de sa carriére, plus que jamais se sent un « débutant » et aspirerait
a tout reprendre ab ovo, la philosophie enfin consciente d’elle-méme
et radicalement fondée grace a la phénoménologie est a ses yeux
ta seule raison d’'étre de 'humanité, et sa chance de salut.

PI1ERRE THEVENAZ.

Dans un prochain numéro :

II. — ORIENTATIONS DE LA PHENOMENOLOGIE POST-HUSSERLIENNE :
HEIDEGGER, SARTRE, MERLEAU-PONTY.



	Qu'est-ce que la phénoménologie? Partie I, La phénoménologie de Husserl

