Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 1 (1951)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

D. WiLHELM MICHAELIS : Versohnung des Alls. Die frohe Botschaft
von der Gnade Gottes. Giimligen (Bern), Verlag Siloah, 1950,

198 p.

Le professeur de N. T. de la Faculté de théologie de 1'Université
de Berne nous donne ici le résultat de ses investigations sur un point
important de la théologie : celui du rétablissement de toutes choses
ou, comme il préfere I'appeler, celui de la réconciliation générale
(Allversshnung). ‘

Le point de départ de sa recherche est dans les divergences qui
opposent sur ce probléeme Karl Barth et Emil Brunner. L’'un et
Vautre s’entendent, il est vrai, pour repousser la doctrine du réta-
blissement final, notée d’hérésie depuis Origéne. Brunner le fait avec
une vigueur particuliére et soutient la possibilité d’une perdition
définitive et éternelle pour une partie de 'humanité. Aussi accuse-
t-il Barth, qui souligne la supériorité de la puissance de la grace
divine sur celle de la méchanceté humaine, de donner inconsciemment
dans I'hérésie qu'il se défend de professer. Ce conflit entre des hommes
qui prétendent tous deux fonder leur enseignement sur 1'Ecriture
invite le théologien a une nouvelle interrogation de la Bible, singu-
lieremeént du N. T. C'est & quoi s’applique W. M. avec la science et
la conscience qu’on lui connait, pour aboutir a cette conclusion : la
doctrine de la réconciliation finale de tous les étres avec Dieu par
Jésus-Christ est néotestamentaire, et elle doit étre a la base de toute
la prédication de I'Eglise.

Aprés avoir écarté comme impropres a exprimer la pensée du
N. T. le terme grec d’amoxaréoracig mévrwyv (Actes 3: 21) et le terme
allemand de Allbeseeligung, 11 donne sa préférence a ceux de réca-
pitulation et de récomciliation générale fournis respectivement par
Eph. 1: 10 et Col. 1: 20. Il passe alors en revue et étudie soigneu-
sement tous les textes qui paraissent contredire cette doctrine. Cela
I'oblige d’abord a élucider la signification de l'adjectif aidviog qui,
appliqué soit au salut, soit aux peines a venir, pourrait indiquer que
Phistoire se terminera en laissant pour 1'éternité deux groupes en
présence : les bienheureux et les damnés. Or cette épithéte n’'indique
pas une durée infinie, mais I'appartenance a 'albv pélwv, le siécle
a venir ; il est I’équivalent de notre mot eschatologigue. Les notions
de condamnation et de perdition « éternelles », dont font état de
nombreux textes, cessent donc d’impliquer un malheur irréparable
et n’excluent pas I'espérance d’un salut final. Poursuivant par I'étude
de la mort, I'auteur constate d’abord qu’elle n’est jamais un chéati-
ment eschatologique, si ce n’est sous le nom de « seconde mort » dans
I’Apocalypse, et qu’elle désigne simplement la fin de la vie présente.



272 BIBLIOGRAPHIE

Le salaire du péché n’a cependant pas un caractére définitif, car le
N. T. tout entier, méme saint Paul 1, annonce la résurrection géné-
rale. La « seconde mort », malgré les difficultés qu’il y a & débrouiller
la portée exacte de ce terme, semble ne pas écarter non plus tout
espoir d'un salut final. Il en est de méme du jugement. Les obstacles
éliminés, 1l reste a examiner les textes favorables a 'idée d'une récon-
ciliation générale avec Dieu a la fin des temps. Or il n’en manque pas.
L’auteur peut ainsi conclure, non seulement en donnant raison a
Barth contre Brunner, mais en montrant que le N. T. va encore plus
loin que Barth dans l'affirmation de la puissance victorieuse de la
grice.

Nous n'avons pu qu’esquisser le squelette de cet ouvrage sans
donner une idée de la vivante chair qui s’y appuie. Théologiens et
laics y trouveront la joie de voir se dégager peu a peu, au cours de
leur lecture, la réponse du N. T. a une grave question et de se décou-
vrir avec tous les hommes comme enfermés dans le filet merveilleux
de la grace divine. Ils apprécieront la consciencieuse enquéte de
W. M. ol I'analyse méthodique et prudente ne cherche pas seulement
a démontrer le bien-fondé de 'universalisme chrétien, mais aussi a le
situer au milieu des dogmes qui 'empéchent de donner a la gréce
divine un caractére quasi automatique et de dépouiller de toute
réalité 1'acte de foi et d’obéissance de 'homme.

L’importance de cette étude ne saurait échapper a quiconque est
responsable de précher fidélement I'évangile de la grice de Dieu.

JEAN BURNIER.

Gestes et textes des apotres. Traduction et notes par F. AMioT. Paris,
Librairie Arthéme Fayard, 1950, 598 p. in-16. (Un hors-texte).

Faisant suite a Evangile, Vie et message du Christ 2 cet ouvrage a
paru dans la méme collection des Textes pour I’histoive sacrée choisis
et présentés par Daniel-Rops.

Il nous offre en une traduction nouvelle 3 et excellente les Actes,
les épitres 4 et I’Apocalypse du Nouveau Testament. On y sent le
souci constant de mettre dans les mains de I'« amateur » des Saintes
Ecritures un texte a la fois exact, limpide et alerte s,

! Contrairement a l'interprétation de J. HERING, La Premiérve Epitre de
saint Paul aux Corinthiens (Commentaire du N. T., VII).

2 Présenté dans cette revue, n°® 154 (janvier-mars 1950), p. 44.

3 Méme pour les Thessaloniciens et les Galates, dont F. Amiot avait donné
une traduction originale dans son commentaire & ces épitres. Ci. cette Revue,
n° 144 (juillet-septembre 1947), p. 118 ss.

4 Les lettres de Paul se suivent selon 'ordre chronologique, Galates en téte.

5 Un exemple : Eph. 6 : 14-15 : Debout donc, avec la vérité pour ceinture,
pour cuirasse la justice, et pour chaussures I’empressement a annoncer 1’Evan-
gile de paix.



BIBLIOGRAPHIE 273

Les notes, de la plume de F. Amiot, sont trés réduites, soit au bas
des pages, soit en téte de chaque livre ou épitre. Celles qui terminent
le volume, bien que laconiques aussi, mettent a la disposition du
lecteur une documentation intéressante. Elles comprennent, entre
autres choses, une table chronologique des temps apostoliques ; la
collection des témoignages relatifs a la venue de Pierre a Rome ; des
textes relatifs a la persécution de Néron ; une table des principaux
personnages qui paraissent dans cette partie du N. T., avec I'indica-
tion exacte des passages qui parlent d’eux ; une double table doc-
trinale, méthodique et alphabétique; un catalogue des principaux
symboles contenus dans I'’Apocalypse ; une liste des «épitres» de
I'année liturgique empruntées au N. T.; deux cartes et une double
photographie de manuscrits néotestamentaires,

Seule l'introduction générale est de Daniel-Rops. C'est un cha-
leureux plaidoyer en faveur de la lecture intégrale du N. T., confor-
mément a l'usage liturgique ancien. L’auteur montre l'intérét his-
torique, doctrinal et spirituel de cette lecture. Rien ne peut étre
plus sympathique a un protestant que cet effort pour faire lire la
Bible, et la Bible dans son intégrité.

JEAN BURNIER.

Chanoine LEON CRISTIANI : Jean Cassien . La spiritualité du Désert.
Editions de Fontenelle, 1946, 2 vol. de 267 et 320 pages. Collection
« Figures monastiques », dirigée par les Bénédictins de Saint-
Wandrille.

Le premier volume raconte la captivante histoire de ce moine
qui, aprés une longue initiation en Egypte, introduisit le monachisme
en Gaule. Le second volume fait connaitre la doctrine développée par
Cassien dans ses ouvrages I[mstitutions cénobitiqgues et Conférences
des saints Péres. Nous devons nous contenter de présenter quelques
remarques faites au cours de cette agréable et suggestive lecture.

Les Péres du désert, dont Cassien est I'interpréte, se distinguent
par leur attachement a la Bible. Elle est 'objet de leur constante
étude et leur fournit toute la substance de leur vie spirituelle. Ils
I’apprennent par cceur, et par le ceeur aussi, comme fit leur ami Jean
Chrysostome. Cassien, comme saint Augustin son contemporain, cite
les saintes Ecritures a chaque page qu’il écrit. Il n’a pas d’autre livre
de prieres que les Psaumes.

Les Péres enseignent que le Saint-Esprit est indispensable a qui
veut comprendre la Bible. « C’est tout autre chose, dit Cassien,
d’avoir quelque facilité de parole et de I'éclat dans le discours, ou
d’entrer jusqu’au cceur et a la moelle des paroles célestes et d’en
contempler du regard trés pur de I'dme les mystéres profonds et

i8



274 BIBLIOGRAPHIE

cachés. Cela, la science humaine ne le donne pas, ni la culture du
siecle, mais la seule pureté de I'ame, par I'illumination du Saint-Esprit
(per inluminationem Sancti Spiritus).» «On n’a aucun besoin de
commentaires spéciaux, pas plus que les yeux du corps n'ont besoin
de lecon pour voir, dés qu’ils sont soustraits aux ténébres ou a I'infir-
mité de la cécité. » « Ce n’est pas la lecture qui nous fait pénétrer le
sens des paroles, c’est I'expérience vécue. » ‘

L’assistance du Saint-Esprit ne dispense pas le moine de se livrer
a une étude attentive du texte sacré. Origéne en avait donné I'exemple,
et son influence se fait sentir ici, bien qu’elle s’avoue le moins possible
a cause du soupcon d’hérésie qui s’y attache. Cassien cherche parfois,
parmi les variantes des manuscrits, la legon la plus stre. C'est ce qu’il
appelle 'emendatio. Sur un texte de Job (15: 15), par exemple, il
remonte de la version grecque des Septante aux texte hébreu que
Jéréme vient de traduire en latin. Dans Mat. 5 : 22, qu’on lit parfoit :
« Quiconque s'irrite contre son frére sans raison sera justiciable du
tribunal », il considére les mots « sans raison » comme une glose qui
fausse complétement la pensée du Seigneur.

Ces rudiments d’exégése scientifique n’empéchent pas que l'inter-
prétation de Cassien ne soit soumise a la méthode alexandrine qui ne
se contente pas du sens littéral quand celui-ci parait n’avoir aucune
valeur spirituelle, mais a recours a l'allégorie pour lui donner un
sens mystique. Mais nous sommes encore loin des élucubrations aux-
quelles la méthode allégorique se livrera de plus en plus au cours du
moyen age.

Ainsi, les fameux textes 7Tu es Petrus, Tibt dabo claves, Pasce
oves, ne sont pas interprétés par lui dans un sens favorable a la
primauté de I'évéque de Rome ni méme a la hiérarchie en général.
S’il croit a l'utilité de 'aveu public des fautes et a la valeur d’une
direction spirituelle demandée au semior, «il ne cite pas le moins du
monde les textes bibliques concernant le pouvoir des clés», dit
M. Cristiani. Et le texte de Jacques 5 : 14 ne lui suggére aucunement
I'idée de I’Extréme-Onction, ce qui fait dire a I’historien catholique :
« Evidemment, il ne se place pas au méme point de vue que nous et
sa théologie pénitentielle n’est pas entiérement au point. »

Cassien me parait étre aussi un interpréte plus fidéle de la pensée
biblique que ne seront ses successeurs médiévaux lorsqu’il place
résolument les « miracles », les « signes », les « merveilles » en dehors
des graces de la sainteté. Selon lui, seule la charité divine fait les
saints. « Il arrive quelquefois, dit-il, que des hommes d’esprit pervers,
condamnables sur le sujet de la foi, chassent les démons et opérent les
plus grands wmiracles au nom du Seigneur...» Comment peut-on
trouver cette parole « inconsidérée », quand on se rappelle ce que dit
Jésus des faiseurs de miracles dans Mat. 7: 22-23 ?



BIBLIOGRAPHIE 275

Recueillons encore ces aveux de M. Cristiani : « On ne trouve pas
trace dans les ceuvres de Cassien d'une dévotion particuliére a la
trés sainte Vierge. Il ne I'avait pas trouvée chez ses maitres du désert
égyptien et il ne l'avait pas développée de lui-méme. C’est, pour
nous, une de ses lacunes... Il n’y a pas davantage trace de dévotion
spéciale a la Croix de Notre Seigneur, a sa Passion, a la sainte Eucha-
ristie. Il n’en parle qu’incidemment et sans insistance. Nous sommes
avec lui dans I'atmosphére la plus archaique de la piété chrétienne.
Il v a méme un certain recul par rapport a saint Paul dont les épitres
refletent une si tendre union a Jésus crucifié. Mais I'emploi en quelque
sorte massif des psaumes donnait a la piété monastique de ces temps
anciens un aspect particulier. »

V. BARONIL

IBN SINA (AVICENNE) : Livre des Directives et Remarques, trad., introd.
et notes par A.-M. GoicHON. Beyrouth, Commission internatio-
nale pour la traduction des chefs-d’ceuvre ; Paris, Vrin, 1951,
552 p. Collection d’ceuvres arabes de 1'Unesco.

Depuis le début des traductions de l'arabe, I'influence de la phi-
losophie d’Avicenne a persisté au moyen age méme en dehors du
courant averroiste et aprés saint Thomas d’Aquin. Aussi 1'historien
est-11 conduit bientot a 'étude de cet auteur, s’il est resté indifférent
jusque-la a sa grandeur et a sa célébrité. Il convient donc de saluer
avec joie la traduction des Ishdrdt, ou Livre des Direclives et Remarques
(connu précédemment sous le titre de Livre des Théorvémes et des
Avertissements) que MUe Goichon, I'éminente spécialiste d’Avicenne,
vient de publier chez Vrin a Paris. Ce livre, inconnu du moyen ége
cccidental et traduit en frangais pour une faible part il y a une cin-
quantaine d’années, appartient a la fin de la vie d’Ibn Sina. Il a
pour objet d’étudier en une série de notes parfois bréves et plus ou.
moins liées entre elles des points controversés de la doctrine avi-
cennienne ou de la philosophie grecque. Ce caractére de concision
technique fait l'intérét et la difficulté de l'ouvrage, mais grice a
Lille Goichon, l'intérét subsiste presque seul. En effet, les notes abon-
dantes dont le texte est orné explicitent les allusions de 'auteur a
ses autres ouvrages ou a Aristote, elles éclairent Avicenne en le rap-
prochant de Plotin ou en citant les commentaires d’al-T{isi; les
titres ajoutés a de trés nombreux paragraphes, les index et la riche
table des matieres complétent 1'aide que la traductrice nous apporte.

Les directives et les remarques d’Avicenne portent sur 'ensemble
de sa philosophie, sur la logique (le concept, le jugement et le raison-
nement), sur la physique et la métaphysique. En physique, elles
offrent par exemple une réfutation de l'atomisme, 'examen de la



276 BIBLIOGRAPHIE

relation de la matiere et de la forme, de la propension circulaire et de
la propension droite, du caractére non perceptible de 'ame ; elles
exposent le cogito avicennien (I'dme se pergoit par elle-méme), pré-
sentent les facultés de I’dme et en particulier I'intellection avec ses
différents degrés de réceptivité et d’illumination.

La partie métaphysique, tres riche, distingue par exemple I'étre
et le sensible (car beaucoup les confondent), 'essence et 1'existence
(identiques en Dieu seul), le possible et le nécessaire (double point de
vue propre au créé seulement) ; elle établit 1'unité et l'unicité de
I’Etre nécessaire, le fait qu’il n’a ni contraire ni définition, la solidité
et la noblesse de la preuve a prior: de lexistence de Dieu. On y
reléve aussi des problémes relatifs a la création qui peut étre immeé-
diate ou médiate, dont I'objet immeédiat doit étre un, etc. Un autre
chapitre (p. 395) présente d'une maniere splendide la perfection de
Dieu et la hiérarchie des intelligences célestes dont la derniére pro-
duit I’Ame raisonnable, ultime substance intellectuelle. On rencontre
plus loin (p. 435) des mises au point lumineuses sur l'intellection qui
en elle-méme ne dépend pas de l’état du corps, sur la science que
I’Etre nécessaire a du multiple sans que son unité en soit affectée, sur
la Providence qui n’est autre que l'ordre le meilleur, sur le mal qui
est comme voulu par accident, sur le chitiment con¢u comme la
conséquence nécessaire des états passés. Tout cela nous introduit
dans le domaine de la spiritualité et les trois derniers chapitres (p. 467)
ot I'influence soufie est trés sensible traitent de la joie, des étapes
spirituelles et des actions miraculeuses. La joie véritable est distin-
guée des plaisirs sensibles ; la spiritualité véritable est dite rechercher
la vérité non pas pour la connaissance qu’on en a, mais pour la vérité
seule ; enfin la puissance véritable est reconnue dans 'homme quand
son dme est enflammée par la connaissance de Dieu.

MHe Goichon n’a pas voulu seulement donner accés a ce texte,
elle a voulu montrer en lui l'originalité d’Avicenne et I'évolution de
sa pensée. L’éminente traductrice s’attache donc a établir dans
I'introduction et les notes qu’en logique Avicenne n’est pas un simple
professeur d’aristotélisme. Elle note la place que prend chez lui le
syllogisme hypothétique; elle signale ’adjonction & l'attribution
aristotélicienne de jugements de temps et de quantité qui en limitent
ou en conditionnent la portée, 'extension de la démonstration, par
dela les propositions proprement nécessaires, aux propositions énon-
cant des faits, ce qui amene l'auteur des Ishdrdt & constituer en syl-
logisme démonstratif 1'enthyméme dans lequel le moyen terme
(qu’Aristote néglige) n’est que le signe du majeur et non sa cause
comme dans la démonstration aristotélicienne classique.

Quant a I’évolution de la pensée d’Avicenne, M!¢ Goichon enseigne
que le Livre des Directives et Remarques ne favorise pas la these du



BIBLIOGRAPHIE 277

plotinisme croissant de son auteur, soutenue en 1939 encore par le
P. Gardet. Elle invoque pour cela les touches rationalistes et scien-
tifiques qu’elle reléve non seulement en logique, mais aussi en méta-
physique dans la volonté d’Avicenne de ramener la prophétie et les
prodiges a des lois naturelles. On dira peut-étre que cette interpréta-
tion des Ishdrdt tire trop Avicenne de notre c6té. Attendu que tout
étre et toute connaissance ici-bas, selon lui, proviennent de 1'illumi-
nation de I'Intelligence agente unique, les lois naturelles peuvent
aussi bien s’appeler divines ; le mot n’aurait donc pas ici le sens ou
la résonance qu’il a chez nous. Mais c’est la une question délicate,
puisqu’on ne peut connaitre du dedans la nature de I'intuition intel-
lectuelle et spirituelle d’Ibn Sina.

De toutes fagons, cette interprétation, si vraiment elle peut étre
discutée, de méme que les critiques adressées chemin faisant a l'au-
teur au nom du thomisme qui n’est pas nécessairement la doctrine de
tous les lecteurs, ne changent rien au monument d’érudition et de
science qu’est cette traduction et a l'intérét philosophique considé-
rable du Livre des Directives et Remarques.

FERNAND BRUNNER,

MARTIN BUCER : Traité de I'amour du prochain. Paris, Presses uni-
versitaires de France, 1949, 75 p. Cahiers de la « Revue d’histoire
et de philosophie rehcleuses », publiés par la Faculté de théologie
protestante de 1Un1ver51te de Strasbourg, n° 32. Traduction,
introduction et notes par Henri Strohl.

ils sont nombreux, ceux pour qui la Réformation se résume aux
seuls noms de Luther, de Calvin, peut-étre de Zwingli, et I'on est
frappé de constater, chez ceux-la méme qui cherchent a se docu-
menter sur le XVIe siecle, une ignorance dont les responsabilités sont
a chercher en premier lieu dans les rangs des théologiens. Veulent-ils
lire quelque chose de 1’époque, ils s’attaquent incontinent a I'Institu-
tion chrétrenne | 1ls pourraient plus mal tomber, certes, mais 'on peut
se demander s’ils choisissent la bonne voie : se lancer sans prépara-
tion sur un ouvrage aussi monumental.

D’autant que le début de la Réforme a fourmillé de petits traités
¢crits au courant de la plume, ot I'appareil scientifique est réduit au
minimum, et ol les idées fondamentales jaillissent claires, fortes,
montrant avec évidence quelle est I'armature du grand mouvement
qui a révolutionné I’Eglise chrétienne.

Le traité dont nous rendons compte est du nombre. Dt & Martin
Bucer, le réformateur alsacien dont on a célébré, il y a quelques mois



278 BIBLIOGRAPHIE

le quatre centiéme anniversaire de la mort, il nous apporte en une
trentaine de pages I'essence du message évangélique tel que les réfor-
mateurs 'ont compris. Bucer l'a écrit en 1523, quinze ans avant
I'arrivée de Calvin & Geneéve, six ans aprés le célebre affichage des
théses de Luther 2 Wittenberg. Il venait d’arriver a Strasbourg et
le magistrat, intéressé de savoir ce qu’allait précher ce jeune prétre
qui demandait a exercer son ministére dans la métropole alsacienne,
Favait prié de s’en expliquer.

Son titre exact, traduit librement par M. Strohl en « Traité de
Pamour fraternel » est: De ce que nul ne doit vivee pour lui-méme,
mais pour les autres, et comment ['élre humain peut v parvenir. 11
comporte deux parties indiquées par les deux propositions du titre :
I'une est I'exposé de la thése, 'autre son application. Dieu nous a
créés en vue du service des autres, et en ceci, nous sommes semblables
a toute créature. « Le ciel luit non pour lui-méme, mais pour les
autres créatures. » C'était 1a l'ordre parfait qui a été détruit par le
péché, mais que Dieu restaure en Christ dont 1'ceuvre s’atteste en
nous par le fait que nous nous mettons au service du prochain. Ici,
Bucer parle des diverses vocations et professions humaines et en
donne une conception qu’on peut dire christologique. La foi en Christ
seule donne son sens aux diverses activités humaines et « celui qui
enseigne la foi enseigne quelle est la source de toutes bonnes ceuvres ».

A

Soyons s reconnaissants a M. Strohl pour son patient travail
de réédition.  n seulement il redonne le texte original du traité en
vieil allemand (pas trés difficile a lire avec un peu de pratique) mais
encore 1l en donne, en regard, une traduction francaise tres soignée,
le tout précédé d’'une excellente introduction. Nous ne saurions assez
recommander a4 ceux qui veulent s’instruire sur les réformateurs
et lire leurs écrits, de prendre ce traité et de I'étudier.

Nous aimerions soulever une question pour terminer. Dans son
introduction, M. Strohl mentionne les influences dont Bucer est
tributaire. Il cite Luther et nous ne nous y arréterons pas. Il cite
aussi Zwingli et son traité « des Justices divine et humaine » de
1523. Comme cette méme année, une lettre est venue de Bile a
Zwingli pour lui demander d’aider Bucer, et qu’on sait que les deux
reformateurs ont été en contact a ce moment, on rapproche 'écrit de
Bucer de ceux de Zwingli et I'on y trouve certaines ressemblances
assez frappantes pour qu’il soit au moins permis de soulever la
question des rapports réciproques entre les pensées des deux hommes.
Ce n'est en effet pas seulement avec le traité « des Justices divine et
humaine », mais avec d’autres écrits de Zwingli que l'on trouve des
ressemblances. La these soutenue dans le traité de 'amour fraternel
se retrouve dans le petit pamphlet éducatif de Zwingli « Quo pacto
ingenui adolescentes formandi sunt », d’aofit 1523 également, ou la



BIBLIOGRAPHIE 279

destruction de 1’état de choses créé par Dieu, la restauration par la
foi et la nécessité de se mettre au service des autres, sont décrits
d’une maniére presque semblable. La conception christologique du
monde est sensiblement la méme dans les deux traités de Zwingli et
dans celui de Bucer. Sur des points de détail, Bucer a-t-il lu la « G6t-
liche Vermahnung an die... Eidgenossen zu Schwyz », 1522, pour avoir,
exactement comme Zwingli, et pour des raisons au fond analogues,
décrié l'achat des produits étrangers et vanté celui des produits
indigénes ? Et y a-t-il un lien entre les deux hommes lorsqu’ils pro-
nent comme la premiére des professions humaines celle de cam-
pagnard ?

Ce ne sont que des questions ; un simple compte rendu n’est pas
le lieu ou les traiter. Il peut tout de méme étre intéressant de les
poser.

JaQues COURVOISIER.

Hermut THIELICKE : Theologische Ethik, 1. Band. Tiibingen, J. C. B.
Mohr, 1951, 1X-740 p.

L’Ethique de M. Thielicke vient 4 la suite d’ouvrages nombreux
ces derniéres années, et fort bien accueillis, semble-t-il, non seule-
ment en Allemagne mais dans les milieux cecuméniques. D’entre les
douze publications sorties, depuis 1945, de la plume de l'actuel rec-
teur de I'Université de Tubingue, deux ont paru sous les auspices
du Conseil cecuménique des Eglises (Editions Oikumene, Genéve).
La premiére, intitulée Fragen des Christentums an die moderne Welt
et qui offre des réflexions sur la crise spirituelle de 1'Occident, pour-
rait bien étre significative pour le souci de vivante actualité qui
inspire le volume présenté ici & votre intention.

En dépit du recours au vocabulaire le plus moderne et inévitable-
ment existentialiste, la langue de M. Thielicke est limpide. On pourra
regretter 1'absence, en téte des principaux chapitres d'un si vaste
exposé, de ces thémes dont Schleiermacher (Der Christliche Glaube)
a donné le précieux exemple et que rédigent volontiers les auteurs
soucieux d’aider leur public, ou peut-étre aussi de se bien comprendre
eux-mémes. En revanche, les registres — muets sur Luther sans doute
parce que l'ceuvre est d’inspiration luthérienne et que le réformateur
intervient constamment — sont établis avec beaucoup de soin. Ils
renvoient non pas aux pages de I'exposé, pages dont la densité pour-
rait embarrasser le lecteur en quéte de tel ou tel détail, mais a I'un
ou l'autre des 2204 alinéas « substantiels » (Sinnabschnitte) qui les
subdivisent. Comme dans la Dogmatik de Karl Barth, les développe-
ments historiques, & mon sens souvent indispensables, sont en petits



280 BIBLIOGRAPHIE

caracteres « afin d’épargner au non-théologien le risque du découra-
gement ». Avis au lecteur de langue frangaise. Méme si I’allemand ne
lui était pas familier, il suivra M. Thielicke sans trop de peine et avec
fruit.

On n’attendra pas d'une courte notice bibliographique qu’elle
entre dans le détail d’une telle ceuvre. 1l faudrait y revenir lorsqu’elle
sera achevée. Je me bornerai a en signaler les thémes directeurs tels.
qu’ils ressortent de la premiere partie de ce tome I : Krisis und Ver-
heissung der Christlichen Ethik vm Zeitalter des Sdkularismus. Ce sera
fait de fagon trés sommaire. Et encore ne me croirai-je pas tenu,
devant le texte de M. Thielicke, a une obéissance littérale, qui pour-
rait ici ou 1a I'obscurcir. Il m’arrivera d’en donner une interprétation
assez libre.

Ce qui caractérise notre époque, rappelle M. Thielicke — et il le
rappelle avec un accent dont je me reproche de donner une réplique
si éteinte — c’est le sécularisme. Le monde, autrefois considéré comme
soumis a des forces transcendantes, s’édifie dans I'autonomie (Eigen-
gesetzlichkeit). L’application des méthodes scientifiques aux secteurs
les plus divers de la vie humaine a conduit & une sorte d’interchan-
geabilité, ou plutot de confusion (Verwechselbarkeit) entre la con-
ception chrétienne et la conception profane de la vie. Il est devenu
difficile de recourir, comme on le fit jadis, pour les distinguer, a une
analyse des régions ou plongent les motifs de 'action (Motivschich-
ten) ; car la science raméne fatalement tous ceux-ci a la nature.
Deux exemples parmi ceux qu’évoque notre auteur: La pensée chré-
tienne voit la source de la foi (Glaube) en Dieu. Depuis Schleier-
macher et sous son influence on tendra a l'identifier avec la simple
disposition humaine subjective qui porte a la crédulité (Glaubig-
keit). La théologie, d’autre part, envisage I'Eglise comme une réalité
d’inspiration surnaturelle, ot la part du Ciel est primordiale. La
lutte 1déologique déchainée en Allemagne autour de 1933 tendit a la
confondre avec 1'Etat lui-méme; et 1'é¢thique, dépouillée de son
habituel souci de la personne, sera réduite a quelque sociologie bio-
logique. Vue dans son ensemble, cette évolution ébranle profondé-
ment 1'éthique chrétienne. Elle la met en jugement, en état de crise
mortelle (Infragestellung und Krisis der christlichen Ethik). M. Thie-
licke met en paralléle sur ce point la critique historique appliquée au
texte biblique et la critique des fondements de la morale telle que
Kant et les kantiens, de Fichte a Wilhelm Herrmann l'ont pratiquée.
A wvrai dire, s’agissant de mettre en lumiere les causes du chaos
actuel et le sens démoniaque de I'élan sécularisateur (Ddmonisierung
der Welt), on voudrait le voir insister moins qu’il ne le fait sur le
rationalisme ou sur I'effort des historiens, et davantage sur I’emprise
des théses évolutionnistes et panthéistes auxquelles nous venons de



BIBLIOGRAPHIE 281

faire allusion (et qui ne sont pas a identifier avec celles de la théologie
romantique). Les pieds fourchus et les cornes du Diable ne sont-ils
pas plus aisément discernables chez les Rosenberg inspirateurs des
Hitler que chez les Semnler, les Kant ou les Schleiermacher ? Nul
doute au reste que, interrogé plus a fond sur ce point, M. Thielicke ne
soit d’accord sur cette prédominance : c’est elle qui a mené notre
monde a sa perte.

Trés convaincu de la gravité de ce jugement, le théologien de
Tubingue n’en affirme pas moins la promesse (die Verheissung) faite
a I’éthique chrétienne. Cette affirmation lui cofite-t-elle moins qu'aux
tenants de la thése dialectique, qui I'émettent naturellement aussi ?
Il se peut. Les défenseurs de la thése dialectique, estimant totale la
rupture entre le monde de Dieu et le monde de I'homme, disent
I’éthique radicalement impossible ; impossible de notre part. Pour
M. Thielicke, elle est « une impossible possibilité » (eine unmogliche
Moglichkeit). Une possibilité impossible étant donné la tension qui
oppose ce siécle-ci au siécle 4 venir; une possibilité néanmoins, et
méme une nécessité puisque, dit-1l, soulignant lui-méme le terme,
nous devons trouver le moyen d'y vivre. Trahirais-je la pensée du
systématicien wurtembergeois en émettant la supposition que, a ses
yeux, le fait que la rupture des deux mondes n’est pas absolue faci-
lite la découverte de l'indispensable modus vivend: ? Quoi qu’il en
soit de ce point, M. Thielicke repousse la these de la théologie dia-
lectique. Dans la controverse entre Barth et Brunner au sujet de la
théologie naturelle il a pris parti pour ce dernier. Il conteste le mot
d’ordre actuel du retour soit a I'herméneutique précritique (W. Fis-
cher) soit a 'orthodoxie classique (K. Barth). La prétention d’opérer
des marches-arriére de ce genre, de réussir un saut direct et comme
a pieds joints, en decd de temps trés actifs, lui parait chimérique
(Unmoglichkeit eines ungebrochenen Zuriick). Il se prononce pour
le respect de l'histoire, pour le respect de l'histoire sainte en parti-
culier, estimant a juste titre que la these dialectique conduit a nier la
réalité de 'Incarnation 1. Il s’abstient des condamnations sommaires
fort & la mode aujourd’hui. Attendez-vous a le voir rendre justice aux
écoles mémes dont il a vu le danger : celle des Heitmiiller, des Bousset,
des Wrede ; celles des kantiens aussi. Et je doute gu’il partage a

I ¢ Wenn bei der Betrachtung des « Christuszeugnisses im Alten Testa-
ment » die historische Tiefenperspective verleugnet wird, wird auch die Altes
und Neues Testament durchwaltende Heils-Geschichte eliminiert und eine
abstracte Zeitlosigkeit heraufbeschworen. Damit wiederum wird das Wunder
der Fleischwerdung und des Eingehens Gottes in die Geschichte getilgt, statt
dessen aber eine doketische Allgegenwart Christi in allen Situationen und
Texten beider Testamente heraufbeschworen » {p. 42-43).

J’ai exprimé une conviction analogue dans le petit livre Orientation, Neu-
chatel, 1941, p. 51-52.



282 BIBLIOGRAPHIE

I'égard de Schleiermacher la sommaire sévérité d’Emil Brunner, avec
lequel il parait avoir tant d’affinité. La constatation des résultats de
la critique des textes sacrés, de la philosophie rationnelle, de la psy-
chologie romantique elle-méme ne I’empéchera pas d’estimer que ces
mouvements auront eu un role positif. En dépit de leurs abattages,
et souvent grice a leurs abattages, ils ont contribué a enrichir I'His-
toire d’aspects nouveaux. Les problemes du mariage, de I’Etat, de
I'économie sociale, de ’art n’y ont-ils pas gagné, demande M. Thie-
licke, une complexité, une indépendance, une « autarcie » nouvelles
(die Autarchiebestimmungen des Sikularismus) devant lesquelles les
recettes de l'exégése typologique ou du dogmatisme classique se
réveélent impuissantes ?...

Vous verrez au reste M. Thielicke opérer lui-méme un retour.
Mais il s’agit de I'un de ces rappels aux origines (bibliques et protes-
tantes) qui constituent la vraie marche en avant. Sa fagon de fausser
compagnie a une certaine tradition luthérienne que Mélanchton
aurait munie d’étais trop humains, de rallier un Luther animé des
plus pures séves évangéliques, me parait de cette sorte. Il prétend
appuyer sur le premier des réformateurs son rejet de la these qui
base la morale sur l'intention subjective et sa reconnaissance du
caractére existentiel, objectivement divin, de l'impératif spirituel
(Gesinnung und christliche Existenz). Et c’est aussi sur des considé-
rations de ce genre — mais en cela il me semble devenir trés subtil —
qu’il entend établir I'indépendance de la morale a I’égard de la dog-
matique. La suite du volume montre au surplus, par 'extréme étendue
des références de tout genre, par la précision de la controverse avec
le thomisme, que ce retour vers I'avenir — si j’ose risquer le para-
doxe — est d’un théologien trés remarquablement informé, et formé.

MAURICE NEESER.

MAURICE NEESER : Au ceur de I'Eglise. Genéve, Roulet, 1949, 153 p.
Collection du Centre protestant d’études.

Les contacts cecumeéniques ont suscité dans notre pays au cours
de ces derniéres années non seulement une nouvelle compréhension a
I'égard des Eglises de type catholique, mais aussi toute une révision
de l'ecclésiologie régnante. C’est en présence de cette tendance nou-
velle parmi nous que M. Neeser exprime sa réaction. Avouons que ce
fait imprime 4 l'ouvrage un caractére facheusement défensif ; ajou-
tons qu’en outre le professeur neuchatelois parait éprouver envers son
propre métier une défiance quelque peu paralysante ; il en craint le
verbalisme ; il recourt a 1’occasion a des considérations pragmatiques
qui rappellent le temps out la psychologie religieuse faisait loi (par
exemple p. 37, ou la doctrine réformée est d’abord considérée comme



BIBLIOGRAPHIE 283

plus conforme qu'une autre au sentiment religieux). Et cependant,
lorsqu’il se place & un point de vue rigoureusement théologique, le
message de M. Neeser ne manque pas de force convaincante et sa
contribution a la conversation cecuménique est loin d’étre négligeable.
Elle est dominée par une préoccupation centrale : la souveraineté de
la grice divine et les répercussions de ce principe sur 1'ecclésiologie ;
est-il respecté dans une conception institutionnelle de 1'Eglise ou bien
la grice n’est-elle pas «incarcérée » dans l'organisation, ligotée a la
succession apostolique, aux sacrements, a la liturgie ? La question
devait étre posée. Reste a savoir si nous sommes contraints de choisir
entre une conception purement charismatique de 'unité et une autre
essentiellement institutionnelle. Certaines formules de M. Neeser
laissent entendre que non, et qu'il s’agit seulement de subordonner
I'institution au charisme ; d’autres expressions, au contraire, sug-
gérent que, 'Eglise comme le Royaume n’étant que promise, ne
devrait étre cherchée que dans linvisible, l'organisation de cette
Eglise étant dissociée de sa substance spirituelle. Or le protestantisme,
croyons-nous, et le protestantisme moderne plus spécialement, a
souffert de cette dissociation.

Cette derniére tendance nous a paru s’accentuer dans un récent
travail de M. Neeser a la Rencontre suisse des professeurs de théo-
logie, ou il traitait du protestantisme et du catholicisme. Des remar-
ques faites lors de la discussion de ce travail, nous retiendrons les
points suivants :

1° La notion d’Eglise invisible est étrangere au Nouveau Testa-
ment et a plutdt une résonance platonisante. La pensée apostolique,
en effet, met I’Eglise dans la dépendance de I’Esprit saint, dont la
puissance sans doute est invisible, mais la spiritualité de I'Eglise
ne constitue jamais une consolation en présence des maux dont
I’Eglise est « visiblement » affectée ; au contraire, le recours a 1'Esprit
impose immeédiatement une obéissance concréte a ses exigences,
I'unité de I'Esprit appelle une unité visible de I'Eglise (év évi mveduom
Nuelg mhvreg eig &v opa épantiodnuev, dit I Cor. 12 : 13), et la structure
de 1'Eglise n’est pas considérée comme indifférente : la substitution
du ministére a la prétrise de l'institution cultuelle israélite traduit,
parfois jusque dans le détail, la nécessité pour 1'Eglise d’avoir une
forme qui lui soit propre.

20 Les réformateurs n'ont pas tous recouru a la notion d’Eglise
invisible : pour Luther ce qui importe, c’est la Parole et ceux qui
I’écoutent ; Bucer préfére parler d’ecclesia vera; ; la confession
d’Augsbourg relie étroitement la communion des saints a la prédi-
cation et aux sacrements; Calvin emploie certes le terme d’Eglise
invisible, mais sa pensée est surtout que 1’Eglise n’est pas « pleine-
ment » visible. *



284 BIBLIOGRAPHIE

3° Le protestantisme moderne a singulierement exageré la portée
de cette notion d’Eglise invisible en la dissociant des institutions ecclé-
siastiques ou des associations de croyants. L’organisation ne manque
pas de se venger quand on la considére comme indifférente: Qui
veut faire ’ange fait la béte. Le terme barthien d’Eglise-événement
a le grand avantage de rappeler que I'Eglise sans 1'Esprit n'est que
pseudo-Eglise, cadavre d’Eglise, mais d’autre part que I'Eglise est
réellement promise a notre foi, qu’elle se réalise la ou elle se laisse
édifier. Si donc nous avons certes a faire un mouvement pour régresser
de nos divisions et infidélités vers l'unité de I'Esprit qui est «au
ceeur de I'Eglise », d’autre part nous avons a nous laisser ramener par
I’Esprit a I’édification du « corps » de Christ, notion qui met si bien
en évidence la nature concréte de I'Eglise.

Louis RUMPF.

JeAN Baruzi : Création religieuse et pensée contemplative. 1. La mys-
tique paulinienne et les données autobiographiques des épitres.
II. Angelus Silesius. Paris, Aubier, 1951, 239 p. Collection « Les
Religions ».

Sans aucune idée préconcue, sans dogmatisme théologique ou
philosophique, avec un entier respect des expériences qu’il a choisi
d’étudier, M. Baruzi s’efforce de les comprendre de toute son dme.
« I1 se pourrait, dit-il, que la pensée mystique, du moins en ses plus
intenses expressions, qui nous éléve si hardiment, et parfois avec tant
d’injustice apparente, au-dessus du monde sensible, mais qui nous le
rend en méme temps st intimement cher, fit dans 1'ordre spirituel
une précieuse introduction a une métaphysique de la nature. » Pareille
hypothése a l'avantage d’ouvrir largement les avenues et d’éviter
les limitations arbitraires dont les études psychologiques n’offrent
que trop d’exemples.

Les épitres de I'ap6tre Paul sont un document particuliérement
instructif d’une expérience mystique ol se manifeste une force
créatrice. On sent chez M. Baruzi une longue familiarité avec ces
textes sublimes et une parfaite connaissance des questions critiques
qui s’y rapportent. Elles ont fait 'objet de ses premiers cours au
College de France. En 1928 et 1929, notre Revue a eu 'honneur
de publier de lui deux belles lecons d’ouverture, 'une sur Luther
interpréte de saint Paul, 'autre sur Les diverses interprétations de saint
Paul au XVI¢ siécle et les vésultats de l'exégese contemporaine.

La rencontre avec le Christ sur le chemin de Damas est pour Saul
de Tarse le commencement d’'une nouvelle vie, « les choses anciennes
sont passées, voici que sont venues les choses nouvelles ». S’il y a des
moments de délire sacré (glossolalie et ravissements), il y a surtout



BIBLIOGRAPHIE 285

I'union transformante avec Christ. « Nous sommes devenus une
méme plante avec lui. » Par une participation a sa mort et a sa résur-
rection, il y a transmutation intérieure et pressentiment d'une spiritua-
lisation de la vie individuelle et collective. On ne se tromperait pas,
écrit M. Baruzi, en disant que, « en réfléchissant sur des visages décou-
verts la gloire du Seigneur », Paul et ceux qui lui ressemblent attei-
gnent 3 une sorte de nouvelle création de leur étre. Il est permis
d’appeler mystique cette descente dans les profondeurs de I’homme
et cet extraordinaire élargissement de toutes ses possibilités ». Cest
de la théologie, si 'on veut, mais vécue autant que pensée, c¢’est une
communion réelle grace a laquelle saint Paul est a la fois de son temps
et au-dessus de son temps, comme dit Albert Schweitzer.

On lira avec joie ces pages d’une intelligence si large que I’Esprit
s’y déploie sans obstacle.

Angelus Silesius, de son vrai nom Johannes Scheffler (Breslau,
1624-1677) a retenu l'attention de M. Baruzi par la qualité de sa
contemplation religieuse et la splendeur de sa langue poétique. Les
cinq chants de son Voyageur chérubinique (Cherubinischer Wanders-
mann), son ceuvre maitresse, parurent a Vienne en 1657, sous le
simple titre Epigrammes et maximes spirvituelles (Geistreiche Sinn-
und Schlussreime). La seconde édition, publi¢e a Glatz en 1675, était
augmentée d'un sixiéme livre « qui n’a ni la sérénité ni la beauté des
cing premiers ». Dans ce précieux ouvrage, qui a excité¢ I'admiration
de Schopenhauer, l'expérience mystique s’exprime en aphorismes
éblouissants et sonores. Rien de systématique. Pas de confidences
autobiographiques non plus, comme en tant d’autres écrits mystiques
ou les héros se racontent eux-mémes. M. Baruzi excelle a dégager
néanmoins le portrait de l'auteur et a déceler les influences qu’il a
subies. « Angelus Silesius, dit-il, est un homme qui a réalis¢ jusqu’en
son fond, tandis qu’il préparait le Voyageur chérubinique, ce que
I'on pourrait appeler 'expérience éthique et le christianisme essen-
tiel, avec, au sommet de son étre, une imitation de Jésus-Christ allant
jusqu’au paroxysme des plus hauts états mystiques et, en son inten-
tion, nettement paulinienne. »

Johannes Scheffler fut de bonne heure orphelin. Son pére, un
seigneur polonais réfugié a Breslau, avait soixante-deux ans quand
il épousa une jeune Allemande de vingt-quatre ans dont il eut trois
enfants : Johannes, 1’'ainé, une fille qui devait mourir a vingt-trois
ans, et Christian qui sera atteint de folie a vingt-cing ans. On est aux
derni¢res années de la guerre de Trente-Ans. Johannes, tout porté
qu'il est vers la poésie, a une vocation scientifique et fait de bril-
lantes études de médecine a Strasbourg, en Hollande, a Padoue ou
il est re¢cu docteur en philosophie et en médecine le g juillet 1648. A



286 BIBLIOGRAPHIE

la fin 1649, il est nommé comme médecin du duc Nemrod de Wiir-
temberg, a Oels, en Silésie. Il se lie d'une profonde amitié a noble
Abraham de Frankenberg, qui I'initie & la poésie de Jacob Boehme.
Sous cette heureuse influence, il se fiit probablement épanoui dans
une vie mystique loin de toute orthodoxie et de toute expression dog-
matique trop rigoureuse. « Mais Frankenberg meurt, et Silesius s’est
trouvé sans appui, affectivement seul, & la fois ardent et fragile,
comme 1l fut toujours, impatient d’épanouissement contemplatif. »
I1 est dans le désarroi. Du c6té luthérien, il se sent incompris. Ses
poémes sont mal regus, dans une atmosphére doctrinale desséchante.
I1 écrit, en 1652 : « Je déclare que nos prédicateurs d’aujourd’hui sont
grossiers et ignorants de toute la piété antique, et privés de la vraie
et vivante théologie. » 11 se convertit au catholicisme et, sous I'in-
fluence de Sebastian Rostock, vicaire général de Breslau, il est ordonné
prétre en 1661. Le libre mystique qu’il était se laisse alors de plus en
plus gagner par la fievre des polémiques confessionnelles, si ardentes
a cette époque de la Contre-Réforme. Certains de ses pamphlets sont
des « explosions de fureur qui affleurent fortement les confins de la
folie ». Le sixiéme livre de son Voyageur chérubinique témoigne du
desséchement de son mysticisme. Le poete Angelus Silesius s’efface
devant le théologien Scheffler pour qui le christianisme est une dog-
matique impérieuse et syllogistique. Il est la proie du conformisme
romain. Sa nervosité excessive ne trahirait-elle pas un doute secret,
une déception inavouée ? « Tout se passe comme si Angelus Silesius
n’avait pas supporté¢ les périls que lui imposait un dge de contro-
verses passionnées... Deés les premiers regards jetés sur le sixieme
livre, c’est la violence que l'on discerne... Lugubre transformation de
belles images mystiques en gestes de manieur de poudre...» L'un
des plus illustres champions de la Contre-Réforme, Frangois de Sales,
avait commencé par les Controverses pour finir par le Traité de I'amour
de Dieu. Scheffler a suivi une marche inverse. Et lorsqu’il mourut, a
cinquante-trois ans, miné par la tuberculose, le Jésuite qui prononga
son ¢loge funébre vanta le héros de la foi catholique, sans méme
mentionner son poéme mystique.

C’est pourtant le Voyageur chérubinique des cinq premiers chants
qui seul nous intéresse aujourd’hui, grace a I'’é¢tude admirable de
M. Baruzi, ainsi que quelques hymnes religieuses qui font partie du
trésor hymnologique des Eglises évangéliques, ot le nom d’Angelus
Silesius figure a cdté de celut de Luther, I'interprete inspiré de saint

Paul.
Victor BARONI.



BIBLIOGRAPHIE 287

JOSEF ANDREAS JUNGMANN, S. J.: Missarum Sollemnia. Eine gene-
tische Erklirung der romischen Messe. Wien, Herder, 1948,
2 vol. de X1X-610 et 615 pages.

L’auteur, professeur a 1'Université d’Innsbruck, nous livre, dans
ce monumental ouvrage, le labeur de sa vie. Le succés de son ceuvre
s'affirme déja par la publication d'une deuxiéme édition allemande
et d'une traduction francaise.

L’ouvrage se divise en trois parties. L.a premiére décrit I’évolution
des cérémonies de la messe depuis la sainte Céne instituée par Jésus
jusqu’aux décrets et encycliques de Pie X et de Pie XII, de Pie X
notamment qui a recommandé la communion quotidienne et la com-
munion des enfants. Cette large fresque historique nous révéle des
tatonnements et des variantes, des diversités de style liturgique selon
les époques et les pays. La deuxiéme partie expose la signification
générale de la messe et son réle dans la vie de 'Eglise. La troisiéme,
de beaucoup la plus longue, examine un a un chaque élément des
rites et des priéres, en fait 'histoire circonstanciée, en dégage le sens
religieux sans aborder toutefols les questions dogmatiques.

Ce plan comporte quelques chevauchements et répétitions. Mais
la probité et la piété de l'auteur donnent un intérét considérable a
tous les détails de cette « anatomie de la messe », comme on efit dit
en d’autres temps. Jésus-Christ n’a donné que le germe vivant de la
messe, dont les cérémonies sont comparables a un vaste édifice
construit par de nombreuses générations. C’est comme un vieux
chiateau aux couloirs sinueux, aux escaliers étroits, avec des tours
crénelées et des salles immenses ; le visiteur doit étre initié aux mys-
téres de ces murs antiques ol sont emmagasinés les trésors spirituels
du passé. La liturgie fut d’abord une explication de la religion, une
sorte de prédication et de catéchése ; et maintenant il faut expliquer
ce qui servait a faire comprendre, il faut créer une « Stimmung » en
faveur de ce qui était par soi-méme source d’inspiration et d’expé-
rience. L’auteur espere que son ¢tude historique et génétique contri-
buera a cette initiation par un retour a l'antiquité, qui est d’autant
plus vénérable qu’elle est plus proche de la source, quae quanto fonii
proprior, tanto venerabilior est, comme disait Mabillon.

La tendance réformiste de l'auteur apparait dans la liberté qu’il
prend de dénoncer certaines croyances et pratiques comme des
déviations superstitieuses et suspectes de magie. Par exemple : on ne
vieillit pas pendant qu'on assiste a la messe ; on digére mieux apreés
I'avoir entendue ; on n’'est pas exposé ce jour-la & une mort subite ;
I’hostie peut servir de cataplasme sur des membres paralysés ou sur
des yeux malades ; la messe est favorable aux miracles et aux appa-
ritions ; la simple vue de 'hostie élevée au-dessus de 'autel est une



288 , BIBLIOGRAPHIE

bénédiction et une protection ; on adjure le prétre de faire durer
I’élévation ; on court d'une église a I'autre pour voir I'hostie le plus
souvent possible ; quand on fait dire la messe pour des ames en pur-
gatoire, leurs souffrances sont suspendues pendant ce temps-1a ; des
séries de 3, 7, 30, 40, 45 produisent des effets qu'on ne saurait attendre
d’'une seule messe; les résultats dépendent aussi du nombre des
priéres, des cierges, des aumbnes; on ne saurait faire dire trop de
messes en faveur des morts ; la protection des saints est acquise par
des messes célébrées en leur honneur. La multiplication illimitée des
messes entraine la multiplication des autels dans les églises et des
chapelles privées, la pullulation des prétres, ces spécialistes de la
communion. On revient a une notion judaique des impuretés légales ;
on s’égare dans les subtilités des interprétations allégoriques en
cherchant des symboles partout dans les nombres, les couleurs, les
gestes, les accessoires...

A la fin du moyen age, la messe était devenue pour beaucoup un
objet de dérision et des peuples entiers en vinrent a la condamner
comme une idolatrie. Les réformateurs, et notamment Luther, réa-
girent contre les abus avec tant de violence, dit le P. Jungmann,
qu’ils arrachérent le tronc et les racines mémes de 'arbre. Selon notre
historien, il appartenait au Concile de Trente de réprimer les abus au
nom de la hiérarchie romaine et de formuler la juste doctrine de la
messe. Il parait penser cependant que la Contre-Réforme ne sut pas
trouver tout de suite un parfait équilibre. Elle diminua trop I'impor-
tance du sanctoral et accentua peut-étre trop le caractére sacrificiel
de la messe, ce qui entrainait aussi l'accentuation de la séparation
entre clergé et laics et de 1'élément mystérieux des rites au point que
toute explication et toute traduction de la liturgie devinrent sus-
pectes. Le genre baroque du XVIIIe siécle ravive certains usages
médiévaux, abuse de nouveau de l'allégorie et accompagne les rites
sacrés de décors et de musique d’inspiration mondaine, de sorte que
I'on «entend » la messe comme un concert et que I'on va a l'église
comme au spectacle. Au XIXe siécle, on assiste & un renouveau
liturgique par un retour a la tradition romaine. Dom Guéranger y
contribue grandement. Pie X en est le principal artisan.

Le P. Jungmann est d’avis qu’il y a beaucoup de progrés a faire
pour que la communion retrouve sa valeur primitive tout en conser-
vant les trésors de la tradition. Il voudrait voir s’accélérer la tendance
qui associe davantage le peuple de I'Eglise au repas du Seigneur,
qui diminue la distance entre prétres et laics. Il ne craint pas de
parler d’un sacerdoce des croyants, rejoignant presque ainsi la doc-
trine du sacerdoce universel. Il se réjouit de ce qu'on posseéde enfin
des traductions en langues vulgaires de la liturgie latine ; le peuple
peut s’associer maintenant a toutes les pri¢res du prétre officiant.



BIBLIOGRAPHIE 289

Son livre y contribuera sans doute. Ses plus belles pages représentent
un effort remarquable pour spiritualiser les cérémonies de la messe,
pour en faire une communion vivante avec Dieu, une participation
mystique & la mort du Christ et & sa résurrection, le sacrifice réel d’une
communauté qui s’offre elle-méme a son Sauveur.

Je pose, pour finir, cette question: La voie la plus stire pour
I’Eglise n’est-elle pas de s’en tenir simplement a I’Evangile et d’obéir
exactement 4 l'ordre regu : « Faites ceci en mémoire de moi ! » Qu’a-
t-elle & gagner au foisonnement des rites et des formules, a leur sym-
bolisme alambiqué, a leur précaire justification théologique ?

V. BARONI.

Foi et raison. Genéve, Sonor, 1950, 125 p. Publications du Centre
protestant d’'études.

Quatre exposés de philosophes romands, sans liaison ni ordre
apparents. Nous aurions placé en premier celui de M. Reverdin,
plutdt introductif avec ses définitions de la certitude et du doute,
du dogmatisme et du scepticisme, le proceés de ces deux extrémismes,
et Paffirmation de l'unicité de la vérité a travers la diversité des
domaines ol s’exerce la pensée; ces considérations ne sont guére
mises en relation avec le probléme foi-raison ; les derniéres lignes
seules évoquent avec une sorte de pudeur « cette autre relation qu
se noue dans I'intimité la plus profonde des dmes», mais il ne nous
est pas montré comment ce « mystére de 'amour » constitue aussi
« le mystére premier et dernier de la pensée ».

Pour Perceval Frutiger, science et religion ne sont ni incompa-
tibles, ni juxtaposées, mais envisagent la réalité de deux points de
vue différents ; le principe scientifique de 'exclusion de la transcen-
dance doit rester purement méthodologique et n’implique aucune
négation. Entre fol et raison, pas de fossé ; la fol ne se congoit pas
sans pensée, et la raison n’est qu'instrument, et non source de
connaissance. Mais est-il juste que pour le théologien la révélation
se présente comme un certain nombre de « postulats indiscutables et
indiscutés» ? Et d’autre part, la discontinuité de 1'Evangile par
rapport aux « problémes religieux et moraux» que pose lesprit
humain est-elle bien marquée ?

Chez M. Miéville, elle est niée, manifestement. La foi est définie
comme «une ferveur absolue qui s’attache aux valeurs spirituelles »
par opposition au malentendu qui en fait une adhésion de lintelli-
gence a des croyances, que le cceur humain postulerait pour satis-
taire ses besoins. Mais c’est 1a une option a laquelle aujourd’hui peu
de théologiens consentiront ; au sens évangélique, la foi ne se définit
pas a partir de I’homme et de sa ferveur pas plus que de sa nostalgie



290 BIBLIOGRAPHIE

de sécurité, elle n'est pas davantage relative a des valeurs qu’a des
croyances, lorsqu’on la considére dans son essence, mais elle est
réponse de 'homme a l'appel de Celui qui le saisit et l'entraine
dans son action. Par refus de ce personnalisme qui n’a rien de mytho-
logique, M. Miéville est entrainé a méconnaitre la vraie portée des.
perspectives dominantes de la pensée biblique; par exemple,
I’eschatologie du Nouveau Testament n’est pas nettement distinguée
par lui de la conception substantialiste de l'immortalité de 1'ame
avec laquelle, il est vrai, elle a été bien longtemps confondue. On
reste reconnaissant, néanmoins, 2 M. Miéville d’obliger le théologien,
avec une insistance qui ne se décourage pas, a poser le probléme
de la «démythologisation » du témoignage rendu a la révélation ;
mais il s’agira de le reprendre avec de tout autres présuppositions.

En prenant pour sujet «la situation du croyant philosophes,
M. Thévenaz nous parait avoir situé le probléme foi-raison dans
son véritable éclairage. La foi n’entre pas en relation avec la raison
comme une faculté de l'esprit avec une autre faculté, ni comme un
mode de connaissance par rapport a un autre mode : mais lorsque
I’homme atteint par la révélation chrétienne, intégré dans une Eglise
concréte, est d’autre part engagé dans une recherche philosophique,.
il doit prendre au sérieux les conditions de la pensée rationnelle,
I'autonomie qui s’y attache: un tel écartélement n’entraine-t-il pas.
un divorce de la personnalité ? On le craindrait parfois tant
M. Thévenaz décrit le croyant-philosophe devant une double exigence.
Et pourtant il n’aboutit pas a dresser une muraille de Chine entre
la foi confessée et la raison en activité : les valeurs humaines sont
elles-mémes détronées par la venue du Christ et replacées dans la
perspective de la grace seule souveraine; elles ne tiennent plus
toutes seules. Il reste & montrer, nous semble-t-il, comment il est
possible d’éviter 1'écueil de la philosophie «ancilla fidei» tout en
laissant la foi se répercuter sur l'activité philosophique.

Peut-on dégager certaines lignes communes a ces quatre exposés ?
Dogmatisme, agnosticisme, rationalisme sont également condamnés,
du moins dans l'intention des conférenciers; ni pour les uns ni
pour les autres, la fol n'entraine une abdication de la pensée, ou
la pensée l'abdication de la foi; mais ces notions mémes se défi-
nissent selon des perspectives fort différentes ; ce recueil n’en est pas
moins significatif de 1'état du probléme en Suisse romande, et il a
I’'avantage d’étre accessible d'un bout a 'autre a « I’honnéte homme »
qui ne fait pas de la philosophie en spécialiste.

Louls Ruwmepr.



BIBLIOGRAPHIE 291

JacQuEs DELESALLE : Liberté et valewr. Louvain, 1950, 242 p. Publi-
cations universitaires.

Tandis que le panthéisme (Plotin, Spinoza) absorbe la volonté
dans la raison et la personne dans le Tout, l'athéisme (Nietzsche,
Sartre, Polin) érige la liberté créatrice en critére absolu et déprécie
la raison ordonnatrice ; Descartes, en montrant que la liberté est la
source de la volonté et de la raison, évite ces écueils, mais atteignant
Dieu par une intuition immédiate, il laisse de coté les valeurs qui
ne seront découvertes qu’en dévoilant la présence de la liberté aux
différents stades de son développement et de ses mutations.

Au niveau de la sensation, le moi se définit comme conscience de
I'objet ; mais étre conscient, c’est étre déja partiellement libre (liberté
naturelle). Le moi prend alors conscience de lui-méme dans sa volonté -
de dépasser et de transformer le monde (liberté esthétique dans le
domaine des images, liberté rationnelle dans le domaine des idées).
Enfin, I'esprit cherchant 1'unité avec lui-méme, prend conscience des
valeurs (liberté morale), car «la valeur n’appartient pas a l'objet
comme 'une de ses propriétés, elle nait de la rencontre de cet objet
avec un sujet qui y reconnait son bien» (p. 24). La valeur n’est ni
objective, ni subjective ; elle ne s’identifie pas avec le plaisir ou avec
I'utile, car elle est au dela de la sensation, de 'image et de I'idée ; elle
apparait 4 la suite d'une négation du monde, d'une prise de conscience
de Uesprit par lui-méme. L’auteur arrive a cette conclusion en dévoi-
lant 'ambiguité de la sensation, de I'image et de l'idée, li¢e a la situa-
tion de I'homme, a la fois présent au monde et absent du monde.

La valeur qui seule mérite ce nom s’identifie avec la recherche de
I'unité de lesprit avec lui-méme ; cette valeur n’est pas le Bien,
mais la personne. A ce sommet, valeur et liberté spirituelle se rejoi-
gnent, bien qu’elles ne soient pas réalisées, mais seulement visées ;
car la personne est aussi une notion ambigué : elle est conscience de
soi et conscience des choses, acte spirituel et corps présent au monde
dans une situation donnée. Ainsi le souvenir, la volonté et la liberté
qui la définissent, sont orientés tantdt vers le monde, tant6ét vers
Dieu. « Il y a, par exemple, une double indétermination de la liberté
par rapport au monde, par rapport a Dieu, je puis jouer Dieu contre
le monde ou le monde contre Dieu » (p. 155). Refuser ou consentir de
fonder sa liberté et par conséquent sa personne en Dieu, tel est le
choix supréme. La liberté devient libération dans l'acceptation de
Dieu et les valeurs sont les « médiatrices entre l'ici-bas et 1'au-dela,
entre le monde et Dieu» (p. 159).

L’unité de l'esprit avec lui-méme (liberté spirituelle) résulte de
I'accueil de la grace, perceptible dans les vertus de fidélité et d’espé-
rance ; elle exige 1'union des consciences instaurée par la justice et



292 BIBLIOGRAPHIE

I’'amour. Or, la source de 'amour est en Dieu qui nous aime le premier.
C’est dire que «la liberté concourt avec la grice pour définir la
valeur » (p. 209) ; la valeur est une preuve de la présence de Dieu, elle
est un «itinéraire vers Dieu » (p. 223). Cette définition de la liberté et
cette fonction de la valeur n’ont de sens que dans une perspective
chrétienne, elles différent pour une conscience qui fonde sa liberté
dans le monde.

Grace a une conception originale de la notion de valeur, M. Dele-
salle éclaire le probléme ardu et toujours débattu de l'insertion de la
grace dans la liberté. Comme Malebranche, il prend son point de
départ chez Descartes, mais le dépasse en étudiant la structure
temporelle de 'homme et le mystere de la griace. Ainsi, la réflexion
sur la valeur et sur l'existence jette quelque clarté sur des problémes
théologiques. On aimerait que 'auteur — avant de 1'accuser de semi-
pélagianisme — précise la part de 'homme dans la réception de la
grace. Jusqu’a quel point sommes-nous libres de fonder notre liberté
en Dieu ou dans le monde, d’étre élevés par la grice apres nous étre
humiliés ou de créer nos valeurs aprés avoir nié le monde ? M. Dele-
salle a répondu au subjectivisme créationniste de M. Polin en se pla-
cant sur son propre terrain ; il n’a pas voulu écrire un traité de la
grace et du péché ; il a explicité certaines notions fondamentales que
les théologiens catholiques et réformés empruntent aux philosophes
de I'existence et dont ils usent souvent a tort. Cet essai mérite d’étre
médité par ceux qui ne se contentent pas de calquer leur langage
et leur pensée sur les philosophes au gofit du jour sans les appro-
fondir.

G. WIDMER.

ERNST CASSIRER : Vowm Mythus des Staates. Zurich, Artemis-Verlag,
1949, 410 p. Erasmus-Bibliothek.

Le philosophe de Hambourg E. Cassirer, bien connu par ses
recherches sur Le probléme de la connaissance, par sa Philosophie des
formes symboliques et par ses travaux d’histoire de la philosophie,
notamment sur Kant, avait di fuir la persécution nazie et se réfugier
aux Etats-Unis. Ses deux derniers livres, écrits en anglais, An Essay
on Man (1944) et The Myth of State (1945, 'année méme de sa mort),
resument sa philosophie du mythe, du symbole et du langage et nous
apportent une sorte d’anthropologie. Cassirer, qui avait commencé
par l'épistémologie aboutit finalement aux problémes éthiques et a
une doctrine de 'homme congue dans la pure tradition humaniste.

Le jeune humaniste et érudit zurichois Walter Riiegg a tenu a
faire traduire en allemand (6 ironie!) Le Mythe de I’Etat pour lui
donner place dans I'Erasmus-Bibliothek qu'’il dirige et ol il réunit des



BIBLIOGRAPHIE 293

«écrits qui contribuent a la formation de la personnalité occiden-
tale » 1. ;

Dans une premiére partie, Cassirer étudie l'origine, la structure
et la fonction du mythe, puis, dans une seconde partie, la lutte contre
le mythe dans T'histoire des théories politiques, depuis la fameuse
opposition du mythos et du logos chez les Présocratiques, a travers la
conception platonicienne et médiévale jusqu’au Siécle des Lumiéres.
Il s’arréte a la « 1égende du machiavélisme », reléve I’élément mythique
et contradictoire de la «science de la politique » de Machiavel : si la
fortuna est un élément indispensable de la vie politique, il est absurde
de parler de science politique.

Une troisiéme partie montre la naissance du mythe du XXe siécle
chez Carlyle et Gobineau et décrit I'influence de Hegel, pour terminer
par des considérations sur «la technique des mythes politiques
modernes », de ces mythes qui ne sont plus seulement le libre produit
de l'imagination, mais des constructions artificielles systématique-
ment développées. Nous voild ramenés a une analyse du langage et
Peeuvre de Cassirer se boucle en rejoignant son point de départ en
méme temps que la société moderne rejoint les sociétés primitives :
les mythes modernes transforment le sens des mots les plus usuels
(p. ex. liberté) en les chargeant d’'un potentiel affectif et en les liant
a des rites collectifs.

P1ERRE THEVENAZ.

ANDRE MICHEL : Psychanalyse de la musique. Paris, Presses univer-
sitaires de France, 1951, 245 p. Bibliotheque internationale de
musicologie.

L’auteur est le critique musical en titre de la revue de psycha-
nalyse Psyché ; il est freudien orthodoxe. Et il connait fort bien la
musique. Son projet est admirable : les « psychologies de la musique »
ne se comptent plus, mais personne n’a jamais écrit de « psychanalyse
de la musique ». Voici une lacune comblée.

Mais encore faut-il s’entendre. La psychanalyse est aussi bien
une discipline théorique qu'une thérapeutique. Que la musique puisse
guérir le bégaiement est affaire essentiellement de médecine, non
d’esthétique. Quant a la musique, 1! ne faut pasla confondre avec les
musiciens. La psychanalyse des musiciens ne nous renseigne pas sur
la musique.

T Deux volumes de Kleine Schriften, de CASSIRER, sont en préparation
dans cette collection. Rappelons que c’est dans cette collection également
qu’a été publié le livre de R. BULTMANN, Das Urschristentum, dont la traduction
francaise vient de paraitre et dont nous avons rendu compte dans cette
Revue (1951, I, p. 142-143).



204 BIBLIOGRAPHIE

Au fond, une psychanalyse de la musique est-elle possible ?
M. Michel ne nous en convainc pas. Les résultats qu'il obtient sont
en tout cas bien décevants, malgré la subtilité de I'auteur, & cause
d’elle peut-étre. Forgant quelque peu le texte de Pelléas, redressant
un lapsus du commentateur avisé qu’est M. Emmanuel, nous préve-
nant en note que ce lapsus est peut-étre di a I'imprimeur, mais que
I'inconscient de 'auteur est malgré tout en cause, M. Michel décéle une
parenté psychanalytique entre deux thémes de 1'ceuvre de Debussy.
Cela fait beaucoup de précautions pour peu de choses ; la musique
elle-mé&me reste au-deld de ces finesses.

J.-CLAUDE PIGUET.

Bibliographia philosophica 1934-1945. Vol. 1: Bibliographia histo-
riae philosophiae, edidit G. A. De Brie. Utrecht et Bruxelles,
Editiones Spectrum, 1950, 664 p.

Chaque science cherche a maitriser sa bibliographie et la philo-
sophie n’échappe pas a cette nécessité. Grice a I'appui de I'Unesco,
voici une nouvelle bibliographie qui voit le jour, dont les qualités
remarquables, le caractére aussi complet que possible, la précision,
la clarté, la richesse (plus de 23 000 titres) compenseront largement
ce qu'on peut a peine appeler un inconvénient : l'exiguité de la
période envisagée, 1934-1945. Il est au contraire particuliérement
précieux de pouvoir ainsi rattraper sous une forme si commode les
retards et les troubles apportés par la derniére guerre dans notre
information et dans les échanges scientifiques.

Ce premier volume consacré & l'histoire de la philosophie nous
donne sur chaque auteur tout ce qui a été publié¢ au cours de la dite
période (avec l'indication des principaux comptes rendus) dans toutes
les langues européennes hormis le domaine slave. Un second volume
qui sera encore plus précieux sera consacré¢ a la philosophie elle-
méme : Bibliographia philosophiae. Si 'on voit la liste impression-
nante des périodiques dépouillés, si I'on songe que tout le domaine
de la philosophie orientale — Proche et Extréme-Orient — est éga-
lement présenté, si I'on signale en outre que les limites de la philo-
sophie sont assez largement tracées pour y englober par exemple les
études philosophiques sur Lamartine, Proust, Kafka ou K. Barth,
on aura une idée des mérites exceptionnels de ce travail.

Avant la parution du second volume, qui contiendra l’index
onomastique, le principe de classement par année de naissance est un
peu génant pour les philosophes contemporains. Comment savoir que
les études sur Ed. Claparéde doivent étre cherchées sous la rubrique
« 1872 » ou celles sur P. Héberlin sous « 1878 » ? D’autant plus qu'une
rubrique est réservée aux malheureux contemporains dont la date



BIBLIOGRAPHIE 205

de naissance est restée inconnue! Etait-il vraiment si difficile de
découvrir par exemple celle de Gustave Thibon ?

Signalons enfin une erreur minuscule : Maine de Biran ne s’appe-
lait pas Francois Pierre Gawthier, mais Gontier. L'erreur a-t-elle sa
source dans le Philosophen-Lexikon de R. Eisler qui la commet déja ?
Ne la laissons pas s’incruster plus loin encore.

PiErRrRE THEVENAZ.

1. M. BocHENSKI : La philosophie contemporaine en Europe. Traduit
de l'allemand d’aprés la deuxiéme édition par Frangois Vaudou.
Paris, Payot, 1951, 252 p.

La traduction du petit précis du P. Bochenski, de Fribourg, rendra
de grands services au lecteur frangais pour s’orienter de fagon stre
dans la philosophie actuelle. Ce livre prend pour point de départ la
fin de la premiére guerre mondiale, mais comme il mentionne tous
les philosophes qui ont publié aprés cette date (Croce, Bergson,
Husserl, etc.) et consacre un chapitre d’introduction au XIXe siécle,
on voit qu’il nous propose une large fresque de la philosophie contem-
poraine. Son mérite essentiel est de nous renseigner eégalement et de
maniére équilibrée sur la philosophie francaise, allemande et anglaise,
ce qui en général n’est pas la qualité maitresse des manuels frangais,
L’auteur a tenu & donner une ligne plus nette a son tableau en clas-
sant les philosophes en six rubriques : philosophie de la matiére, de
I'idée, de la vie, de l'essence, de l'existence et de lI'étre (Russell
sera-t-il ravi de se trouver avec les marxistes comme philosophe de
la matiére et F. Gonseth dans les philosophes de la vie ?). Il entend
marquer ainsi une progression qui trouve son point culminant dans
le dernier chapitre sur le thomisme. Cette prise de position personnelle
qui donne son sens a cette ingénieuse construction est certes tres
discutable, de méme que les remarques critiques qui terminent chaque
chapitre, mais cela ne diminue en rien ni 'objectivité des portraits
successifs, ni I'excellence des résumés, ni la solidité et la précision de
I'information.

Malheureusement la bibliographie s’arréte en 19460 et n’a pas éte
«traduite » : on nous renseigne sur les traductions allemandes et
anglaises de Kierkegaard, sans un mot sur les traductions francaises.
Le titre de Lénine : Matérialisme et Empiriocriticisme nous est donné
en allemand. Est-il permis de trouver dans un livre francais 1'ortho-
graphe Schestov et Berdjajev ? Ou Diss. Paris pour dire que I'Essaz
de Bergson est sa these de doctorat ? On reléve également de petites
erreurs : L’ Action de Blondel n’a pas précédé les Données immeédiates

de Bergson (p. 93) puisqu’elle est de 1893.
PIERRE THEVENAZ.



	Bibliographie

