
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1951)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

D. Wilhelm Michaelis : Versöhnung des Alls. Die frohe Botschaft
von der Gnade Gottes. Gümligen (Bern), Verlag Siloah, 1950,
198 p.

Le professeur de N. T. de la Faculté de théologie de l'Université
de Berne nous donne ici le résultat de ses investigations sur un point
important de la théologie : celui du rétablissement de toutes choses

ou, comme il préfère l'appeler, celui de la réconciliation générale
(Allversöhnung).

Le point de départ de sa recherche est dans les divergences qui
opposent sur ce problème Karl Barth et Emil Brunner. L'un et
l'autre s'entendent, il est vrai, pour repousser la doctrine du
rétablissement final, notée d'hérésie depuis Origene. Brunner le fait avec
une vigueur particulière et soutient la possibilité d'une perdition
définitive et éternelle pour une partie de l'humanité. Aussi accuse-
t-il Barth, qui souligne la supériorité de la puissance de la grâce
divine sur celle de la méchanceté humaine, de donner inconsciemment
dans l'hérésie qu'il se défend de professer. Ce conflit entre des hommes
qui prétendent tous deux fonder leur enseignement sur l'Ecriture
invite le théologien à une nouvelle interrogation de la Bible,
singulièrement du N. T. C'est à quoi s'applique W. M. avec la science et
la conscience qu'on lui connaît, pour aboutir à cette conclusion : la
doctrine de la réconciliation finale de tous les êtres avec Dieu par
Jésus-Christ est néotestamentaire, et elle doit être à la base de toute
la prédication de l'Eglise.

Après avoir écarté comme impropres à exprimer la pensée du
N. T. le terme grec d'àiroKaTÓOTaaic rcavrijuv (Actes 3 : 21) et le terme
allemand de Allbeseeligung, il donne sa préférence à ceux de
récapitulation et de réconciliation générale fournis respectivement par
Eph. 1 : 10 et Col. 1 : 20. Il passe alors en revue et étudie soigneusement

tous les textes qui paraissent contredire cette doctrine. Cela

l'oblige d'abord à élucider la signification de l'adjectif cdwvtoç qui,
appliqué soit au salut, soit aux peines à venir, pourrait indiquer que
l'histoire se terminera en laissant pour l'éternité deux groupes en
présence : les bienheureux et les damnés. Or cette épithète n'indique
pas une durée infinie, mais l'appartenance à l'alùuv uéXAaiv, le siècle
à venir ; il est l'équivalent de notre mot eschatologique. Les notions
de condamnation et de perdition « éternelles », dont font état de

nombreux textes, cessent donc d'impliquer un malheur irréparable
et n'excluent pas l'espérance d'un salut final. Poursuivant par l'étude
de la mort, l'auteur constate d'abord qu'elle n'est jamais un châtiment

eschatologique, si ce n'est sous le nom de « seconde mort » dans
l'Apocalypse, et qu'elle désigne simplement la fin de la vie présente.



272 BIBLIOGRAPHIE

Le salaire du péché n'a cependant pas un caractère définitif, car le
N. T. tout entier, même saint Paul ', annonce la résurrection générale.

La « seconde mort », malgré les difficultés qu'il y a à débrouiller
la portée exacte de ce terme, semble ne pas écarter non plus tout
espoir d'un salut final. Il en est de même du jugement. Les obstacles
éliminés, il reste à examiner les textes favorables à l'idée d'une
réconciliation générale avec Dieu à la fin des temps. Or il n'en manque pas.
L'auteur peut ainsi conclure, non seulement en donnant raison à

Barth contre Brunner, mais en montrant que le N. T. va encore plus
loin que Barth dans l'affirmation de la puissance victorieuse de la
grâce.

Nous n'avons pu qu'esquisser le squelette de cet ouvrage sans
donner une idée de la vivante chair qui s'y appuie. Théologiens et
laïcs y trouveront la joie de voir se dégager peu à peu, au cours de

leur lecture, la réponse du N. T. à une grave question et de se découvrir

avec tous les hommes comme enfermés dans le filet merveilleux
de la grâce divine. Ils apprécieront la consciencieuse enquête de
W. M. où l'analyse méthodique et prudente ne cherche pas seulement
à démontrer le bien-fondé de l'universalisme chrétien, mais aussi à le
situer au milieu des dogmes qui l'empêchent de donner à la grâce
divine un caractère quasi automatique et de dépouiller de toute
réalité l'acte de foi et d'obéissance de l'homme.

L'importance de cette étude ne saurait échapper à quiconque est
responsable de prêcher fidèlement l'évangile de la grâce de Dieu.

Jean Burnier.

Gestes et textes des apôtres. Traduction et notes par F. Amiot. Paris,
Librairie Arthème Fayard, 1950, 598 p. in-16. (Un hors-texte).

Faisant suite à Evangile, Vie et message du Christ ,2 cet ouvrage a

paru dans la même collection des Textes pour l'histoire sacrée choisis
et présentés par Daniel-Rops.

Il nous offre en une traduction nouvelle 3 et excellente les Actes,
les épîtres 4 et l'Apocalypse du Nouveau Testament. On y sent le
souci constant de mettre dans les mains de F« amateur » des Saintes
Ecritures un texte à la fois exact, limpide et alerte 5.

1 Contrairement à l'interprétation de J. Héring, La Première Epître de
saint Paul aux Corinthiens (Commentaire du N. T., VII).

2 Présenté dans cette revue, n° 154 (janvier-mars 1950), p. 44.
3 Même pour les Thessaloniciens et les Galates, dont F. Amiot avait donné

une traduction originale dans son commentaire à ces épîtres. Cf. cette Revue,
n° 144 (juillet-septembre 1947), p. 118 ss.

4 Les lettres de Paul se suivent selon l'ordre chronologique, Galates en tête.
5 Un exemple : Eph. 6 : 14-15 : Debout donc, avec la vérité pour ceinture,

pour cuirasse la justice, et pour chaussures l'empressement à annoncer l'Evangile
de paix.



BIBLIOGRAPHIE 273

Les notes, de la plume de F. Amiot, sont très réduites, soit au bas
des pages, soit en tête de chaque livre ou épître. Celles qui terminent
le volume, bien que laconiques aussi, mettent à la disposition du
lecteur une documentation intéressante. Elles comprennent, entre
autres choses, une table chronologique des temps apostoliques ; la
collection des témoignages relatifs à la venue de Pierre à Rome ; des

textes relatifs à la persécution de Néron ; une table des principaux
personnages qui paraissent dans cette partie du N. T., avec l'indication

exacte des passages qui parlent d'eux ; une double table
doctrinale, méthodique et alphabétique ; un catalogue des principaux
symboles contenus dans l'Apocalypse ; une liste des « épîtres » de

l'année liturgique empruntées au N. T. ; deux cartes et une double
photographie de manuscrits néotestamentaires.

Seule l'introduction générale est de Daniel-Rops. C'est un
chaleureux plaidoyer en faveur de la lecture intégrale du N. T.,
conformément à l'usage liturgique ancien. L'auteur montre l'intérêt
historique, doctrinal et spirituel de cette lecture. Rien ne peut être
plus sympathique à un protestant que cet effort pour faire lire la
Bible, et la Bible dans son intégrité.

Jean Burnier.

Chanoine Léon Cristiani : Jean Cassien : La spiritualité du Désert.
Editions de Fontenelle, 1946, 2 vol. de 267 et 320 pages. Collection
« Figures monastiques », dirigée par les Bénédictins de Saint-
Wandrille.

Le premier volume raconte la captivante histoire de ce moine
qui, après une longue initiation en Egypte, introduisit le monachisme
en Gaule. Le second volume fait connaître la doctrine développée par
Cassien dans ses ouvrages Institutions cénobitiques et Conférences
des saints Pères. Nous devons nous contenter de présenter quelques
remarques faites au cours de cette agréable et suggestive lecture.

Les Pères du désert, dont Cassien est l'interprète, se distinguent
par leur attachement à la Bible. Elle est l'objet de leur constante
étude et leur fournit toute la substance de leur vie spirituelle. Ils
l'apprennent par cœur, et par le cœur aussi, comme fit leur ami Jean
Chrysostome. Cassien, comme saint Augustin son contemporain, cite
les saintes Ecritures à chaque page qu'il écrit. Il n'a pas d'autre livre
de prières que les Psaumes.

Les Pères enseignent que le Saint-Esprit est indispensable à qui
veut comprendre la Bible. « C'est tout autre chose, dit Cassien,
d'avoir quelque facilité de parole et de l'éclat dans le discours, ou
d'entrer jusqu'au cœur et à la moelle des paroles célestes et d'en
contempler du regard très pur de l'âme les mystères profonds et

18



274 bibliographie

cachés. Cela, la science humaine ne le donne pas, ni la culture du
siècle, mais la seule pureté de l'âme, par l'illumination du Saint-Esprit
(per inluminationem Sancti Spiritus). » « On n'a aucun besoin de
commentaires spéciaux, pas plus que les yeux du corps n'ont besoin
de leçon pour voir, dès qu'ils sont soustraits aux ténèbres ou à l'infirmité

de la cécité. » « Ce n'est pas la lecture qui nous fait pénétrer le
sens des paroles, c'est l'expérience vécue. »

L'assistance du Saint-Esprit ne dispense pas le moine de se livrer
à une étude attentive du texte sacré. Origene en avait donné l'exemple,
et son influence se fait sentir ici, bien qu'elle s'avoue le moins possible
à cause du soupçon d'hérésie qui s'y attache. Cassien cherche parfois,
parmi les variantes des manuscrits, la leçon la plus sûre. C'est ce qu'il
appelle Yemendatio. Sur un texte de Job (15 : 15), par exemple, il
remonte de la version grecque des Septante aux texte hébreu que
Jérôme vient de traduire en latin. Dans Mat. 5 : 22, qu'on lit parfoit :

« Quiconque s'irrite contre son frère sans raison sera justiciable du
tribunal », il considère les mots « sans raison » comme une glose qui
fausse complètement la pensée du Seigneur.

Ces rudiments d'exégèse scientifique n'empêchent pas que
l'interprétation de Cassien ne soit soumise à la méthode alexandrine qui ne
se contente pas du sens littéral quand celui-ci paraît n'avoir aucune
valeur spirituelle, mais a recours à l'allégorie pour lui donner un
sens mystique. Mais nous sommes encore loin des élucubrations
auxquelles la méthode allégorique se livrera de plus en plus au cours du

moyen âge.

Ainsi, les fameux textes Tu es Petrus, Tibi dabo claves, Pasce

oves, ne sont pas interprétés par lui dans un sens favorable à la
primauté de l'évêque de Rome ni même à la hiérarchie en général.
S'il croît à l'utilité de l'aveu public des fautes et à la valeur d'une
direction spirituelle demandée au senior, « il ne cite pas le moins du
monde les textes bibliques concernant le pouvoir des clés », dit
M. Cristiani. Et le texte de Jacques 5 : 14 ne lui suggère aucunement
l'idée de l'Extrême-Onction, ce qui fait dire à l'historien catholique :

« Evidemment, il ne se place pas au même point de vue que nous et
sa théologie pénitentielle n'est pas entièrement au point. »

Cassien me paraît être aussi un interprète plus fidèle de la pensée
biblique que ne seront ses successeurs médiévaux lorsqu'il place
résolument les « miracles », les « signes », les « merveilles » en dehors
des grâces de la sainteté. Selon lui, seule la charité divine fait les
saints. « Il arrive quelquefois, dit-il, que des hommes d'esprit pervers,
condamnables sur le sujet de la foi, chassent les démons et opèrent les

plus grands miracles au nom du Seigneur... » Comment peut-on
trouver cette parole « inconsidérée », quand on se rappelle ce que dit
Jésus des faiseurs de miracles dans Mat. 7 : 22-23



BIBLIOGRAPHIE 275

Recueillons encore ces aveux de M. Cristiani : « On ne trouve pas
trace dans les œuvres de Cassien d'une dévotion particulière à la
très sainte Vierge. Il ne l'avait pas trouvée chez ses maîtres du désert
égyptien et il ne l'avait pas développée de lui-même. C'est, pour
nous, une de ses lacunes... Il n'y a pas davantage trace de dévotion
spéciale à la Croix de Notre Seigneur, à sa Passion, à la sainte Eucharistie.

Il n'en parle qu'incidemment et sans insistance. Nous sommes
avec lui dans l'atmosphère la plus archaïque de la piété chrétienne.
Il y a même un certain recul par rapport à saint Paul dont les épîtres
reflètent une si tendre union à Jésus crucifié. Mais l'emploi en quelque
sorte massif des psaumes donnait à la piété monastique de ces temps
anciens un aspect particulier. »

V. Baroni.

Ibn Sînâ (Avicenne) : Livre des Directives et Remarques, trad., introd.
et notes par A.-M. Goichon. Beyrouth, Commission internationale

pour la traduction des chefs-d'œuvre ; Paris, Vrin, 1951,
552 p. Collection d'œuvres arabes de l'Unesco.

Depuis le début des traductions de l'arabe, l'influence de la
philosophie d'Avicenne a persisté au moyen âge même en dehors du
courant averroïste et après saint Thomas d'Aquin. Aussi l'historien
est-il conduit bientôt à l'étude de cet auteur, s'il est resté indifférent
jusque-là à sa grandeur et à sa célébrité. Il convient donc de saluer
a vec joie la traduction des Ishârât, ou Livre des Directives et Remarques
(connu précédemment sous le titre de Livre des Théorèmes et des

Avertissements) que Mlle Goichon, l'éminente spécialiste d'Avicenne,
vient de publier chez Vrin à Paris. Ce livre, inconnu du moyen âge
occidental et traduit en français pour une faible part il y a une
cinquantaine d'années, appartient à la fin de la vie dTbn Sînâ. Il a

pour objet d'étudier en une série de notes parfois brèves et plus ou,
moins liées entre elles des points controversés de la doctrine avi-
cennienne ou de la philosophie grecque. Ce caractère de concision
technique fait l'intérêt et la difficulté de l'ouvrage, mais grâce à

Mlle Goichon, l'intérêt subsiste presque seul. En effet, les notes
abondantes dont le texte est orné explicitent les allusions de l'auteur à

ses autres ouvrages ou à Aristote, elles éclairent Avicenne en le
rapprochant de Plotin ou en citant les commentaires d'al-Tûsî ; les

titres ajoutés à de très nombreux paragraphes, les index et la riche
table des matières complètent l'aide que la traductrice nous apporte.

Les directives et les remarques d'Avicenne portent sur l'ensemble
de sa philosophie, sur la logique (le concept, le jugement et le
raisonnement), sur la physique et la métaphysique. En physique, elles
offrent par exemple une réfutation de l'atomisme, l'examen de la



276 BIBLIOGRAPHIE

relation de la matière et de la forme, de la propension circulaire et de

la propension droite, du caractère non perceptible de l'âme ; elles

exposent le cogito avicennien (l'âme se perçoit par elle-même),
présentent les facultés de l'âme et en particulier l'intellection avec ses
différents degrés de réceptivité et d'illumination.

La partie métaphysique, très riche, distingue par exemple l'être
et le sensible (car beaucoup les confondent), l'essence et l'existence
(identiques en Dieu seul), le possible et le nécessaire (double point de

vue propre au créé seulement) ; elle établit l'unité et l'unicité de

l'Etre nécessaire, le fait qu'il n'a ni contraire ni définition, la solidité
et la noblesse de la preuve a priori de l'existence de Dieu. On y
relève aussi des problèmes relatifs à la création qui peut être immédiate

ou médiate, dont l'objet immédiat doit être un, etc. Un autre
chapitre (p. 395) présente d'une manière splendide la perfection de

Dieu et la hiérarchie des intelligences célestes dont la dernière
produit l'âme raisonnable, ultime substance intellectuelle. On rencontre
plus loin (p. 435) des mises au point lumineuses sur l'intellection qui
en elle-même ne dépend pas de l'état du corps, sur la science que
l'Etre nécessaire a du multiple sans que son unité en soit affectée, sur
la Providence qui n'est autre que l'ordre le meilleur, sur le mal qui
est comme voulu par accident, sur le châtiment conçu comme la
conséquence nécessaire des états passés. Tout cela nous introduit
dans le domaine de la spiritualité et les trois derniers chapitres (p. 467)
où l'influence soufie est très sensible traitent de la joie, des étapes
spirituelles et des actions miraculeuses. La joie véritable est distinguée

des plaisirs sensibles ; la spiritualité véritable est dite rechercher
la vérité non pas pour la connaissance qu'on en a, mais pour la vérité
seule ; enfin la puissance véritable est reconnue dans l'homme quand
son âme est enflammée par la connaissance de Dieu.

Mlle Goichon n'a pas voulu seulement donner accès à ce texte,
elle a voulu montrer en lui l'originalité d'Avicenne et l'évolution de

sa pensée. L'éminente traductrice s'attache donc à établir dans
l'introduction et les notes qu'en logique Avicenne n'est pas un simple
professeur d'aristotélisme. Elle note la place que prend chez lui le

syllogisme hypothétique; elle signale l'adjonction à l'attribution
aristotélicienne de jugements de temps et de quantité qui en limitent
ou en conditionnent la portée, l'extension de la démonstration, par
delà les propositions proprement nécessaires, aux propositions énonçant

des faits, ce qui amène l'auteur des Ishârât à constituer en
syllogisme démonstratif l'enthymème dans lequel le moyen terme
(qu'Aristote néglige) n'est que le signe du majeur et non sa cause
comme dans la démonstration aristotélicienne classique.

Quant à l'évolution de la pensée d'Avicenne, Mlle Goichon enseigne
que le Livre des Directives et Remarques ne favorise pas la thèse du



BIBLIOGRAPHIE 277

plotinisme croissant de son auteur, soutenue en 1939 encore par le
P. Gardet. Elle invoque pour cela les touches rationalistes et
scientifiques qu'elle relève non seulement en logique, mais aussi en
métaphysique dans la volonté d'Avicenne de ramener la prophétie et les

prodiges à des lois naturelles. On dira peut-être que cette interprétation
des Ishârât tire trop Avicenne de notre côté. Attendu que tout

être et toute connaissance ici-bas, selon lui, proviennent de l'illumination

de l'Intelligence agente unique, les lois naturelles peuvent
aussi bien s'appeler divines ; le mot n'aurait donc pas ici le sens ou
la résonance qu'il a chez nous. Mais c'est là une question délicate,
puisqu'on ne peut connaître du dedans la nature de l'intuition
intellectuelle et spirituelle d'Ibn Sînâ.

De toutes façons, cette interprétation, si vraiment elle peut être
discutée, de même que les critiques adressées chemin faisant à l'auteur

au nom du thomisme qui n'est pas nécessairement la doctrine de

tous les lecteurs, ne changent rien au monument d'érudition et de
science qu'est cette traduction et à l'intérêt philosophique considérable

du Livre des Directives et Remarques.

Fernand Brunner.

Martin Bucer : Traité de l'amour du prochain. Paris, Presses uni¬
versitaires de France, 1949, 75 p. Cahiers de la « Revue d'histoire
et de philosophie religieuses », publiés par la Faculté de théologie
protestante de l'Université de Strasbourg, n° 32. Traduction,
introduction et notes par Henri Strohl.

Ils sont nombreux, ceux pour qui la Réformation se résume aux
seuls noms de Luther, de Calvin, peut-être de Zwingli, et l'on est
frappé de constater, chez ceux-là même qui cherchent à se
documenter sur le XVIe siècle, une ignorance dont les responsabilités sont
à chercher en premier lieu dans les rangs des théologiens. Veulent-ils
lire quelque chose de l'époque, ils s'attaquent incontinent à l'Institution

chrétienne Ils pourraient plus mal tomber, certes, mais l'on peut
se demander s'ils choisissent la bonne voie : se lancer sans préparation

sur un ouvrage aussi monumental.
D'autant que le début de la Réforme a fourmillé de petits traités

écrits au courant de la plume, où l'appareil scientifique est réduit au
minimum, et où les idées fondamentales jaillissent claires, fortes,
montrant avec évidence quelle est l'armature du grand mouvement
qui a révolutionné l'Eglise chrétienne.

Le traité dont nous rendons compte est du nombre. Dû à Martin
Bucer, le réformateur alsacien dont on a célébré, il y a quelques mois



278 BIBLIOGRAPHIE

le quatre centième anniversaire de la mort, il nous apporte en une
trentaine de pages l'essence du message évangélique tel que les
réformateurs l'ont compris. Bucer l'a écrit en 1523, quinze ans avant
l'arrivée de Calvin à Genève, six ans après le célèbre affichage des
thèses de Luther à Wittenberg. Il venait d'arriver à Strasbourg et
le magistrat, intéressé de savoir ce qu'allait prêcher ce jeune prêtre
qui demandait à exercer son ministère dans la métropole alsacienne,
l'avait prié de s'en expliquer.

Son titre exact, traduit librement par M. Strohl en « Traité de
l'amour fraternel » est : De ce que nul ne doit vivre pour lui-même,
mais pour les autres, et comment l'être humain peut y parvenir. Il
comporte deux parties indiquées par les deux propositions du titre :

l'une est l'exposé de la thèse, l'autre son application. Dieu nous a
créés en vue du service des autres, et en ceci, nous sommes semblables
à toute créature. « Le ciel luit non pour lui-même, mais pour les
autres créatures. » C'était là l'ordre parfait qui a été détruit par le
péché, mais que Dieu restaure en Christ dont l'œuvre s'atteste en
nous par le fait que nous nous mettons au service du prochain. Ici,
Bucer parle des diverses vocations et professions humaines et en
donne une conception qu'on peut dire christologique. La foi en Christ
seule donne son sens aux diverses activités humaines et « celui qui
enseigne la foi enseigne quelle est la source de toutes bonnes œuvres ».

Soyons 's reconnaissants à M. Strohl pour son patient travail
de réédition. 1 seulement il redonne le texte original du traité en
vieil allemand (pas très difficile à lire avec un peu de pratique) mais
encore il en donne, en regard, une traduction française très soignée,
le tout précédé d'une excellente introduction. Nous ne saurions assez
recommander à ceux qui veulent s'instruire sur les réformateurs
et lire leurs écrits, de prendre ce traité et de l'étudier.

Nous aimerions soulever une question pour terminer. Dans son
introduction, M. Strohl mentionne les influences dont Bucer est
tributaire. Il cite Luther et nous ne nous y arrêterons pas. Il cite
aussi Zwingli et son traité « des Justices divine et humaine » de

1523. Comme cette même année, une lettre est venue de Bâle à

Zwingli pour lui demander d'aider Bucer, et qu'on sait que les deux
réformateurs ont été en contact à ce moment, on rapproche l'écrit de
Bucer de ceux de Zwingli et l'on y trouve certaines ressemblances
assez frappantes pour qu'il soit au moins permis de soulever la
question des rapports réciproques entre les pensées des deux hommes.
Ce n'est en effet pas seulement avec le traité « des Justices divine et
humaine », mais avec d'autres écrits de Zwingli que l'on trouve des
ressemblances. La thèse soutenue dans le traité de l'amour fraternel
se retrouve dans le petit pamphlet éducatif de Zwingli « Quo pacto
ingenui adolescentes formandi sunt », d'août 1523 également, où la



BIBLIOGRAPHIE 279

destruction de l'état de choses créé par Dieu, la restauration par la
foi et la nécessité de se mettre au service des autres, sont décrits
d'une manière presque semblable. La conception christologique du
monde est sensiblement la même dans les deux traités de Zwingli et
dans celui de Bucer. Sur des points de détail, Bucer a-t-il lu la «

Gütliche Vermahnung an die... Eidgenossen zu Schwyz », 1522, pour avoir,
exactement comme Zwingli, et pour des raisons au fond analogues,
décrié l'achat des produits étrangers et vanté celui des produits
indigènes Et y a-t-il un lien entre les deux hommes lorsqu'ils
prônent comme la première des professions humaines celle de

campagnard

Ce ne sont que des questions ; un simple compte rendu n'est pas
le lieu où les traiter. Il peut tout de même être intéressant de les

poser.
Jaques Courvoisier.

Helmut Thielicke : Theologische Ethik, i. Band. Tübingen, J. C. B.
Mohr, 1951, IX-740 p.

L'Ethique de M. Thielicke vient à la suite d'ouvrages nombreux
ces dernières années, et fort bien accueillis, semble-t-il, non seulement

en Allemagne mais dans les milieux œcuméniques. D'entre les
douze publications sorties, depuis 1945, de la plume de l'actuel
recteur de l'Université de Tubingue, deux ont paru sous les auspices
du Conseil œcuménique des Eglises (Editions Oikumene, Genève).
La première, intitulée Fragen des Christentums an die moderne Welt
et qui offre des réflexions sur la crise spirituelle de l'Occident, pourrait

bien être significative pour le souci de vivante actualité qui
inspire le volume présenté ici à votre intention.

En dépit du recours au vocabulaire le plus moderne et inévitablement

existentialiste, la langue de M. Thielicke est limpide. On pourra
regretter l'absence, en tête des principaux chapitres d'un si vaste
exposé, de ces thèmes dont Schleiermacher (Der Christliche Glaube)
a donné le précieux exemple et que rédigent volontiers les auteurs
soucieux d'aider leur public, ou peut-être aussi de se bien comprendre
eux-mêmes. En revanche, les registres — muets sur Luther sans doute

parce que l'œuvre est d'inspiration luthérienne et que le réformateur
intervient constamment — sont établis avec beaucoup de soin. Ils
renvoient non pas aux pages de l'exposé, pages dont la densité pourrait

embarrasser le lecteur en quête de tel ou tel détail, mais à l'un
ou l'autre des 2204 alinéas « substantiels » (Sinnabschnitte) qui les
subdivisent. Comme dans la Dogmatik de Karl Barth, les développements

historiques, à mon sens souvent indispensables, sont en petits



280 BIBLIOGRAPHIE

caractères « afin d'épargner au non-théologien le risque du découragement

». Avis au lecteur de langue française. Même si l'allemand ne
lui était pas familier, il suivra M. Thielicke sans trop de peine et avec
fruit.

On n'attendra pas d'une courte notice bibliographique qu'elle
entre dans le détail d'une telle œuvre. Il faudrait y revenir lorsqu'elle
sera achevée. Je me bornerai à en signaler les thèmes directeurs tels
qu'ils ressortent de la première partie de ce tome I : Krisis und Ver-
heissung der Christlichen Ethik im Zeitalter des Säkularismus. Ce sera
fait de façon très sommaire. Et encore ne me croirai-je pas tenu,
devant le texte de M. Thielicke, à une obéissance littérale, qui pourrait

ici ou là l'obscurcir. Il m'arriverà d'en donner une interprétation
assez libre.

Ce qui caractérise notre époque, rappelle M. Thielicke — et il le
rappelle avec un accent dont je me reproche de donner une réplique
si éteinte — c'est le sécularisme. Le monde, autrefois considéré comme
soumis à des forces transcendantes, s'édifie dans l'autonomie
(Eigengesetzlichkeit). L'application des méthodes scientifiques aux secteurs
les plus divers de la vie humaine a conduit à une sorte d'interchangeabilité,

ou plutôt de confusion (Verwechselbarkeit) entre la
conception chrétienne et la conception profane de la vie. Il est devenu
difficile de recourir, comme on le fit jadis, pour les distinguer, à une
analyse des régions où plongent les motifs de l'action (Motivschichten)

; car la science ramène fatalement tous ceux-ci à la nature.
Deux exemples parmi ceux qu'évoque notre auteur : La pensée
chrétienne voit la source de la foi (Glaube) en Dieu. Depuis Schleiermacher

et sous son influence on tendra à l'identifier avec la simple
disposition humaine subjective qui porte à la crédulité (Gläubigkeit).

La théologie, d'autre part, envisage l'Eglise comme une réalité
d'inspiration surnaturelle, où la part du Ciel est primordiale. La
lutte idéologique déchaînée en Allemagne autour de 1933 tendit à la
confondre avec l'Etat lui-même ; et l'éthique, dépouillée de son
habituel souci de la personne, sera réduite à quelque sociologie
biologique. Vue dans son ensemble, cette évolution ébranle profondément

l'éthique chrétienne. Elle la met en jugement, en état de crise
mortelle (Infragestellung und Krisis der christlichen Ethik). M. Thie-
licke met en parallèle sur ce point la critique historique appliquée au
texte biblique et la critique des fondements de la morale telle que
Kant et les kantiens, de Fichte à Wilhelm Herrmann l'ont pratiquée.
A vrai dire, s'agissant de mettre en lumière les causes du chaos
actuel et le sens démoniaque de l'élan sécularisateur (Dämonisierung
der Welt), on voudrait le voir insister moins qu'il ne le fait sur le
rationalisme ou sur l'effort des historiens, et davantage sur l'emprise
des thèses évolutionnistes et panthéistes auxquelles nous venons de



BIBLIOGRAPHIE 28I

faire allusion (et qui ne sont pas à identifier avec celles de la théologie
romantique). Les pieds fourchus et les cornes du Diable ne sont-ils
pas plus aisément discernables chez les Rosenberg inspirateurs des

Hitler que chez les Semnler, les Kant ou les Schleiermacher Nul
doute au reste que, interrogé plus à fond sur ce point, M. Thielicke ne
soit d'accord sur cette prédominance : c'est elle qui a mené notre
monde à sa perte.

Très convaincu de la gravité de ce jugement, le théologien de

Tubingue n'en affirme pas moins la promesse (die Verheissung) faite
à l'éthique chrétienne. Cette affirmation lui coûte-t-elle moins qu'aux
tenants de la thèse dialectique, qui l'émettent naturellement aussi

Il se peut. Les défenseurs de la thèse dialectique, estimant totale la
rupture entre le monde de Dieu et le monde de l'homme, disent
l'éthique radicalement impossible ; impossible de notre part. Pour
M. Thielicke, elle est « une impossible possibilité » (eine unmögliche
Möglichkeit). Une possibilité impossible étant donné la tension qui
oppose ce siècle-ci au siècle à venir ; une possibilité néanmoins, et
même une nécessité puisque, dit-il, soulignant lui-même le terme,
nous devons trouver le moyen d'y vivre. Trahirais-je la pensée du
systématicien wurtembergeois en émettant la supposition que, à ses

yeux, le fait que la rupture des deux mondes n'est pas absolue facilite

la découverte de l'indispensable modus vivendi Quoi qu'il en
soit de ce point, M. Thielicke repousse la thèse de la théologie
dialectique. Dans la controverse entre Barth et Brunner au sujet de la
théologie naturelle il a pris parti pour ce dernier. Il conteste le mot
d'ordre actuel du retour soit à l'herméneutique précritique (W.
Fischer) soit à l'orthodoxie classique (K. Barth). La prétention d'opérer
des marches-arrière de ce genre, de réussir un saut direct et comme
à pieds joints, en deçà de temps très actifs, lui paraît chimérique
(Unmöglichkeit eines ungebrochenen Zurück). Il se prononce pour
le respect de l'histoire, pour le respect de l'histoire sainte en
particulier, estimant à juste titre que la thèse dialectique conduit à nier la
réalité de l'Incarnation '. Il s'abstient des condamnations sommaires
fort à la mode aujourd'hui. Attendez-vous à le voir rendre justice aux
écoles mêmes dont il a vu le danger : celle des Heitmüller, des Bousset,
des Wrede ; celles des kantiens aussi. Et je doute qu'il partage à

1 « Wenn bei der Betrachtung des « Christuszeugnisses im Alten Testament

» die historische Tiefenperspective verieugnet wird, wird auch die Altes
und Neues Testament durchwaltende Heils- Geschichte eliminiert und eine
abstracte Zeitlosigkeit heraufbeschworen. Damit wiederum wird das Wunder
der Fleischwerdung und des Eingehens Gottes in die Geschichte getilgt, statt
dessen aber eine doketische Allgegenwart Christi in allen Situationen und
Texten beider Testamente heraufbeschworen >> (p. 42-43).

J'ai exprimé une conviction analogue dans le petit livre Orientation,
Neuchâtel, 1941, p. 51-52.



282 BIBLIOGRAPHIE

l'égard de Schleiermacher la sommaire sévérité d'Emil Brunner, avec
lequel il paraît avoir tant d'affinité. La constatation des résultats de
la critique des textes sacrés, de la philosophie rationnelle, de la
psychologie romantique elle-même ne l'empêchera pas d'estimer que ces
mouvements auront eu un rôle positif. En dépit de leurs abattages,
et souvent grâce à leurs abattages, ils ont contribué à enrichir l'Histoire

d'aspects nouveaux. Les problèmes du mariage, de l'Etat, de

l'économie sociale, de l'art n'y ont-ils pas gagné, demande M.
Thielicke, une complexité, une indépendance, une « autarcie » nouvelles
(die Autarchiebestimmungen des Säkularismus) devant lesquelles les

recettes de l'exégèse typologique ou du dogmatisme classique se

révèlent impuissantes
Vous verrez au reste M. Thielicke opérer lui-même un retour.

Mais il s'agit de l'un de ces rappels aux origines (bibliques et protestantes)

qui constituent la vraie marche en avant. Sa façon de fausser
compagnie à une certaine tradition luthérienne que Mélanchton
aurait munie d'étais trop humains, de rallier un Luther animé des

plus pures sèves évangéliques, me paraît de cette sorte. Il prétend
appuyer sur le premier des réformateurs son rejet de la thèse qui
base la morale sur l'intention subjective et sa reconnaissance du
caractère existentiel, objectivement divin, de l'impératif spirituel
(Gesinnung und christliche Existenz). Et c'est aussi sur des considérations

de ce genre — mais en cela il me semble devenir très subtil —
qu'il entend établir l'indépendance de la morale à l'égard de la
dogmatique. La suite du volume montre au surplus, par l'extrême étendue
des références de tout genre, par la précision de la controverse avec
le thomisme, que ce retour vers l'avenir — si j'ose risquer le paradoxe

— est d'un théologien très remarquablement informé, et formé.

Maurice Neeser.

Maurice Neeser : Au cœur de l'Eglise. Genève, Roulet, 1949, 153 p.
Collection du Centre protestant d'études.

Les contacts œcuméniques ont suscité dans notre pays au cours
de ces dernières années non seulement une nouvelle compréhension à

l'égard des Eglises de type catholique, mais aussi toute une révision
de l'ecclésiologie régnante. C'est en présence de cette tendance
nouvelle parmi nous que M. Neeser exprime sa réaction. Avouons que ce

fait imprime à l'ouvrage un caractère fâcheusement défensif ; ajoutons

qu'en outre le professeur neuchâtelois paraît éprouver envers son

propre métier une défiance quelque peu paralysante ; il en craint le
verbalisme ; il recourt à l'occasion à des considérations pragmatiques
qui rappellent le temps où la psychologie religieuse faisait loi (par
exemple p. 37, où la doctrine réformée est d'abord considérée comme



BIBLIOGRAPHIE 283

plus conforme qu'une autre au sentiment religieux). Et cependant,
lorsqu'il se place à un point de vue rigoureusement théologique, le

message de M. Neeser ne manque pas de force convaincante et sa

contribution à la conversation œcuménique est loin d'être négligeable.
Elle est dominée par une préoccupation centrale : la souveraineté de
la grâce divine et les répercussions de ce principe sur l'ecclésiologie ;

est-il respecté dans une conception institutionnelle de l'Eglise ou bien
la grâce n'est-elle pas « incarcérée » dans l'organisation, ligotée à la
succession apostolique, aux sacrements, à la liturgie La question
devait être posée. Reste à savoir si nous sommes contraints de choisir
entre une conception purement charismatique de l'unité et une autre
essentiellement institutionnelle. Certaines formules de M. Neeser
laissent entendre que non, et qu'il s'agit seulement de subordonner
l'institution au charisme ; d'autres expressions, au contraire,
suggèrent que, l'Eglise comme le Royaume n'étant que promise, ne
devrait être cherchée que dans l'invisible, l'organisation de cette
Eglise étant dissociée de sa substance spirituelle. Or le protestantisme,
croyons-nous, et le protestantisme moderne plus spécialement, a
souffert de cette dissociation.

Cette dernière tendance nous a paru s'accentuer dans un récent
travail de M. Neeser à la Rencontre suisse des professeurs de
théologie, où il traitait du protestantisme et du catholicisme. Des remarques

faites lors de la discussion de ce travail, nous retiendrons les

points suivants :

i° La notion d'Eglise invisible est étrangère au Nouveau Testament

et a plutôt une résonance platonisante. La pensée apostolique,
en effet, met l'Eglise dans la dépendance de l'Esprit saint, dont la
puissance sans doute est invisible, mais la spiritualité de l'Eglise
ne constitue jamais une consolation en présence des maux dont
l'Eglise est « visiblement » affectée ; au contraire, le recours à l'Esprit
impose immédiatement une obéissance concrète à ses exigences,
l'unité de l'Esprit appelle une unité visible de l'Eglise (èv évi rtveuucrn
rjiaeîç tcovt6ç eiç ev aüjua eßanT(a8r|Mev, dit I Cor. 12 : 13), et la structure
de l'Eglise n'est pas considérée comme indifférente : la substitution
du ministère à la prêtrise de l'institution cultuelle israélite traduit,
parfois jusque dans le détail, la nécessité pour l'Eglise d'avoir une
forme qui lui soit propre.

20 Les réformateurs n'ont pas tous recouru à la notion d'Eglise
invisible : pour Luther ce qui importe, c'est la Parole et ceux qui
l'écoutent ; Bucer préfère parler d'ecclesia vera ; ; la confession
d'Augsbourg relie étroitement la communion des saints à la
prédication et aux sacrements ; Calvin emploie certes le terme d'Eglise
invisible, mais sa pensée est surtout que l'Eglise n'est pas « pleinement

» visible.



284 BIBLIOGRAPHIE

3° Le protestantisme moderne a singulièrement exagéré la portée
de cette notion d'Eglise invisible en la dissociant des institutions
ecclésiastiques ou des associations de croyants. L'organisation ne manque
pas de se venger quand on la considère comme indifférente : Qui
veut faire l'ange fait la bête. Le terme barthien d'Eglise-événement
a le grand avantage de rappeler que l'Eglise sans l'Esprit n'est que
pseudo-Eglise, cadavre d'Eglise, mais d'autre part que l'Eglise est
réellement promise à notre foi, qu'elle se réalise là où elle se laisse
édifier. Si donc nous avons certes à faire un mouvement pour régresser
de nos divisions et infidélités vers l'unité de l'Esprit qui est « au
cœur de l'Eglise », d'autre part nous avons à nous laisser ramener par
l'Esprit à l'édification du « corps » de Christ, notion qui met si bien
en évidence la nature concrète de l'Eglise.

Louis Rumpf.

Jean Baruzi : Création religieuse et pensée contemplative. I. La
mystique paulinienne et les données autobiographiques des épîtres.
IL Angelus Silesius. Paris, Aubier, 1951, 239 p. Collection « Les
Religions ».

Sans aucune idée préconçue, sans dogmatisme théologique ou
philosophique, avec un entier respect des expériences qu'il a choisi
d'étudier, M. Baruzi s'efforce de les comprendre de toute son âme.
« Il se pourrait, dit-il, que la pensée mystique, du moins en ses plus
intenses expressions, qui nous élève si hardiment, et parfois avec tant
d'injustice apparente, au-dessus du monde sensible, mais qui nous le
rend en même temps si intimement cher, fût dans l'ordre spirituel
une précieuse introduction à une métaphysique de la nature. » Pareille
hypothèse a l'avantage d'ouvrir largement les avenues et d'éviter
les limitations arbitraires dont les études psychologiques n'offrent
que trop d'exemples.

Les épîtres de l'apôtre Paul sont un document particulièrement
instructif d'une expérience mystique où se manifeste une force
créatrice. On sent chez M. Baruzi une longue familiarité avec ces
textes sublimes et une parfaite connaissance des questions critiques
qui s'y rapportent. Elles ont fait l'objet de ses premiers cours au
Collège de France. En 1928 et 1929, notre Revue a eu l'honneur
de publier de lui deux belles leçons d'ouverture, l'une sur Luther
interprète de saint Paul, l'autre sur Les diverses interprétations de saint
Paul au XVIe siècle et les résultats de l'exégèse contemporaine.

La rencontre avec le Christ sur le chemin de Damas est pour Saul
de Tarse le commencement d'une nouvelle vie, « les choses anciennes
sont passées, voici que sont venues les choses nouvelles ». S'il y a des
moments de délire sacré (glossolalie et ravissements), il y a surtout



BIBLIOGRAPHIE 285

l'union transformante avec Christ. « Nous sommes devenus une
même plante avec lui. » Par une participation à sa mort et à sa
résurrection, il y a transmutation intérieure et pressentiment d'une spiritualisation

de la vie individuelle et collective. On ne se tromperait pas,
écrit M. Baruzi, en disant que, « en réfléchissant sur des visages découverts

la gloire du Seigneur », Paul et ceux qui lui ressemblent
atteignent à une sorte de nouvelle création de leur être. Il est permis
d'appeler mystique cette descente dans les profondeurs de l'homme
et cet extraordinaire élargissement de toutes ses possibilités ». C'est
de la théologie, si l'on veut, mais vécue autant que pensée, c'est une
communion réelle grâce à laquelle saint Paul est à la fois de son temps
et au-dessus de son temps, comme dit Albert Schweitzer.

On lira avec joie ces pages d'une intelligence si large que l'Esprit
s'y déploie sans obstacle.

Angelus Silesius, de son vrai nom Johannes Scheffler (Breslau,
1624-1677) a retenu l'attention de M. Baruzi par la qualité de sa

contemplation religieuse et la splendeur de sa langue poétique. Les

cinq chants de son Voyageur chérubinique (Cherubinischer Wanders-
mann), son œuvre maîtresse, parurent à Vienne en 1657, sous le

simple titre Epigrammes et maximes spirituelles (Geistreiche Sinn-
und Schlussreime). La seconde édition, publiée à Glatz en 1675, était
augmentée d'un sixième livre « qui n'a ni la sérénité ni la beauté des

cinq premiers ». Dans ce précieux ouvrage, qui a excité l'admiration
de Schopenhauer, l'expérience mystique s'exprime en aphorismes
éblouissants et sonores. Rien de systématique. Pas de confidences
autobiographiques non plus, comme en tant d'autres écrits mystiques
où les héros se racontent eux-mêmes. M. Baruzi excelle à dégager
néanmoins le portrait de l'auteur et à déceler les influences qu'il a
subies. « Angelus Silesius, dit-il, est un homme qui a réalisé jusqu'en
son fond, tandis qu'il préparait le Voyagettr chérubinique, ce que
l'on pourrait appeler l'expérience éthique et le christianisme essentiel,

avec, au sommet de son être, une imitation de Jésus-Christ allant
jusqu'au paroxysme des plus hauts états mystiques et, en son intention,

nettement paulinienne. »

Johannes Scheffler fut de bonne heure orphelin. Son père, un
seigneur polonais réfugié à Breslau, avait soixante-deux ans quand
il épousa une jeune Allemande de vingt-quatre ans dont il eut trois
enfants : Johannes, l'aîné, une fille qui devait mourir à vingt-trois
ans, et Christian qui sera atteint de folie à vingt-cinq ans. On est aux
dernières années de la guerre de Trente-Ans. Johannes, tout porté
qu'il est vers la poésie, a une vocation scientifique et fait de
brillantes études de médecine à Strasbourg, en Hollande, à Padoue où
il est reçu docteur en philosophie et en médecine le 9 juillet 1648. A



286 BIBLIOGRAPHIE

la fin 1649, il est nommé comme médecin du duc Nemrod de
Wurtemberg, à Oels, en Silésie. Il se lie d'une profonde amitié à noble
Abraham de Frankenberg, qui l'initie à la poésie de Jacob Boehme.
Sous cette heureuse influence, il se fût probablement épanoui dans
une vie mystique loin de toute orthodoxie et de toute expression
dogmatique trop rigoureuse. « Mais Frankenberg meurt, et Silesius s'est
trouvé sans appui, affectivement seul, à la fois ardent et fragile,
comme il fut toujours, impatient d'épanouissement contemplatif. »

Il est dans le désarroi. Du côté luthérien, il se sent incompris. Ses

poèmes sont mal reçus, dans une atmosphère doctrinale desséchante.
Il écrit, en 1652 : « Je déclare que nos prédicateurs d'aujourd'hui sont
grossiers et ignorants de toute la piété antique, et privés de la vraie
et vivante théologie. » Il se convertit au catholicisme et, sous
l'influence de Sebastian Rostock, vicaire général de Breslau, il est ordonné
prêtre en 1661. Le libre mystique qu'il était se laisse alors de plus en
plus gagner par la fièvre des polémiques confessionnelles, si ardentes
à cette époque de la Contre-Réforme. Certains de ses pamphlets sont
des « explosions de fureur qui affleurent fortement les confins de la
folie ». Le sixième livre de son Voyageur chérubinique témoigne du
dessèchement de son mysticisme. Le poète Angelus Silesius s'efface
devant le théologien Scheffler pour qui le christianisme est une
dogmatique impérieuse et syllogistique. Il est la proie du conformisme
romain. Sa nervosité excessive ne trahirait-elle pas un doute secret,
une déception inavouée « Tout se passe comme si Angelus Silesius
n'avait pas supporté les périls que lui imposait un âge de controverses

passionnées... Dès les premiers regards jetés sur le sixième
livre, c'est la violence que l'on discerne... Lugubre transformation de
belles images ntystiques en gestes de manieur de poudre... » L'un
des plus illustres champions de la Contre-Réforme, François de Sales,
avait commencé par les Controverses pour finir par le Traité de l'amour
de Dieu. Scheffler a suivi une marche inverse. Et lorsqu'il mourut, à

cinquante-trois ans, miné par la tuberculose, le Jésuite qui prononça
son éloge funèbre vanta le héros de la foi catholique, sans même
mentionner son poème mystique.

C'est pourtant le Voyageur chérubinique des cinq premiers chants
qui seul nous intéresse aujourd'hui, grâce à l'étude admirable de

M. Baruzi, ainsi que quelques hymnes religieuses qui font partie du
trésor hymnologique des Eglises évangéliques, où le nom d'Angelus
Silesius figure à côté de celui de Luther, l'interprète inspiré de saint
Paul.

Victor Baroni.



BIBLIOGRAPHIE 287

Josef Andreas Jungmann, S. J. : Missarum Sollemnia. Eine gene¬
tische Erklärung der römischen Messe. Wien, Herder, 1948,
2 vol. de XIX-610 et 615 pages.

L'auteur, professeur à l'Université d'Innsbruck, nous livre, dans
ce monumental ouvrage, le labeur de sa vie. Le succès de son œuvre
s'affirme déjà par la publication d'une deuxième édition allemande
et d'une traduction française.

L'ouvrage se divise en trois parties. La première décrit l'évolution
des cérémonies de la messe depuis la sainte Cène instituée par Jésus
jusqu'aux décrets et encycliques de Pie X et de Pie XII, de Pie X
notamment qui a recommandé la communion quotidienne et la
communion des enfants. Cette large fresque historique nous révèle des
tâtonnements et des variantes, des diversités de style liturgique selon
les époques et les pays. La deuxième partie expose la signification
générale de la messe et son rôle dans la vie de l'Eglise. La troisième,
de beaucoup la plus longue, examine un à un chaque élément des

rites et des prières, en fait l'histoire circonstanciée, en dégage le sens
religieux sans aborder toutefois les questions dogmatiques.

Ce plan comporte quelques chevauchements et répétitions. Mais
la probité et la piété de l'auteur donnent un intérêt considérable à

tous les détails de cette « anatomie de la messe », comme on eût dit
en d'autres temps. Jésus-Christ n'a donné que le germe vivant de la
messe, dont les cérémonies sont comparables à un vaste édifice
construit par de nombreuses générations. C'est comme un vieux
château aux couloirs sinueux, aux escaliers étroits, avec des tours
crénelées et des salles immenses ; le visiteur doit être initié aux mystères

de ces murs antiques où sont emmagasinés les trésors spirituels
du passé. La liturgie fut d'abord une explication de la religion, une
sorte de prédication et de catéchèse ; et maintenant il faut expliquer
ce qui servait à faire comprendre, il faut créer une « Stimmung » en
faveur de ce qui était par soi-même source d'inspiration et d'expérience.

L'auteur espère que son étude historique et génétique contribuera

à cette initiation par un retour à l'antiquité, qui est d'autant
plus vénérable qu'elle est plus proche de la source, quae quanto fonti
proprior, tanto venerabilior est, comme disait Mabillon.

La tendance réformiste de l'auteur apparaît dans la liberté qu'il
prend de dénoncer certaines croyances et pratiques comme des
déviations superstitieuses et suspectes de magie. Par exemple : on ne
vieillit pas pendant qu'on assiste à la messe ; on digère mieux après
l'avoir entendue ; on n'est pas exposé ce jour-là à une mort subite ;

l'hostie peut servir de cataplasme sur des membres paralysés ou sur
des yeux malades ; la messe est favorable aux miracles et aux
apparitions ; la simple vue de l'hostie élevée au-dessus de l'autel est une



288 BIBLIOGRAPHIE

bénédiction et une protection ; on adjure le prêtre de faire durer
l'élévation ; on court d'une église à l'autre pour voir l'hostie le plus
souvent possible ; quand on fait dire la messe pour des âmes en
purgatoire, leurs souffrances sont suspendues pendant ce temps-là ; des

séries de 3, 7, 30, 40, 45 produisent des effets qu'on ne saurait attendre
d'une seule messe ; les résultats dépendent aussi du nombre des

prières, des cierges, des aumônes ; on ne saurait faire dire trop de

messes en faveur des morts ; la protection des saints est acquise par
des messes célébrées en leur honneur. La multiplication illimitée des

messes entraîne la multiplication des autels dans les églises et des

chapelles privées, la pullulation des prêtres, ces spécialistes de la
communion. On revient à une notion judaïque des impuretés légales :

on s'égare dans les subtilités des interprétations allégoriques en
cherchant des symboles partout dans les nombres, les couleurs, les

gestes, les accessoires...

A la fin du moyen âge, la messe était devenue pour beaucoup un
objet de dérision et des peuples entiers en vinrent à la condamner
comme une idolâtrie. Les réformateurs, et notamment Luther,
réagirent contre les abus avec tant de violence, dit le P. Jungmann,
qu'ils arrachèrent le tronc et les racines mêmes de l'arbre. Selon notre
historien, il appartenait au Concile de Trente de réprimer les abus au
nom de la hiérarchie romaine et de formuler la juste doctrine de la
messe. Il paraît penser cependant que la Contre-Réforme ne sut pas
trouver tout de suite un parfait équilibre. Elle diminua trop l'importance

du sanctoral et accentua peut-être trop le caractère sacrificiel
de la messe, ce qui entraînait aussi l'accentuation de la séparation
entre clergé et laïcs et de l'élément mystérieux des rites au point que
toute explication et toute traduction de la liturgie devinrent
suspectes. Le genre baroque du XVIIIe siècle ravive certains usages
médiévaux, abuse de nouveau de l'allégorie et accompagne les rites
sacrés de décors et de musique d'inspiration mondaine, de sorte que
l'on « entend » la messe comme un concert et que l'on va à l'église
comme au spectacle. Au XIXe siècle, on assiste à un renouveau
liturgique par un retour à la tradition romaine. Dom Guéranger y
contribue grandement. Pie X en est le principal artisan.

Le P. Jungmann est d'avis qu'il y a beaucoup de progrès à faire

pour que la communion retrouve sa valeur primitive tout en conservant

les trésors de la tradition. Il voudrait voir s'accélérer la tendance
qui associe davantage le peuple de l'Eglise au repas du Seigneur,
qui diminue la distance entre prêtres et laïcs. Il ne craint pas de

parler d'un sacerdoce des croyants, rejoignant presque ainsi la
doctrine du sacerdoce universel. Il se réjouit de ce qu'on possède enfin
des traductions en langues vulgaires de la liturgie latine ; le peuple
peut s'associer maintenant à toutes les prières du prêtre officiant.



BIBLIOGRAPHIE 289

Son livre y contribuera sans doute. Ses plus belles pages représentent
un effort remarquable pour spiritualiser les cérémonies de la messe,

pour en faire une communion vivante avec Dieu, une participation
mystique à la mort du Christ et à sa résurrection, le sacrifice réel d'une
communauté qui s'offre elle-même à son Sauveur.

Je pose, pour finir, cette question : La voie la plus sûre pour
l'Eglise n'est-elle pas de s'en tenir simplement à l'Evangile et d'obéir
exactement à l'ordre reçu : « Faites ceci en mémoire de moi » Qu'a-
t-elle à gagner au foisonnement des rites et des formules, à leur
symbolisme alambiqué, à leur précaire justification théologique

V. Baroni.

Foi et raison. Genève, Sonor, 1950, 125 p. Publications du Centre
protestant d'études.

Quatre exposés de philosophes romands, sans liaison ni ordre
apparents. Nous aurions placé en premier celui de M. Reverdin,
plutôt introductif avec ses définitions de la certitude et du doute,
du dogmatisme et du scepticisme, le procès de ces deux extrémismes,
et l'affirmation de l'unicité de la vérité à travers la diversité des

domaines où s'exerce la pensée ; ces considérations ne sont guère
mises en relation avec le problème foi-raison ; les dernières lignes
seules évoquent avec une sorte de pudeur « cette autre relation qui
se noue dans l'intimité la plus profonde des âmes », mais il ne nous
est pas montré comment ce « mystère de l'amour » constitue aussi
« le mystère premier et dernier de la pensée ».

Pour Perceval Frutiger, science et religion ne sont ni incompatibles,

ni juxtaposées, mais envisagent la réalité de deux points de

vue différents ; le principe scientifique de l'exclusion de la transcendance

doit rester purement méthodologique et n'implique aucune
négation. Entre foi et raison, pas de fossé ; la foi ne se conçoit pas
sans pensée, et la raison n'est qu'instrument, et non source de
connaissance. Mais est-il juste que pour le théologien la révélation
se présente comme un certain nombre de « postulats indiscutables et
indiscutés » Et d'autre part, la discontinuité de l'Evangile par
rapport aux « problèmes religieux et moraux » que pose l'esprit
humain est-elle bien marquée

Chez M. Miéville, elle est niée, manifestement. La foi est définie
comme «une ferveur absolue qui s'attache aux valeurs spirituelles»
par opposition au malentendu qui en fait une adhésion de l'intelligence

à des croyances, que le cœur humain postulerait pour satisfaire

ses besoins. Mais c'est là une option à laquelle aujourd'hui peu
de théologiens consentiront ; au sens évangélique, la foi ne se définit
pas à partir de l'homme et de sa ferveur pas plus que de sa nostalgie



290 BIBLIOGRAPHIE

de sécurité, elle n'est pas davantage relative à des valeurs qu'à des

croyances, lorsqu'on la considère dans son essence, mais elle est
réponse de l'homme à l'appel de Celui qui le saisit et l'entraîne
dans son action. Par refus de ce personnalisme qui n'a rien de
mythologique, M. Miéville est entraîné à méconnaître la vraie portée des

perspectives dominantes de la pensée biblique ; par exemple,
l'eschatologie du Nouveau Testament n'est pas nettement distinguée
par lui de la conception substantialiste de l'immortalité de l'âme
avec laquelle, il est vrai, elle a été bien longtemps confondue. On
reste reconnaissant, néanmoins, à M. Miéville d'obliger le théologien,
avec une insistance qui ne se décourage pas, à poser le problème
de la « démythologisation » du témoignage rendu à la révélation ;

mais il s'agira de le reprendre avec de tout autres présuppositions.
En prenant pour sujet «la situation du croyant philosophe»,

M. Thévenaz nous paraît avoir situé le problème foi-raison dans
son véritable éclairage. La foi n'entre pas en relation avec la raison
comme une faculté de l'esprit avec une autre faculté, ni comme un
mode de connaissance par rapport à un autre mode : mais lorsque
l'homme atteint par la révélation chrétienne, intégré dans une Eglise
concrète, est d'autre part engagé dans une recherche philosophique,
il doit prendre au sérieux les conditions de la pensée rationnelle,
l'autonomie qui s'y attache : un tel écartèlement n'entraîne-t-il pas
un divorce de la personnalité On le craindrait parfois tant
M. Thévenaz décrit le croyant-philosophe devant une double exigence.
Et pourtant il n'aboutit pas à dresser une muraille de Chine entre
la foi confessée et la raison en activité : les valeurs humaines sont
elles-mêmes détrônées par la venue du Christ et replacées dans la
perspective de la grâce seule souveraine ; elles ne tiennent plus
toutes seules. Il reste à montrer, nous semble-t-il, comment il est
possible d'éviter l'écueil de la philosophie « ancilla fidei » tout en
laissant la foi se répercuter sur l'activité philosophique.

Peut-on dégager certaines lignes communes à ces quatre exposés
Dogmatisme, agnosticisme, rationalisme sont également condamnés,
du moins dans l'intention des conférenciers ; ni pour les uns ni
pour les autres, la foi n'entraîne une abdication de la pensée, ou
la pensée l'abdication de la foi ; mais ces notions mêmes se
définissent selon des perspectives fort différentes ; ce recueil n'en est pas
moins significatif de l'état du problème en Suisse romande, et il a

l'avantage d'être accessible d'un bout à l'autre à « l'honnête homme »

qui ne ..fait pas de la philosophie en spécialiste.

Louis Rumpf.



BIBLIOGRAPHIE 29I

Jacques Delesalle : Liberté et valeur. Louvain, 1950, 242 p. Publi¬
cations universitaires.

Tandis que le panthéisme (Plotin, Spinoza) absorbe la volonté
dans la raison et la personne dans le Tout, l'athéisme (Nietzsche,
Sartre, Polin) érige la liberté créatrice en critère absolu et déprécie
la raison ordonnatrice ; Descartes, en montrant que la liberté est la
source de la volonté et de la raison, évite ces écueils, mais atteignant
Dieu par une intuition immédiate, il laisse de côté les valeurs qui
ne seront découvertes qu'en dévoilant la présence de la liberté aux
différents stades de son développement et de ses mutations.

Au niveau de la sensation, le moi se définit comme conscience de

l'objet ; mais être conscient, c'est être déjà partiellement libre (liberté
naturelle). Le moi prend alors conscience de lui-même dans sa volonté
de dépasser et de transformer le monde (liberté esthétique dans le
domaine des images, liberté rationnelle dans le domaine des idées).
Enfin, l'esprit cherchant l'unité avec lui-même, prend conscience des

valeurs (liberté morale), car «la valeur n'appartient pas à l'objet
comme l'une de ses propriétés, elle naît de la rencontre de cet objet
avec un sujet qui y reconnaît son bien» (p. 24). La valeur n'est ni
objective, ni subjective ; elle ne s'identifie pas avec le plaisir ou avec
l'utile, car elle est au delà de la sensation, de l'image et de l'idée ; elle

apparaît à la suite d'une négation du monde, d'une prise de conscience
de l'esprit par lui-même. L'auteur arrive à cette conclusion en dévoilant

l'ambiguïté de la sensation, de l'image et de l'idée, liée à la situation

de l'homme, à la fois présent au monde et absent du monde.
La valeur qui seule mérite ce nom s'identifie avec la recherche de

l'unité de l'esprit avec lui-même ; cette valeur n'est pas le Bien,
mais la personne. A ce sommet, valeur et liberté spirituelle se

rejoignent, bien qu'elles ne soient pas réalisées, mais seulement visées ;

car la personne est aussi une notion ambiguë : elle est conscience de

soi et conscience des choses, acte spirituel et corps présent au monde
dans une situation donnée. Ainsi le souvenir, la volonté et la liberté
qui la définissent, sont orientés tantôt vers le monde, tantôt vers
Dieu. « Il y a, par exemple, une double indétermination de la liberté
par rapport au monde, par rapport à Dieu, je puis jouer Dieu contre
le monde ou le monde contre Dieu » (p. 155). Refuser ou consentir de

fonder sa liberté et par conséquent sa personne en Dieu, tel est le

choix suprême. La liberté devient libération dans l'acceptation de

Dieu et les valeurs sont les « médiatrices entre l'ici-bas et l'au-delà,
entre le monde et Dieu» (p. 159).

L'unité de l'esprit avec lui-même (liberté spirituelle) résulte de

l'accueil de la grâce, perceptible dans les vertus de fidélité et d'espérance

; elle exige l'union des consciences instaurée par la justice et



292 BIBLIOGRAPHIE

l'amour. Or, la source de l'amour est en Dieu qui nous aime le premier.
C'est dire que « la liberté concourt avec la grâce pour définir la
valeur » (p. 209) ; la valeur est une preuve de la présence de Dieu, elle
est un « itinéraire vers Dieu » (p. 223). Cette définition de la liberté et
cette fonction de la valeur n'ont de sens que dans une perspective
chrétienne, elles diffèrent pour une conscience qui fonde sa liberté
dans le monde.

Grâce à une conception originale de la notion de valeur, M. Delesalle

éclaire le problème ardu et toujours débattu de l'insertion de la
grâce dans la liberté. Comme Malebranche, il prend son point de

départ chez Descartes, mais le dépasse en étudiant la structure
temporelle de l'homme et le mystère de la grâce. Ainsi, la réflexion
sur la valeur et sur l'existence jette quelque clarté sur des problèmes
théologiques. On aimerait que l'auteur — avant de l'accuser de semi-
pélagianisme — précise la part de l'homme dans la réception de la
grâce. Jusqu'à quel point sommes-nous libres de fonder notre liberté
en Dieu ou dans le monde, d'être élevés par la grâce après nous être
humiliés ou de créer nos valeurs après avoir nié le monde M. Delesalle

a répondu au subjectivisme créationniste de M. Polin en se

plaçant sur son propre terrain ; il n'a pas voulu écrire un traité de la
grâce et du péché ; il a explicité certaines notions fondamentales que
les théologiens catholiques et réformés empruntent aux philosophes
de l'existence et dont ils usent souvent à tort. Cet essai mérite d'être
médité par ceux qui ne se contentent pas de calquer leur langage
et leur pensée sur les philosophes au goût du jour sans les approfondir.

G. Widmer.

Ernst Cassirer : Vom Mythus des Staates. Zurich, Artemis-Verlag,
1949, 410 p. Erasmus-Bibliothek.

Le philosophe de Hambourg E. Cassirer, bien connu par ses
recherches sur Le problème de la connaissance, par sa Philosophie des

formes symboliques et par ses travaux d'histoire de la philosophie,
notamment sur Kant, avait dû fuir la persécution nazie et se réfugier
aux Etats-Unis. Ses deux derniers livres, écrits en anglais, An Essay
on Man (1944) et The Myth of State (1945, l'année même de sa mort),
résument sa philosophie du mythe, du symbole et du langage et nous
apportent une sorte d'anthropologie. Cassirer, qui avait commencé

par l'epistemologie aboutit finalement aux problèmes éthiques et à

une doctrine de l'homme conçue dans la pure tradition humaniste.
Le jeune humaniste et érudit zurichois Walter Rüegg a tenu à

faire traduire en allemand (ô ironie Le Mythe de l'Etat pour lui
donner place dans l'Erasmus-Bibliothek qu'il dirige et où il réunit des



BIBLIOGRAPHIE 293

« écrits qui contribuent à la formation de la personnalité occidentale

» '.
Dans une première partie, Cassirer étudie l'origine, la structure

et la fonction du mythe, puis, dans une seconde partie, la lutte contre
le mythe dans l'histoire des théories politiques, depuis la fameuse
opposition du mythos et du logos chez les Présocratiques, à travers la
conception platonicienne et médiévale jusqu'au Siècle des Lumières.
Il s'arrête à la « légende du machiavélisme », relève l'élément mythique
et contradictoire de la « science de la politique » de Machiavel : si la
fortuna est un élément indispensable de la vie politique, il est absurde
de parler de science politique.

Une troisième partie montre la naissance du mythe du XXe siècle
chez Carlyle et Gobineau et décrit l'influence de Hegel, pour terminer
par des considérations sur « la technique des mythes politiques
modernes », de ces mythes qui ne sont plus seulement le libre produit
de l'imagination, mais des constructions artificielles systématiquement

développées. Nous voilà ramenés à une analyse du langage et
l'œuvre de Cassirer se boucle en rejoignant son point de départ en
même temps que la société moderne rejoint les sociétés primitives :

les mythes modernes transforment le sens des mots les plus usuels
(p. ex. liberté) en les chargeant d'un potentiel affectif et en les liant
à des rites collectifs.

Pierre Thévenaz.

André Michel : Psychanalyse de la musique. Paris, Presses univer¬
sitaires de France, 1951, 245 p. Bibliothèque internationale de
musicologie.

L'auteur est le critique musical en titre de la revue de psychanalyse

Psyché ; il est freudien orthodoxe. Et il connaît fort bien la
musique. Son projet est admirable : les « psychologies de la musique »

ne se comptent plus, mais personne n'a jamais écrit de « psychanalyse
de la musique ». Voici une lacune comblée.

Mais encore faut-il s'entendre. La psychanalyse est aussi bien
une discipline théorique qu'une thérapeutique. Que ia musique puisse
guérir le bégaiement est affaire essentiellement de médecine, non
d'esthétique. Quant à la musique, il ne faut pas la confondre avec les
musiciens. La psychanalyse des musiciens ne nous renseigne pas sur
la musique.

1 Deux volumes de Kleine Schriften, de Cassirer, sont en préparation
dans cette collection. Rappelons que c'est dans cette collection également
qu'a été publié le livre de R. Buìtmann, Das Urschristentum, dont la traduction
française vient de paraître et dont nous avons rendu compte dans cette
Revue (1951, II, p. 142-143).



294 BIBLIOGRAPHIE

Au fond, une psychanalyse de la musique est-elle possible
M. Michel ne nous en convainc pas. Les résultats qu'il obtient sont
en tout cas bien décevants, malgré la subtilité de l'auteur, à cause
d'elle peut-être. Forçant quelque peu le texte de Pelléas, redressant
un lapsus du commentateur avisé qu'est M. Emmanuel, nous prévenant

en note que ce lapsus est peut-être dû à l'imprimeur, mais que
l'inconscient de l'auteur est malgré tout en cause, M. Michel décèle une
parenté psychanalytique entre deux thèmes de l'œuvre de Debussy.
Cela fait beaucoup de précautions pour peu de choses ; la musique
elle-même reste au-delà de ces finesses.

J.-Claude Piguet.

Bibliographia philosophica 1934-1945. Vol. I : Bibliographia histo-
riae philosophiae, edidit G. A. De Brie. Utrecht et Bruxelles,
Editiones Spectrum, 1950, 664 p.

Chaque science cherche à maîtriser sa bibliographie et la
philosophie n'échappe pas à cette nécessité. Grâce à l'appui de l'Unesco,
voici une nouvelle bibliographie qui voit le jour, dont les qualités
remarquables, le caractère aussi complet que possible, la précision,
la clarté, la richesse (plus de 23 000 titres) compenseront largement
ce qu'on peut à peine appeler un inconvénient : l'exiguïté de la
période envisagée, 1934-1945. Il est au contraire particulièrement
précieux de pouvoir ainsi rattraper sous une forme si commode les
retards et les troubles apportés par la dernière guerre dans notre
information et dans les échanges scientifiques.

Ce premier volume consacré à l'histoire de la philosophie nous
donne sur chaque auteur tout ce qui a été publié au cours de la dite
période (avec l'indication des principaux comptes rendus) dans toutes
les langues européennes hormis le domaine slave. Un second volume
qui sera encore plus précieux sera consacré à la philosophie elle-
même : Bibliographia philosophiae. Si l'on voit la liste impressionnante

des périodiques dépouillés, si l'on songe que tout le domaine
de la philosophie orientale — Proche et Extrême-Orient — est
également présenté, si l'on signale en outre que les limites de la
philosophie sont assez largement tracées pour y englober par exemple les
études philosophiques sur Lamartine, Proust, Kafka ou K. Barth,
on aura une idée des mérites exceptionnels de ce travail.

Avant la parution du second volume, qui contiendra l'index
onomastique, le principe de classement par année de naissance est un
peu gênant pour les philosophes contemporains. Comment savoir que
les études sur Ed. Claparède doivent être cherchées sous la rubrique
« 1872 » ou celles sur P. Häberlin sous « 1878 » D'autant plus qu'une
rubrique est réservée aux malheureux contemporains dont la date



BIBLIOGRAPHIE 295

de naissance est restée inconnue Etait-il vraiment si difficile de

découvrir par exemple celle de Gustave Thibon
Signalons enfin une erreur minuscule : Maine de Biran ne s'appelait

pas François Pierre Gauthier, mais Gontier. L'erreur a-t-elle sa

source dans le Philosophen-Lexikon de R. Eisler qui la commet déjà
Ne la laissons pas s'incruster plus loin encore.

Pierre Thévenaz.

I. M. Bochenski : La philosophie contemporaine en Europe. Traduit
de l'allemand d'après la deuxième édition par François Vaudou.
Paris, Payot, 1951, 252 p.

La traduction du petit précis du P. Bochenski, de Fribourg, rendra
de grands services au lecteur français pour s'orienter de façon sûre
dans la philosophie actuelle. Ce livre prend pour point de départ la
fin de la première guerre mondiale, mais comme il mentionne tous
les philosophes qui ont publié après cette date (Croce, Bergson,
Husserl, etc.) et consacre un chapitre d'introduction au XIXe siècle,

on voit qu'il nous propose une large fresque de la philosophie contemporaine.

Son mérite essentiel est de nous renseigner également et de

manière équilibrée sur la philosophie française, allemande et anglaise,
ce qui en général n'est pas la qualité maîtresse des manuels français.
L'auteur a tenu à donner une ligne plus nette à son tableau en classant

les philosophes en six rubriques : philosophie de la matière, de

l'idée, de la vie, de l'essence, de l'existence et de l'être (Russell
sera-t-il ravi de se trouver avec les marxistes comme philosophe de

la matière et F. Gonseth dans les philosophes de la vie Il entend

marquer ainsi une progression qui trouve son point culminant dans
le dernier chapitre sur le thomisme. Cette prise de position personnelle
qui donne son sens à cette ingénieuse construction est certes très
discutable, de même que les remarques critiques qui terminent chaque
chapitre, mais cela ne diminue en rien ni l'objectivité des portraits
successifs, ni l'excellence des résumés, ni la solidité et la précision de

l'information.
Malheureusement la bibliographie s'arrête en 1946 et n'a pas été

« traduite » : on nous renseigne sur les traductions allemandes et
anglaises de Kierkegaard, sans un mot sur les traductions françaises.
Le titre de Lénine : Matérialisme et Empiriocriticisme nous est donné
en allemand. Est-il permis de trouver dans un livre français l'orthographe

Sehestov et Berdjajev Ou Diss. Paris pour dire que l'Essai
de Bergson est sa thèse de doctorat On relève également de petites
erreurs : L'Action de Blondel n'a pas précédé les Données immédiates
de Bergson (p. 93) puisqu'elle est de 1893.

Pierre Thévenaz.


	Bibliographie

