
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1951)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Martin Noth : Geschichte Israels. Göttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1950, VIII-395 p.

La tentative de retracer en quatre cents pages l'histoire d'Israël
des origines à l'époque romaine est une gageure. Aussi l'ouvrage de
M. Noth est-il de valeur inégale, la moitié étant consacrée aux origines,
le reste à la période qui va de Salomon à la fin de l'Etat juif, en 70
après J.-C. Si celle-ci fait l'effet d'un résumé sans grande originalité,
la première est remarquable. M. Noth est avant tout — ses trois
derniers ouvrages l'ont prouvé — l'homme des origines d'Israël. Ses

connaissances en onomastique lui ont permis d'écrire sur la naissance
des tribus, comme sur leur histoire et le lieu de leur habitat un chapitre
qui est un chef-d'œuvre (p. 45-58). Sur le problème controversé du
système des douze tribus israélites, il reprend ses thèses antérieures.
A l'analogie des amphictyonies grecques, il voit dans les tribus israélites

des groupes ethniques qui avaient un sanctuaire commun, où ils
se retrouvaient aux grandes fêtes, le chiffre 12 venant peut-être de

ce que chaque groupe avait pendant un mois le soin et la garde du
sanctuaire. Cette amphictyonie avait son droit dont des vestiges
subsistent dans l'Ancien Testament. On devine le renouvellement que
cette hypothèse apporte aux traditions relatives aux patriarches,
comme à celles de l'Exode. Sa faiblesse réside, à mon sens, dans le
fait qu'elle utilise un terme de comparaison emprunté à un centre de
culture non sémitique. Sur la question des origines de la royauté
israélite, M. Noth a des idées très personnelles qui sont la
conséquence directe de sa thèse. Il réagit contre les écoles Scandinaves et
anglaises qui voient dans le roi israélite un être divinisé.

Ce qui plaît dans cet ouvrage, c'est que l'auteur a su se libérer
des postulats de l'école comparative de l'histoire des religions, qu'il
reconnaît qu'Israël est dans le monde oriental un phénomène à part.
Il confesse aussi que le témoignage de l'A. T. considérant l'histoire
d'Israël comme l'histoire du salut est un fait historique qu'il importe
de prendre au sérieux.

Georges Pidoux.

Paul Kahle : Die hebräischen Handschriften aus der Höhle. Stutt¬
gart, W. Kohlhammer Verlag, 1951, 92 p., 12 illustrations.

Les manuscrits de la Mer Morte continuent à susciter un intérêt
considérable dans le monde scientifique. Il est heureux que M. Paul
Kahle, le meilleur connaisseur de la critique textuelle de l'A. T., soit



204 BIBLIOGRAPHIE

entré dans le débat. Son étude, qui reproduit des conférences faites
à Münster en janvier-février 1950, date déjà dans un domaine où la
science fait chaque jour de nouveaux progrès. L'auteur en est
conscient, puisqu'il a muni son livre de substantiels addenda.

De première importance était l'époque du grand rouleau d'Esaïe

que plusieurs savants plaçaient à la fin du Ier siècle av. J.-C, date
obtenue au moyen de deux critères, l'âge de la céramique contenue
dans la grotte aux manuscrits, et le critère paléographique. Kahle
professe à l'égard de l'un comme de l'autre un scepticisme total.
C'est sur le terrain de la critique interne seulement qu'il essaiera de

préciser l'époque des documents. Nos Bibles hébraïques contiennent
le texte établi par les Massorètes entre 100-900 de notre ère. Comparé
à la version traditionnelle, le rouleau d'Esaïe présente de nombreuses
variantes. Kahle en conclut que ce texte est prémasorétique. C'est un
texte vulgaire comme ceux qui sont à la base de la traduction grecque
de l'A. T., la version des LXX. Sa confrontation avec les versions

grecques conduit à des résultats étonnants.
Dans sa forme actuelle, c'est-à-dire avec les additions et corrections

qu'il présente, notamment Esaïe 34 :i7-35 : 1, le rouleau d'Esaïe
serait du second siècle chrétien. La possibilité qu'il soit la copie d'un
texte plus ancien n'est pas exclue. On voit que par des voies différentes

Kahle aboutit à des conclusions qui se rapprochent de celles des
Américains. Son jugement sur le second texte d'Esaïe, propriété
de l'Université hébraïque de Jérusalem, est à peu près le même. Il est
regrettable qu'il n'ait pas soumis le commentaire d'Habacuc à une
étude aussi serrée et qu'il se soit rallié sans autre aux conclusions
de M. Dupont-Sommer.

Le mystère de la grotte aux manuscrits subsiste cependant.
Kahle croit que le dépôt a été fait au IIIe siècle et que, vers 800,
certains textes en ont été retirés qui ont servi à des copies déposées dans
la fameuse Geniza du Caire. Si audacieuse que soit cette hypothèse,
elle ne diminue pas la valeur des travaux de Kahle dont le petit livre
indique la seule méthode permettant de pénétrer le secret des célèbres
manuscrits, celle de la critique interne.

Georges Pidoux.

A. M. Hunter : Un Seigneur, une Eglise, un Salut. L'unité du Nouveau

Testament. Neuchâtel et Paris, Delachaux et Niestlé, 1950,
138 p.
Ce petit livre fait suite, dans la « Série biblique » que publient

les actifs éditeurs de Neuchâtel, à l'excellent manuel de Hoskyns
et Davey : L'énigme du Nouveau Testament. Paru en 1944 en Angleterre

et aux Etats-Unis, il a été écrit par un théologien anglican,
traduit par une eminente plume catholique romaine, et paraît mainte-



BIBLIOGRAPHIE 205

nant en français chez un éditeur réformé. A ce titre, il force l'attention

; c'est un exemple remarquable du consensus œcuménique sur
le terrain néotestamentaire.

L'auteur se propose de mettre en évidence l'unité fondamentale
du Nouveau Testament qu'il exprime dans l'idée de « consommation
du propos salvifique de Dieu pour son peuple » (p. io). Cette idée
est développée en trois brefs chapitres consacrés respectivement à

la christologie, l'ecclésiologie et la sotériologie néotestamentaires.
Pour chacun de ces sujets, l'auteur ne rapproche que quelques textes
empruntés successivement au kerugma primitif, à Paul, aux synoptiques,

à l'épître aux Hébreux, à I Pierre et à la littérature johannique.

La conclusion générale ne se fait pas attendre : « pour tous
les auteurs du Nouveau Testament, il y a un seul Seigneur, une
seule Eglise, un seul salut » (p. 137).

Quelle que soit l'utilité pratique de cette publication, nous nous
voyons obligés d'en relever les graves lacunes. La méthode adoptée
est contestable ; il est en effet facile de « démontrer » l'unité du
Nouveau Testament lorsqu'on se borne à ne relever que quelques
textes arbitrairement groupés. L'auteur ne se pose même pas le
problème de la cohérence interne des divers documents qu'il
examine ; or, la question générale de l'unité ne prend son vrai sens

qu'en conclusion d'une longue enquête portant sur la cohérence

particulière de chaque document. Que penser, par ailleurs, d'une
étude qui, comme propos liminaire, se livre à une attaque en règle
contre la méthode analytique et déclare, sans rire, que le problème
« Jésus ou Paul » est un problème artificiel (p. 15), que « les
libéraux sont maintenant sur la défensive » (p. 16), que la manière
ancienne d'aborder le Nouveau Testament était malheureusement
analytique, mais que la nouvelle sera synthétique (p. 17), que « dès

maintenant on est fatigué des manuels purement analytiques... »

(p. 136). Nous doutons fort qu'avec de tels principes scientifiques
on puisse construire valablement une théologie néotestamentaire
œcuménique.

Le détail de l'exposé est heureusement meilleur que la méthode
affichée. L'auteur souligne avec bonheur le caractère historique du
message chrétien primitif qui présentait l'événement de Jésus vivant,
mourant et ressuscitant comme un seul acte de Dieu appelant les
hommes à la repentance. Dans le ministère de Jésus et de ses apôtres,
il voit surtout leur rôle de « rassembleurs du peuple de Dieu » (p. 72).
Il rapproche avec raison le caractère radical de la morale évangélique
de certaines affirmations pauliniennes sur la loi, montrant qu'ici et
là, « l'homme qui pourrait élever une prétention à la faveur de Dieu »

est condamné avec la même sévérité. Quant à l'œuvre salvifique
de Dieu, elle nous est décrite comme « représentative » (accomplie



206 BIBLIOGRAPHIE

en notre nom), vicaire (accomplie à notre bénéfice), sacrificielle
(constituée par une offrande à Dieu). On voit que l'auteur n'a pas
de peine à retrouver dans le Nouveau Testament les grands thèmes
de la dogmatique traditionnelle.

Cela ne va pas sans certaines simplifications qui nous paraissent
regrettables (voir, par exemple, l'énoncé des équivalences, illusoires
à notre sens, des p. 18 et 19).

Pierre Bonnard.

Albert Descamps : Les justes et la justice dans les évangiles et le
christianisme primitif hormis la doctrine proprement paulinienne.
Dissertation de l'Université catholique de Louvain ; série 2,
tome 43, Louvain et Gembloux, 1950, 335 p.

La volumineuse étude du P. Descamps se situe entre la thèse
d'E. Tobac sur La justification dans saint Paul, parue en 1908 dans
la même collection et l'article « Justice et justification » du Supplément

au Dictionnaire de la Bible, article rédigé par le P. Descamps
lui-même. Dans ces trois études, l'exégèse catholique romaine s'est
prononcée sur l'un des concepts clés du vocabulaire néotestamentaire.
On se rappelle l'émoi suscité par la thèse de Tobac que le P. Lagrange
tenait pour « la première avance aussi grave faite à l'exégèse
protestante » (Revue biblique, 1914, 321). Si nous voyons bien, cet émoi
tend à s'apaiser ; l'étude du P. Descamps ne se présente pas comme
une réfutation de celle de Tobac mais comme sa continuation sur le
terrain des textes non pauliniens.

L'ouvrage comporte une longue introduction (p. 1 à 56) et trois
parties. L'introduction présente la méthode de l'auteur qui s'inspire
très largement des analyses littéraires de l'Ecole de la tradition orale
car, dans l'élaboration des textes néotestamentaires « l'action de la
communauté correspond à un caractère du régime chrétien : la Révélation

est confiée à une société plus qu'à des individus » et « la forme
littéraire reflète la synthèse des circonstances de composition »

(p. 3-4). L'auteur présente de judicieuses remarques sur la difficulté
des analyses de ce genre car « il est plus facile de circonscrire la
vérité que de la faire toucher du doigt » et chaque mot « n'a jamais
deux fois la même nuance précise et doit être normalement interprété

en fonction du thème» (p. 8). Cette introduction méthodologique,

assez neuve chez les exégètes catholiques romains, nous paraît
être une des parties les plus fécondes de l'ouvrage.

Un chapitre préliminaire décrit l'attente messianique des justes
de l'Ancien Testament, telle que le Nouveau Testament en parle (par
ex. dans la figure de Joseph, p. 34 ss.) ; en résumé, ces justes ont
« préparé, annoncé ou préfiguré la justice de l'économie chrétienne,
tantôt par la foi confiante, tantôt par la pureté de vie, tantôt par la



BIBLIOGRAPHIE 2O7

persécution subie » (p. 53). Puis une première partie analyse les
textes néotestamentaires non pauliniens qui annoncent le salut
comme inauguré dans le présent ou dans un passé tout proche, soit
les textes sur le Christ juste : celui que Dieu a rempli de puissance

pour réaliser le salut des hommes (p. 83) et l'élu de Dieu victorieux
du péché (p. 93) ; suit l'analyse des textes sur « le privilège des pécheurs
dans l'accès au Royaume » et la fausse justice des pharisiens ; là,
comme il s'agit d'un pécheur, cette justification n'est pas seulement la
ratification d'un état de vertu ou d'un acte de justice, c'est le pardon
des péchés (p. 97, c'est nous qui soulignons). Enfin, l'auteur analyse
longuement l'idée de l'accomplissement de la justice dans Mat. 3 : 15
et 5 : 17 ; ce dernier texte, capital, lui paraît « ouvrir la voie pour
une justification par les œuvres de type chrétien » (p. 132), conclusion
qui nous semble contestable. Une deuxième partie décrit la justice
des chrétiens dans la période intermédiaire qui va de la mort du
Christ à son retour ; c'est toute l'économie de la vie chrétienne qui
est ici examinée à propos de textes aussi différents que ceux de

I Jean ou du Sermon sur la montagne. Enfin, une troisième partie est
consacrée au décret divin de justice au jugement dernier. Comme ces

longues analyses se composent surtout de minutieuses études
exégétiques, toujours fécondes, souvent contestables (voir l'étude de la
IVe Béatitude, p. 164 s.) nous ne pouvons qu'y renvoyer le lecteur.

En somme, une étude très poussée et dont les conclusions vont
le plus souvent à la rencontre des plus récentes analyses parallèles
de théologie protestante, telle que celle de Schrenk dans le dictionnaire

de Kittel-Friedrich. Preuve en soit la distinction très nette entre
ce que l'auteur appelle la justice antécédente de Dieu « qui est
essentiellement une nouvelle révélation de la miséricorde de Dieu en faveur
d'un nouveau peuple de Dieu » (p. 302) et qui représente la ligne
maîtresse de l'enseignement biblique, et la justice retributive, moins
spécifique et qui se présente surtout comme un principe universel
d'impartialité, sans conséquences décisives pour l'histoire du salut.

Sur un point d'importance, le P. Descamps n'a pas présenté de
solution : celui de la relation entre la justice élective de Dieu et le
jugement dernier sur les œuvres, si fortement attesté dans le Nouveau
Testament. Il renvoie l'examen de cette question aux dogmaticiens ;

mais dans le Nouveau Testament, ce problème n'est-il pas débattu
II est vrai que, seul, Paul paraît en avoir vraiment formulé les données

et les textes pauliniens n'entraient pas dans le ehamp d'étude
du P. Descamps. A quand une étude catholique romaine d'ensemble
sur l'idée de justice dans le Nouveau Testament Elle serait aussi
nécessaire à la conversation oecuménique que les innombrables
discussions actuelles sur la nature et le ministère de l'Eglise.

Pierre Bonnard.



208 BIBLIOGRAPHIE

Georges Crespy : Le problème d'une anthropologie théologique.
Montpellier, Publications de la Faculté de théologie protestante,
1950, T34 p. Etudes théolcgiques et religieuses.

Depuis que les promoteurs des philosophies existentielles
chrétiennes et athées, Kierkegaard et Nietzsche ont montré que l'existence

vécue est source de connaissance, les philosophes et les théologiens

cherchent à dévoiler le statut de l'homme dans le monde,
vis-à-vis de Dieu, à éclairer les structures et les modalités de l'existence

humaine, en se plaçant à des points de vue différents.
M. Crespy, professeur à la Faculté de théologie protestante de

Montpellier, a esquissé une problématique de l'anthropologie
chrétienne, sans prétendre écrire une œuvre exhaustive. Après une rapide
critique des systèmes substantialistes (moniste et dualiste) et
évolutionniste, il montre à la suite des existentialistes que l'homme est
l'être qui se met en question et qu'il ne se laisse pas appréhender
comme un objet ; c'est pourquoi l'anthropologie est une discipline
qui, prise en elle-même, fait problème. Sur le plan théologique, nous

parvenons à saisir les structures de l'homme et de son existence, en
écoutant ce que Dieu dit de l'homme dans la Bible.

L'Ecriture ne nous renseigne pas sur la nature de l'homme, mais
sur sa position vis-à-vis de Dieu, car « le destin de l'homme est...
déterminé par les activités de Dieu » (p. 24). Ainsi chacun doit passer
par le sort d'Adam : la création, la chute, le péché prennent des
significations valables pour chaque homme et expriment sa grandeur et
sa misère. La création, par exemple, nous dévoile que l'homme est
tiré du monde et vivifié personnellement par Dieu, il n'est donc pas
un composé d'âme et de corps, destiné à la perfection et à l'immortalité.

Fait à l'image de Dieu ne signifie pas que l'homme soit orné de
dons naturels et surnaturels, mais que sa vocation de créature est de

«renvoyer le monde à Dieu» (p. 63). L'homme créé à l'image de

Dieu a aussi conscience de la. singularité de son existence à la fois
liée au monde et détachée de lui. Mais depuis la rupture de l'homme
avec Dieu, la conscience, de transparente qu'elle était, s'est obscurcie

; d'où le paradoxe de l'anthropologie chrétienne : « L'homme
qu'elle essaie de comprendre n'est plus ce qu'il aurait dû être. Elle
considère ce qu'aurait dû être l'homme à partir de ce qu'il n'est plus
et ce qu'il est à partir de ce qu'il était destiné à être» (p. 95). Ce

paradoxe atteste la présence du péché, qui est « un vice de constitution,

qui fausse l'existence » (p. 114) et non un manque d'être. Le
péché déchire la conscience, la jette dans l'angoisse et force le moi à

se rendre un culte idolâtre ; il est non seulement originel, mais actuel,



BIBLIOGRAPHIE 209

car «je fais ce que fait Adam, je suis ce qu'est Adam» (p. 119).
L'homme pécheur reconstruit le monde à son image, désire communier

avec un autre sujet et ne rencontre qu'un cela, un objet en
autrui ; il ne peut retrouver son unité perdue qu'en Christ, l'homme
authentique et Fils de Dieu. Ainsi l'anthropologie conduit à la

christologie.
Cette étude, qui doit beaucoup à Berdiaeff, à Buber, à la théologie

dialectique, nous offre des thèmes propres à exciter notre réflexion.
On y retrouve des idées chères à Kierkegaard, à son maître
Hamann, à Boehme, bien que ces derniers penseurs ne soient pas
cités. Pour situer et apprécier la méthode et les conclusions de cette
esquisse, il faudrait reprendre les objections adressées par les
philosophes de l'existence au psychologisme et à l'historicisme des

anthropologues du siècle passé. Sur le plan théologique, on peut se demander
si M. Crespy n'aurait pas trouvé chez les Pères grecs, comme chez les

grands mystiques espagnols, certaines analyses proches des siennes ;

en outre, que deviennent les descriptions de l'homme qu'on trouve
chez les scolastiques N'ont-ils pas cherché, eux aussi, à dévoiler les

structures de l'existence, à partir de situations données, sans se soucier

des problèmes de genèse Enfin, la problématique théologique de

l'anthropologie ne devrait-elle pas prendre son point de départ dans
la christologie, comme l'a remarquablement montré K. Barth (car
ce n'est pas l'homme, fût-il chrétien, qui dévoile le mystère de l'homme
et de son existence, mais le Révélateur). Ne fallait-il pas alors mettre
l'accent sur le second Adam plus que sur le premier Ces quelques
questions soulignent l'intérêt de cette étude originale.

G. Widmer.

Edouard Mauris : Le travail de l'homme et son œuvre. Neuchâtel
et Paris, Delachaux et Niestlé, 1950,39 p. Cahiers Théologiques 27.

On sait que la Réforme sut retrouver pleinement la double
signification humaine et divine que la Bible reconnaît au travail. En
revanche, la plupart des protestants modernes qui, depuis la révolution

industrielle, ont essayé de saisir la vraie condition de l'œuvre
humaine et de l'expliquer, se sont satisfaits de considérations
philosophiques et sociologiques souvent fort intéressantes, mais sans prise
réelle sur la réalité dernière de leur objet. Leur recours à une théologie
ou une morale naturelle ignorante de la tragique condition actuelle
de l'homme devant Dieu, et de sa lumineuse espérance en Christ, a

souvent rendu insipide leur description du travail.

14



210 BIBLIOGRAPHIE

Fidèle à la méthode réformée, M. Mauris replace sous l'éclairage
de la Parole de Dieu, contenue dans les Saintes Ecritures, tout le
travail de l'homme et son œuvre. Il les fait entrer dans le champ de
lumière qui rend à toute la création et à tout événement de l'histoire
leur vraie place, leur vraie proportion et leur vraie destination, celles

que Dieu leur donne.

Il se garde toutefois d'oublier que, lorsque Dieu nous parle de
notre travail, de nos gestes et de nos choses, il vise nos techniques
actuelles et non celles de l'antiquité contemporaine de la Bible. C'est
dire que l'auteur a su éviter le biblicisme, ce périlleux écueil où
viennent échouer tant de tentatives bien intentionnées ; mais pour
l'éviter, il n'a pas cru pouvoir se dispenser de maintenir l'homme et
sa machine dans le moment de; la rédemption universelle où la Bible
nous situe aujourd'hui.

Quel usage l'homme a-t-il fait de la liberté qui lui était donnée de
collaborer gratuitement à l'œuvre et à la gloire de Dieu Les récits
bibliques nous l'apprennent : l'homme cherche à se libérer de cette
royale liberté. Il préfère sa propre liberté. A l'œuvre libre est substitué
le travail, qui devient une nécessité.

Cependant, le mauvais usage que l'homme fait de son pouvoir
créateur ne change rien aux intentions de Dieu, immuables à travers
toute l'histoire. L'œuvre rédemptrice que Dieu poursuit par Jésus-
Christ s'étend à l'homme tout entier, à tous ses gestes, à toute son
œuvre. Ainsi, en dépit du désordre qui règne dans la création, dans
toute société, le travail retrouve en Christ sa destination première ;

il ne saurait dès lors être ni méprisé ni divinisé.
Pénétrant au cœur des problèmes propres à notre civilisation

industrielle, M. Mauris souligne la tension qui demeure entre les
exigences chrétiennes du travail et les ' possibilités limitées que la
technique moderne offre à l'homme pour réaliser son œuvre. Se refusant

à condamner cette technique, qui porte en soi les germes d'une
libération, il insiste sur le fait que c'est en l'homme que se trouve le
levier de dépassement des structures modernes, et non dans les
structures elles-mêmes.

Nous ne pouvons que féliciter M. Mauris d'avoir réussi à rattacher
aux éléments essentiels de la Révélation un problème aussi actuel
et concret. Son ouvrage, dont on remarquera la forme heureuse, la
précision des termes et la concision des expressions, est une contribution

de premier ordre à la compréhension profonde des faits sociaux
essentiels de notre temps. Il laisse cependant ouvertes bien des
questions. Nous savons gré à l'auteur d'avoir réhabilité la technique aux
yeux des chrétiens trop généralement enclins à porter sur elle un
jugement sommaire et négatif. Nous nous demandons cependant



BIBLIOGRAPHIE 211

s'il n'est pas allé trop loin en lui accordant une sorte de perfectibilité
spontanée. Et si nous sommes d'accord avec M. Mauris pour affirmer
que c'est en l'homme que se trouve le pouvoir de conversion des

structures à la mesure humaine, nous eussions souhaité que l'auteur
indiquât quelles pouvaient être à l'avenir les directions et les visées
d'une transformation profitable. Nous savons qu'en le faisant il eût
couru quelques risques, mais son travail eût probablement apporté un
secours plus efficace aux chrétiens pris dans les rouages de la
technique.

André Biéler.

Mélanges Joseph Maréchal. Bruxelles, Edition universelle, Paris,
Desclée de Brouver, 1950, 2 volumes in-8, XIX-380 et 426 pages.
Un portrait.

Joseph Maréchal (1878-1944) nous est présenté en une courte
notice biographique et une étude sur l'histoire de sa pensée. Né à

Charleroi, il entre dans l'ordre des Jésuites dès la fin de ses études
secondaires. Doué d'une vive intelligence, mais de corps débile, il se

consacre aux travaux de l'esprit. Sa vie de professeur à Louvain est
traversée par deux guerres et par deux incendies de la bibliothèque.
Il avait d'abord suivi son goût des sciences, notamment de la biologie,
et passé brillamment un doctorat en sciences naturelles. En faisant
sa théologie, il était constamment préoccupé de l'accord à trouver
entre la pensée religieuse et la pensée scientifique. La psychologie, qui
tente d'appliquer les méthodes des sciences naturelles aux états
spirituels, devint sa spécialité. Ses recherches le conduisirent sur des

voies nouvelles et périlleuses où il devait se heurter plus d'une fois
aux censures des dogmaticiens. Il accepte le principe d'une interprétation

biologique des faits religieux, le premier des principes formulés

par Théodore Flournoy, mais il ne consent pas au second : l'exclusion
de la transcendance. Partant de l'analyse du « sentiment de présence »,

il en arrive à considérer le mysticisme comme « le sentiment de la
présence immédiate de l'Etre transcendant». Il estime, avec raison, me
semble-t-il, qu'il est arbitraire de prétendre expliquer les états
religieux en ignorant ce qui en est la valeur essentielle.

La longue liste des ouvrages et articles du P. Maréchal représente
un magnifique effort de la pensée catholique en la première moitié
du XXe siècle, pour affronter des problèmes modernes. Il n'était pas
facile de faire entrer les données nouvelles de la biologie, de la
physiologie, de la psychologie dans la métaphysique thomiste. Il fallait,
pour y parvenir, ajouter à la philosophie d'Aristote quelque chose
des philosophies de Kant et de Bergson. On aboutit à une sorte
de système dans lequel le mysticisme n'apparaît plus comme un



212 BIBLIOGRAPHIE

phénomène à analyser, mais comme le mode suprême de l'être
humain, de sa pensée et de son action.

Dans cette doctrine, l'idée centrale est celle du « dynamisme
intellectuel dans la connaissance objective ». Que faut-il entendre

par là Laissons le P. Maréchal nous répondre : «Aucune démarche
de notre intelligence, et par conséquent aucune assimilation intellectuelle,

n'est possible qu'en vertu du besoin profond dont le terme
saturant serait l'intuition du Réel absolu ». Cette hypothèse est
formulée encore dans les termes suivants : « Notre connaissance objective

débuterait par une expérience mêlée de métaphysique : toute
perception sensible amenée au foyer de la conscience serait déjà
une aperception intellectuelle sub ratione entis, une aperception
ontologique. »

Est-ce encore la doctrine de saint Thomas Oui, selon le P. Maréchal,

c'est le thomisme saisi dans sa source même, le thomisme bien
compris. Et il use largement des termes scolastiques quand il se

trouve devant des initiés. S'adressant un jour à des théologiens
catholiques, il faisait cette piquante remarque : « Devant un
autre auditoire, j'hésiterais à présenter la quintessence précieuse de
la doctrine thomiste de l'abstraction dans les fioles en verre de
Venise, aux étiquettes chargées de cursives gothiques, qui la
renferment à notre usage depuis des siècles. Pour beaucoup de nos
contemporains, le vase fait tort à la liqueur : les vocables désuets
d'intellect agent ou possible, de phantasme, d'intelligible en acte ou
en puissance, d'espèce impresse ou expresse, rebutent leur imagination

et leur paraissent d'ailleurs inséparablement liés à des problèmes
qui ont cessé de se poser. » Le P. Maréchal croit à la brûlante actualité
de ces problèmes et ne craint pas, pour les résoudre, de chercher des

arguments dans « le respectable bahut médiéval », mais il s'efforce
aussi de trouver des formules plus accessible à ses contemporains,
telles que « le dynamisme assimilateur, la finalité active de notre
intelligence ». Sa théorie « dynamique » de la connaissance implique,
en son germe profond, une preuve de l'existence de Dieu, avec la
certitude que la Réalité divine dépasse tout ce que nous pouvons
concevoir.

Dans une série d'intéressantes études rééditées en ce premier
volume des Mélanges, le P. Maréchal confronte son dynamisme
thomiste avec d'autres doctrines : la phénoménologie de Husserl, la
philosophie de l'action de Blondel, l'intuitionisme théiste et
antiscolastique d'Edouard Le Roy, la doctrine bergsonienne du
devenir.

Dans les textes inédits qui complètent ce volume, nous trouvons
un important « Jugement scolastique concernant la racine de l'agnosticisme

kantien », quelques essais de synthèse, et une correspondance



BIBLIOGRAPHIE 213

avec Maurice Blondel où l'on assiste aux généreux efforts de deux
grands esprits pour se comprendre mutuellement.

Le second volume des Mélanges comprend une riche collection
d'articles écrits en hommage au P. Maréchal, quelques-uns en
allemand ou en anglais, d'autres traduits du flamand, de l'italien ou de

l'espagnol : treize de philosophie, trois de psychologie, dix d'histoire
de la philosophie. Une recension attentive de ces travaux serait fort
opportune dans cette revue. Mais la place manque. Signalons simplement,

parmi tant d'auteurs distingués, les noms de Louis Massignon,
d'Emile Bréhier, d'Etienne Gilson, et parmi les sujets traités : L'amour
de la vérité, Science et métaphysique, Signification de l'objectivité,
Zum Problem des Apriori, La philosophie dans l'Eglise, The psychology

of the will... Dans les contributions à l'histoire de la philosophie,

des études sur Aristote, sur le néoplatonisme, sur la notion de
« l'essentiel désir » dans la mystique du martyr musulman Hallâj,
un inédit du XIIIe siècle : le Tractatus de Anima, et, pour finir, des

pages pénétrantes sur Kierkegaard. Il y a une ressemblance entre le

philosophe danois et le P. Maréchal, s'il est vrai que « Kierkegaard a
très bien vu que la subjectivité dynamique était, en nous, l'unique
principe radical de la désignation de Dieu ». Certes, tout n'est pas
d'égale valeur dans ces Mélanges, mais les valeurs y sont nombreuses
et diverses. On n'en finirait pas de les examiner. Cueillons simplement
encore cette pensée utile à chacun, du P. Joseph de Finance : « La
stérilité de la plupart des controverses vient, on ne le sait que trop,
de ce qu'elles se déroulent généralement dans une zone extérieure à
celle où se prononce le choix. »

Victor Baroni.

Frédéric Klein : Esquisse d'une théorie intuitiviste de la connaissance
religieuse. Neuchâtel, Ed. H. Messeiller, s. d. (1950), 32 p.

Cette brochure pose le problème de l'epistemologie religieuse et,
le jugeant non encore résolu, veut s'inspirer de l'intuitivisme berg-
sonien pour « fournir à la théologie protestante une base épistémologique

juste et solide ». M. Klein n'entend pourtant pas asservir la
théologie à une philosophie particulière, mais il s'efforce de désolidariser,

dans le bergsonisme, la théorie de la connaissance et la
métaphysique ; l'avantage sera de confirmer que « la seule méthode
possible pour aborder le problème de Dieu » est « celle de l'expérience »,

tout en préservant du danger subjectiviste cette théologie de l'expérience

et en écartant une conception intellectualiste de la révélation.
L'esquisse de M. Klein, par sa brièveté même, nous semble soulever

plus de questions qu'elle n'en résout. Tout d'abord peut-on
vraiment, dans une grande philosophie, dissocier, sans la dénaturer



214 BIBLIOGRAPHIE

entièrement, la théorie de la connaissance de ses implications métaphysiques

Certes, ce qui importe à l'auteur c'est de marquer les mérites
de l'intuitivisme en général, et non de s'inféoder au bergsonisme
comme tel. Cependant, il ne cesse de se réclamer de Bergson ; mais
l'on s'aperçoit bien vite qu'en extrayant un élément du bergsonisme,
il lui donne un sens tout différent. En effet, distinguer dans la pensée

religieuse « un degré intuitif » et « un degré réflexif », c'est donner à

intuition le sens vague que justement Bergson ne lui a jamais donné

puisque pour lui l'intuition est réflexion (La Pensée et le Mouvant,
p. 109). Dire que « l'intuition a quelque chose d'obscur et de plus ou
moins inconscient à ses débuts », parler de « ténèbres éclairées de

fugitives clartés » ; c'est retomber au sens vulgaire d'intuition et
oublier que pour Bergson l'intuition est effort et surtout conscience

(Ibid., p. 35-36). Prétendre trouver dans l'intuitivisme le moyen de

passer de l'expérience à la doctrine, de la foi à la pensée religieuse,
« en montrant que l'intuition s'explicite toujours en concepts qui sont
le développement de ce qui y est contenu à l'état virtuel », voilà qui
aurait scandalisé Bergson dont tout l'effort vise précisément à montrer

que ce passage est inadmissible.
Le lecteur reste tiraillé entre les intentions de l'auteur et la

réalisation effective qu'il a consignée dans ces pages. Plus on avance, plus
on aimerait poser de questions à l'auteur pour s'assurer qu'on entend
bien ce qu'il veut dire.

Lorsque M. Klein affirme que l'expérience religieuse « nous introduit

dans la métaphysique et implique une métaphysique », le philosophe

se demande ce que recouvre le mot métaphysique, puisque ce
n'est en tout cas pas celle de Bergson. Lorsqu'il lit que Satan est une
interprétation philosophique extrinsèque à l'intuition religieuse du
mal, il éprouve un réel malaise et se rend compte que les mots n'ont
plus le même sens sous la plume du théologien et du philosophe.

Par choc en retour, il se demande alors si la dissociation initiale
entre epistemologie et métaphysique ne repose pas déjà sur une
équivoque et si la tentative d'appliquer une théorie de la connaissance

philosophique à une epistemologie religieuse n'implique pas
déjà quelque imprécision dans la démarcation entre la métaphysique
et la théologie.

Pierre Thévenaz.

Aloys de Marignac : Imagination et dialectique. Essai sur l'expression
du spirituel par l'image dans les dialogues de Platon. Paris, Les
Belles Lettres, 1951, 168 pages.

Le langage, créé pour permettre aux hommes de se communiquer
d'abord leurs préoccupations les plus quotidiennes, se prête mal à

l'expression d'expériences spirituelles. Les philosophes ont essayé de



BIBLIOGRAPHIE 215

tourner l'obstacle soit en se fabriquant un langage propre (le fameux
jargon soit en recourant à des images, à des mythes susceptibles
de suggérer l'ineffable. C'est ce dernier procédé d'expression, couramment

employé par Platon, qui fait l'objet de la thèse de M. de Mari-
gnac. Son propos, il faut le dire tout de suite, est plus littéraire que
philosophique ; il concerne davantage l'art d'écrire que la philosophie
du langage.

Sous le terme générique d'image, l'auteur range le mot concret
employé au sens figuré, la comparaison, la métaphore et le mythe.
Encore n'envisage-t-il que les mythes dont il estime « qu'ils procèdent
de l'image, c'est-à-dire qu'ils sont une manière d'exprimer le spirituel
par l'évocation de représentations concrètes offertes à l'imagination,
aux sens et à la mémoire, manière à laquelle aurait pu théoriquement
être préféré un autre mode d'expression » (p.27).

Après avoir délimité le spirituel, qui correspond à ce que Platon
appelle l'Intelligible : l'Etre et les Formes, Dieu et, à cause de sa

parenté avec les Idées, l'âme, il étudie à propos de chacune de ces
réalités différents groupes d'images dont il s'attache à souligner, avec
beaucoup de finesse et de sensibilité, la puissance evocatrice et la
parfaite convenance.

La seconde partie de l'ouvrage, beaucoup plus brève, traite de

l'aspect philosophique du problème : Pourquoi Platon use-t-il de ce

procédé littéraire et pourquoi le fait-il à tel point de l'exposé ou de
la discussion Quatre réponses nous sont proposées : i° L'image sert
à pallier une connaissance insuffisante du spirituel ; elle est conjecture,

approximation probable. 20 L'intuition de l'Intelligible est une
expérience unique, personnelle, donc intraduisible dans les termes
grossièrement matériels du langage quotidien ; seules des images
choisies pourront tant bien que mal suggérer pareille révélation.
30 L'image est un procédé pédagogique qui appelle l'imagination
au secours de l'intelligence. 40 Enfin elle possède un « potentiel
poétique », une mystérieuse vertu incantatoire à laquelle Socrate fait
maintes allusions.

Conscient de la gravité du problème soulevé, l'auteur met une
extrême prudence à nuancer ses jugements et à s'abriter derrière les

textes. A tel point que, à travers la foule des citations contradictoires,

des restrictions et des formules dubitatives, on a quelque
peine à saisir la position de M. de Marignac. Tantôt l'image nous est
présentée comme « un procédé d'expression destiné à faciliter la
compréhension par un recours au concret qui met en branle
l'imagination, précieuse auxiliaire de la pensée » (p. 91) tantôt comme un
langage privilégié : «... le mode d'expression consistant à dire en
termes concrets ce qui est abstrait est une excellente solution au
problème posé par l'inadéquation foncière du langage humain aux



2l6 BIBLIOGRAPHIE

réalités spirituelles. Puisque, quoi qu'on tente pour adapter le
langage à une fin pour laquelle il n'est pas fait, il est toujours impossible
d'exprimer totalement et parfaitement le spirituel, mieux vaut aller
jusqu'au bout de l'antinomie et concrétiser, imager au maximum ce
qui n'est pas concret du tout, ce qui ne relève nullement de
l'imagination, mais est du seul ressort de l'intellection. » (p. 124) Cependant,

en fin de compte, il semble considérer l'image comme un simple
procédé littéraire dont Platon eût pu se passer s'il l'avait voulu.
Cela étant, sa préoccupation essentielle est de réfuter ceux qui
comme saint Thomas (et Léon Brunschvicg) ont accusé Platon d'avoir
abusé des procédés poétiques. Grâce à la variété des images devant
suggérer une même réalité, par de constants retours au langage
abstrait et de fréquentes mises en garde, Platon a su éviter le risque
que l'image en s'implantant fortement dans l'esprit du lecteur se

substitue à la réalité spirituelle qu'elle doit seulement évoquer. Ce

dont l'ouvrage de M. de Marignac, étayé de nombreuses citations,
d'un goût sûr et d'une grande élégance de forme nous apporte une
démonstration convaincante.

Jacques Sulliger.

Stoa und Stoiker. Die Gründer, Panaitios, Poseidonios. Selbstzeug¬
nisse und Berichte. Eingeleitet und übertragen von Max
Pohlenz. Zurich, Artemis-Verlag, 1950, 386 p. Die Bibliothek der
alten Welt.

L'importance du stoïcisme pour la pensée occidentale n'est pas
loin d'être égale à celle d'Aristote. A maints égards la tradition
antiaristotélicienne de tous les siècles (néoplatonisme, nominalisme,
cartésianisme) est nourrie de thèmes stoïciens. Malheureusement, on
le sait, les œuvres des fondateurs du stoïcisme, Zenon, Cléanthe,
Chrysippe, ne nous sont connues que par des fragments, de même

que celle du « stoïcisme moyen » : de Panétius de Rhodes et de
Posidonius d'Apamée. Le recueil de Von Arnim, Stoicorum Veterum Fragmenta

(1905) est un instrument de travail infiniment précieux, mais
introuvable maintenant. Et nous n'avons pas encore non plus de
traduction française un peu complète de ces fragments.

C'est dire combien il faut saluer la récente publication à Zurich
d'une excellente et sûre traduction allemande des textes du stoïcisme
ancien et moyen, faite par Max Pohlenz, une des meilleures autorités
en la matière '. On annonce deux autres volumes sur Sénèque et
Marc Aurèle qui s'ajouteront à celui-ci et à YEpiktet (par W. Capelle)
déjà paru, et donneront ainsi une vue complète du stoïcisme gréco-
romain dans cette élégante collection Die Bibliothek der alten Welt qui

1 Cf. son livre Die Stoa, 2 vol., Göttingen, 1948-49.



BIBLIOGRAPHIE 217

nous a déjà donné un Epicure (par O. Gigon), un Platon, un Plutarque,
un Lucien et un Boèce, et récemment aussi un Ménandre ».

Dans une substantielle introduction, M. Pohlenz rappelle les traits
caractéristiques du stoïcisme, philosophie du Logos qui est l'ordonnateur

du monde et l'essence de l'homme, et qui de ce fait est également

l'ordonnateur de notre existence et la norme de notre morale.
Vivre en accord avec la nature (ou logos), tel est le résumé de cette
philosophie.

Une seule fausse note dans cette introduction : c'est l'insistance
(déplacée en regard des sources malgré tout incertaines) avec laquelle
M. Pohlenz signale l'origine « sûrement » sémite de Zenon et de

Chrysippe. Il croit bon de relever les traits qui trahissent une origine
« plus sémitique que grecque : un doctrinarisme qui fait bon marché
des données d'expérience, un penchant à la dialectique et à la casuistique,

une répression inexorable de la vie instinctive, un zèle fanatique
mis à défendre la divination, et la doctrine implacable du destin ». De
là viendrait la réserve des « purs » Hellènes à l'égard du stoïcisme,
jusqu'au jour où Panétius, un Grec « pur sang » (reinblutiger Hellene)
et Posidonius, « un homme de sang essentiellement grec », « hellénisèrent

» le stoïcisme et lui assurèrent son influence sur l'esprit
occidental! On s'étonne qu'un éditeur suisse consente à patroner aujourd'hui

des insinuations aussi peu scientifiques.
Pierre Thévenaz.

Emm. Leroux et A. Leroy : La philosophie anglaise classique. Paris,
Armand Colin, 1951, 214 p. Collection Armand Colin.

Ce petit manuel sur la grande époque de la philosophie anglaise,
qui va de Bacon à J. St. Mill, remplit à merveille ce qu'on peut
attendre d'une publication de ce genre. Ecrit avec vivacité et fondé
sur une connaissance intime et détaillée du sujet, il est propre à

fournir une première information ou à stimuler l'intérêt de ceux qui
y ont déjà pénétré dans une certaine mesure.

Les auteurs ont suivi plus ou moins la ligne de développement
indiquée par W. R. Sorley dans son History of English Philosophy ;

c'est-à-dire qu'ils ont insisté surtout sur les grandes figures de la
tradition empiriste, sur Bacon, Hobbes, Locke, Berkeley, Hume et
Mill. M. Leroux, qui avait écrit les premiers chapitres jusqu'à Berkeley
inclus, quand la mort lui a enlevé la plume, a réussi à nous donner
des portraits très vivants des grands auteurs, et ses citations de
leurs œuvres sont des plus heureuses. On peut regretter qu'il n'ait
pas apprécié Cudworth comme penseur également de première ligne ;

1 Menander. Die Komödien und Fragmente (von Ci. Goldschmidt), 1949.



2l8 BIBLIOGRAPHIE

mais à quoi bon lui en faire reproche, tandis que les Anglais eux-
mêmes laissent pourrir ses manuscrits sous les voûtes du Musée

britannique
M. Leroy a habilement achevé le récit commencé par son collègue,

en adoptant, autant que possible, la même méthode pour son
exécution. Son exposé de la pensée de Hume témoigne d'une grande
érudition, ainsi que les pages consacrées à John Stuart Mill. Quant
aux moralistes anglais ou écossais du dix-huitième siècle, il s'en est
tenu aux vues plus ou moins traditionnelles. Personnellement je
regrette qu'il ait omis la figure si sympathique de John Balguy et

qu'il n'ait pas consacré un chapitre spécial à Bentham.
Mais il serait ingrat de chicaner sur des points de détail dans ce

tableau dont l'ensemble est si bien équilibré et qui donne une vue
panoramique admirablement claire et proportionnée de l'évolution
de la pensée anglaise moderne. Si l'on voulait combler quelques
lacunes qui se trouvent peut-être dans ce petit exposé presque aussi

classique que son contenu, on ne saurait mieux faire que de brosser,
en regard, le tableau du courant non empiriste qui est également
bien vivant dans la pensée anglaise, à savoir celui qui s'inspire plus
directement de la tradition platonicienne. C'est en tout cas ce que
l'auteur de ces lignes, encouragé de nouveau par ce petit livre, espère
faire prochainement.

Hermann Gauss.

André Marc, S. J. : Psychologie reflexive. Tome I, La Connaissance.
Tome II, La Volonté et l'Esprit. Paris, Desclée De Brouwer, 1949,
375 P- ef 420 P- Museum Lessianum, section philosophique, n° 30.

Le prodigieux développement de la psychologie expérimentale,
qu'il s'agisse des recherches sur le comportement de l'adulte et de

l'enfant ou des études génétiques sur l'évolution de l'intelligence,
fait parfois oublier qu'il existe une autre forme de psychologie, un
autre chapitre qu'il convient de ne pas passer sous silence. A côté
de l'objectivité scientifique et empirique il y a place pour une objectivité

philosophique. Si l'expérimentation joue un rôle important en
psychologie, l'introspection ne peut pas être complètement
abandonnée. L'ouvrage du P. André Marc, préfacé par une lettre de
M. René Le Senne, nous le rappelle fort à propos. Comme le remarque
l'auteur, la différence entre la psychologie rationnelle et la psychologie
expérimentale « est que l'une observe le donné humain, expérimente
au besoin sur lui, tandis que l'autre le travaille par le raisonnement.
Au lieu de demander des renseignements aux sens et aux
instruments..., elle recourt à la seule intelligence, laissée en somme à elle-
même » (II, p. 404). «Le vrai progrès de la conscience n'est autre



BIBLIOGRAPHIE 2I9

que la pensée rentrant en soi tout entière et s'intériorisant... C'est
donc d'elle-même que jaillit, et c'est en elle-même que se déverse
cette « lumière dans sa source » qu'est l'esprit La pensée est donc
équipée pour utiliser la méthode reflexive et n'a pour cela besoin
de rien d'autre que de soi et de sa propre lucidité » (II, p. 408).

Or, note aussitôt le P. Marc, pour que la méthode reflexive soit
possible dans le domaine de la psychologie, il faut que la pensée soit
pourvue d'une certaine intuition d'elle-même, mais qu'en même

temps cette intuition soit imparfaite et donc ait besoin d'être éclairée.
Dès lors l'instrument de son progrès se trouvera à sa portée immédiate

; ne sera-ce pas, en effet, l'analyse par le raisonnement qui,
remontant de l'acte à ses sources, le reconstitue dans son intégrité
Et l'on découvre alors que dans toute pensée la pensée entière se

trouve impliquée.
On s'en rend compte, nous avons ici un prolongement des idées

de Lagneau. Mais qu'on ne s'y trompe pas : l'auteur est thomiste,
et la méthode reflexive qu'il préconise, si elle élargit étonnamment
ses perspectives, reste fidèle à la grande tradition des disciples de

l'Aquinate. La psychologie reflexive ne se suffit pas à elle-même ; elle
doit se compléter d'une métaphysique et celle-ci ne pourra être que
religieuse, chrétienne et thomiste. Aussi ne s'étonnera-t-on pas du
plan de l'ouvrage. Après une introduction où s'affirme dès l'abord
le souci de retrouver dans une pensée quelconque la Pensée tout
entière (I, p. 53), l'auteur s'attaque au problème de la connaissance
et lui donne une solution qui, tout en insistant sur la nécessité d'une
autocritique de l'esprit, croit à la possibilité de saisir totalement et
parfaitement la vérité. Puis vient un livre II traitant de la volonté
où sont discutés en de très belles pages les problèmes de la liberté,
de l'acte libre et du destin de la liberté, comme aussi celui de
l'Habitude et de I'« Habitus ». Enfin un troisième et dernier livre est
consacré à l'Esprit, ce qui permet à l'auteur de développer, en les

renouvelant, les doctrines de l'âme et de la personne.
Ecrit dans une langue précise, claire, sans longueurs inutiles,

l'ouvrage du P. Marc apporte une contribution de valeur à l'étude
philosophique de la psychologie et montre une fois de plus tout ce

que la méthode introspective et reflexive, lorsqu'elle est utilisée avec
circonspection, peut révéler de richesses que les méthodes purement
expérimentales laissent en dehors de leurs investigations.

Edmond Rochedieu.



220 BIBLIOGRAPHIE

Joseph Nuttin : Psychanalyse et conception spiritualiste de l'homme.
Une théorie dynamique de la personnalité normale. Publications
universitaires de Louvain et Librairie philosophique J. Vrin,
Paris, 1950, 434 p.

Cet ouvrage vient combler une lacune. En effet, nous y trouvons
une étude extrêmement complète, d'une belle venue, dont l'information

très soignée ne dégénère jamais en pédante érudition, et qui, plus
systématiquement que ne l'ont fait Dalbiez, Thouless ou Baudouin,
plus iréniquement que ne l'ont tenté Stocker et De Greef, montre ce

que peut être le point de vue chrétien en face de la psychanalyse.
L'auteur, qui est professeur à l'Institut supérieur de philosophie de

l'Université de Louvain, ne se livre pas à de spectaculaires effets de

polémique ; d'autre part, s'il reconnaît le bien-fondé de la plupart
des thèses psychanalytiques, il garde son sens critique et insiste pour
qu'une distinction soit maintenue entre l'apport scientifique de la
psychanalyse et les doctrines philosophiques qui s'y trouvent mêlées.

Tel est l'objet de la première partie du volume, qui traite successivement

de la psychanalyse comme science et conception de vie, de

la psychanalyse en tant que méthode thérapeutique et de la psychanalyse

comme psychologie de l'inconscient. Dans une seconde partie
le professeur Nuttin reprend tout le problème de la personnalité,
soulignant qu'il s'agit là d'une réalité avant tout dynamique et que
la psychologie des profondeurs en révèle maints aspects que la
psychologie classique avait laissés dans l'ombre. Une bibliographie
méthodique et un index des matières intelligemment conçu font de

cet ouvrage un précieux instrument de travail.
Edmond Rochedieu.


	Bibliographie

