Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 1 (1951)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

MarTIN NoTH: Geschichte Israels. Gottingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1950, VIII-395 p.

La tentative de retracer en quatre cents pages I’histoire d’'Israél
des origines & I’époque romaine est une gageure. Aussi 'ouvrage de
M. Noth est-il de valeur inégale, la moitié étant consacrée aux origines,
le reste & la période qui va de Salomon a la fin de ’Etat juif, en 70
aprés J.-C. Si celle-ci fait 'effet d'un résumé sans grande originalité,
la premiére est remarquable. M. Noth est avant tout — ses trois der-
niers ouvrages l'ont prouvé — I'homme des origines d’Israél. Ses con-
naissances en onomastique lui ont permis d’écrire sur la naissance
des tribus, comme sur leur histoire et le lieu de leur habitat un chapitre
qui est un chef-d’ceuvre (p. 45-58). Sur le probléme controversé du
systeme des douze tribus israélites, il reprend ses théses antérieures.
A l'analogie des amphictyonies grecques, il voit dans les tribus israé-
lites des groupes ethniques qui avaient un sanctuaire commun, ot ils
se retrouvaient aux grandes fétes, le chiffre 12 venant peut-étre de
ce que chaque groupe avait pendant un mois le soin et la garde du
sanctuaire. Cette amphictyonie avait son droit dont des vestiges
subsistent dans1’Ancien Testament. On devine le renouvellement que
cette hypotheése apporte aux traditions relatives aux patriarches,
comme a celles de ’Exode. Sa faiblesse réside, a mon sens, dans le
fait qu’elle utilise un terme de comparaison emprunté a un centre de
culture non sémitique. Sur la question des origines de la royaute
israélite, M. Noth a des idées trés personnelles qui sont la consé-
quence directe de sa thése. Il réagit contre les écoles scandinaves et
anglaises qui voient dans le roi israélite un étre divinisé.

Ce qui plait dans cet ouvrage, c’est que 'auteur a su se libérer
des postulats de 'école comparative de l'histoire des religions, qu’il
reconnait qu’'Israél est dans le monde oriental un phénoméne 4 part.
I1 confesse aussi que le témoignage de I'A. T. considérant I'histoire
d’Israél comme I'histoire du salut est un fait historique qu'il importe

de prendre au sérieux.
GEORGES PIDOUX.

Pavr KAHLE : Die hebraischen Handschriften aus der Hohle. Stutt-
gart, W. Kohlhammer Verlag, 1951, g2 p., 12 illustrations.

Les manuscrits de la Mer Morte continuent a susciter un intérét
considérable dans le monde scientifique. Il est heureux que M. Paul
Kahle, le meilleur connaisseur de la critique textuelle de I'A. T., soit



204 BIBLIOGRAPHIE

entré dans le débat. Son étude, qui reproduit des conférences faites
a Miinster en janvier-février 1950, date déja dans un domaine ou la
science fait chaque jour de nouveaux progres. L’auteur en est cons-
cient, puisqu’il a muni son livre de substantiels addenda.

De premiére importance était I’époque du grand rouleau d’Esaie
que plusieurs savants plagaient a la fin du Ier siécle av. J.-C., date
obtenue au moyen de deux critéres, 1'age de la céramique contenue
dans la grotte aux manuscrits, et le critére paléographique. Kahle
professe 4 I'égard de l'un comme de l'autre un scepticisme total.
C’est sur le terrain de la critique interne seulement qu’il essaiera de
préciser ’époque des documents. Nos Bibles hébraiques contiennent
le texte établi par les Massorétes entre 100-9oo de notre ére. Comparé
a la version traditionnelle, le rouleau d’Esaie présente de nombreuses
variantes. Kahle en conclut que ce texte est prémasorétique. C’est un
texte vulgaire comme ceux qui sont a la base de la traduction grecque
de I'A. T., la version des LXX. Sa confrontation avec les versions
grecques conduit a des résultats étonnants.

Dans sa forme actuelle, c’est-a-dire avec les additions et correc-
tions qu’il présente, notamment Esaie 34 :17-35 : 1, le rouleau d’Esaie
serait du second siecle chrétien. La possibilité qu’il soit la copie d’un
texte plus ancien n’est pas exclue. On voit que par des voies différen-
tes Kahle aboutit a des conclusions qui se rapprochent de celles des
Américains. Son jugement sur le second texte d’Esaie, propriété
de I'Université hébraique de Jérusalem, est a peu prés le méme. I1 est
regrettable qu’il n’ait pas soumis le commentaire d’Habacuc a une
étude aussi serrée et qu’il se soit rallié sans autre aux conclusions
de M. Dupont-Sommer.

Le mystére de la grotte aux manuscrits subsiste cependant.
Kahle croit que le dépot a été fait au I11¢ siécle et que, vers 8oo, cer-
tains textes en ont été retirés qui ont servi a des copies déposées dans
la fameuse Geniza du Caire. Si audacieuse que soit cette hypothése,
elle ne diminue pas la valeur des travaux de Kahle dont le petit livre
indique la seule méthode permettant de pénétrer le secret des célebres

manuscrits, celle de la critique interne.
GEORGES PIpoux.

A. M. HuNTER : Un Seigneur, une Eglise, un Salut. L'unité du Nou-
veau Testameni. Neuchitel et Paris, Delachaux et Niestlé, 1950,

138 p.

Ce petit livre fait suite, dans la « Série biblique » que publient
les actifs éditeurs de Neuchatel, a I'excellent manuel de Hoskyns
et Davey : L'énigme du Nouveau Testameni. Paru en 1944 en Angle-
terre et aux Etats-Unis, il a été écrit par un théologien anglican,
traduit par une éminente plume catholique romaine, et parait mainte-



BIBLIOGRAPHIE 205

nant en francais chez un éditeur réformé. A ce titre, il force 1'atten-
tion ; c’est un exemple remarquable du consensus cecuménique sur
le terrain néotestamentaire.

L’auteur se propose de mettre en évidence l'unité fondamentale
du Nouveau Testament qu’il exprime dans l'idée de « consommation
du propos salvifique de Dieu pour son peuple » (p. 10). Cette idée
est développée en trois brefs chapitres consacrés respectivement a
la christologie, l’ecclésiologie et la sotériologie néotestamentaires.
Pour chacun de ces sujets, 'auteur ne rapproche que quelques textes
empruntés successivement au kerugma primitif, a Paul, aux synop-
tiques, 4 'épitre aux Hébreux, a I Pierre et a la littérature johan-
nique. La conclusion générale ne se fait pas attendre : « ... pour tous
les auteurs du Nouveau Testament, il y a un seul Seigneur, une
seule Eglise, un seul salut » (p. 137).

Quelle que soit l'utilité pratique de cette publication, nous nous
voyons obligés d’en relever les graves lacunes. La méthode adoptée
est contestable ; il est en effet facile de « démontrer » 'unité du
Nouveau Testament lorsqu'on se borne a ne relever que quelques
textes arbitrairement groupés. L’auteur ne se pose méme pas le
probléme de la cohérence interne des divers documents qu’il exa-
mine ; or, la question générale de 1'unité ne prend son vrai sens
qu’en conclusion d’'une longue enquéte portant sur la cohérence
particuliére de chaque document. Que penser, par ailleurs, d’une
¢tude qui, comme propos liminaire, se livre a une attaque en régle
contre la méthode analytique et déclare, sans rire, que le probléme
« Jésus ou Paul ? » est un probléme artificiel (p. 15), que « les libé-
raux sont maintenant sur la défensive » (p. 16), que la maniére
ancienne d’aborder le Nouveau Testament était malheureusement
analytique, mais que la nouvelle sera synthétique (p. 17), que « dés
maintenant on est fatigué des manuels purement analytiques...»
(p. 136). Nous doutons fort qu’avec de tels principes scientifiques
on puisse construire valablement une théologie néotestamentaire
cecuménique. ‘

Le détail de 'exposé est heureusement meilleur que la méthode
affichée. L’auteur souligne avec bonheur le caractére historique du
message chrétien primitif qui présentait I'événement de Jésus vivant,
mourant et ressuscitant comme un seul acte de Dieu appelant les
hommes & la repentance. Dans le ministére de Jésus et de ses apdtres,
il voit surtout leur réle de « rassembleurs du peuple de Dieu » (p. 72).
I1 rapproche avec raison le caractére radical de la morale évangélique
de certaines affirmations pauliniennes sur la loi, montrant qu’ici et
la, « 'homme qui pourrait élever une prétention a la faveur de Dieu »
est condamné avec la méme sévérité. Quant A 1'ceuvre salvifique
de Dieu, elle nous est décrite comme « représentative » (accomplie



206 BIBLIOGRAPHIE

en notre nom), vicaire (accomplie a notre bénéfice), sacrificielle
(constituée par une offrande a Dieu). On voit que l'auteur n’a pas
de peine a retrouver dans le Nouveau Testament les grands thémes
de la dogmatique traditionnelle.

Cela ne va pas sans certaines simplifications qui nous paraissent
regrettables (voir, par exemple, I'énoncé des équivalences, tllusoires

a notre sens, des p. 18 et 19).
P1ErRRE BONNARD.

ALBERT DESCAMPS : Les justes el la justice dans les évangiles et le
christianisme primitif hormas la doctrine proprement paulzmenne
Dissertation de 1'Université catholique de Louvain; série 2,
tome 43, Louvain et Gembloux, 1950, 335 p.

La volumineuse étude du P. Descamps se situe entre la thése
d’E. Tobac sur La justification dans saint Paul, parue en 1908 dans
la méme collection et I'article « Justice et justification » du Supplé-
ment au Dictionnaire de la Bible, article rédigé par le P. Descamps
lui-méme. Dans ces trois études, I'exégése catholique romaine s’est
prononcée sur I'un des concepts clés du vocabulaire néotestamentaire.
On se rappelle I'émoi suscité par la these de Tobac que le P. Lagrange
tenait pour «la premiére avance aussi grave faite a I'exégése pro-
testante » (Revue biblique, 1914, 321). Si nous voyons bien, cet émoi
tend a s’apaiser ; I’étude du P. Descamps ne se présente pas comme
une réfutation de celle de Tobac mais comme sa continuation sur le
terrain des textes non pauliniens.

L’ouvrage comporte une longue introduction (p. 1 a 56) et trois
parties. L’introduction présente la méthode de I'auteur qui s’inspire
trés largement des analyses littéraires de I'Ecole de la tradition orale
car, dans I’élaboration des textes néotestamentaires « 'action de la
communauté correspond & un caractére du régime chrétien : la Révé-
lation est confiée a une société plus qu’'a des individus » et « la forme
littéraire reflete la synthése des circonstances de composition »
(p. 3-4). L’auteur présente de judicieuses remarques sur la difficulté
des analyses de ce genre car «il est plus facile de circonscrire la
vérité que de la faire toucher du doigt » et chaque mot « n’a jamais
deux fois la méme nuance précise et doit étre normalement inter-
prété en fonction du théme» (p. 8). Cette introduction méthodolo-
gique, assez neuve chez les exégétes catholiques romains, nous parait
étre une des parties les plus fécondes de I'ouvrage.

Un chapitre préliminaire décrit 'attente messianique des justes
de I’Ancien Testament, telle que le Nouveau Testament en parle (par
ex. dans la figure de Joseph, p. 34 ss.); en résumé, ces justes ont
« préparé, annoncé ou préfiguré la justice de I'économie chrétienne,
tantot par la foi confiante, tant6t par la pureté de vie, tantét par la



BIBLIOGRAPHIE 207

persécution subie» (p. 53). Puis une premiére partie analyse les
textes néotestamentaires non pauliniens qui annoncent le salut
comme inauguré dans le présent ou dans un passé tout proche, soit
les textes sur le Christ juste : celul que Dieu a rempli de puissance
pour réaliser le salut des hommes (p. 83) et I'élu de Dieu victorieux
du péché (p. 93) ; suit I'analyse des textes sur « le privilege des pécheurs
dans l'accés au Royaume» et la fausse justice des pharisiens ; 13,
comme il s'agit d'un pécheur, cette justification n’est pas seulement la
rvatification d’un état de vertu ou d'un acte de justice, c’est le pardon
des péchés (p. 97, c’est nous qui soulignons). Enfin, I'auteur analyse
longuement I'idée de 'accomplissement de la justice dans Mat. 3: 15
et 5: 17; ce dernier texte, capital, lul parait « ouvrir la voie pour
une justification par les ceuvres de type chretien » (p. 132), conclusion
qui nous semble contestable. Une deuxiéme partie décrit la justice
des chrétiens dans la période intermédiaire qui va de la mort du
Christ 4 son retour ; c’est toute 'économie de la vie chrétienne qui
est ici examinée a propos de textes aussi différents que ceux de
I Jean ou du Sermon sur la montagne. Enfin, une troisi¢tme partie est
consacrée au décret divin de justice au jugement dernier. Comme ces
longues analyses se composent surtout de minutieuses études exége-
tiques, toujours fécondes, souvent contestables (voir I'étude de la
IVe Béatitude, p. 164 s.) nous ne pouvons qu’y renvoyer le lecteur.

En somme, une étude treés poussée et dont les conclusions vont
le plus souvent a la rencontre des plus récentes analyses paralléles
de théologie protestante, telle que celle de Schrenk dans le diction-
naire de Kittel-Friedrich. Preuve en soit la distinction trés nette entre
ce que l'auteur appelle la justice antécédente de Dieu « qui est essen-
tiellement une nouvelle révélation de la miséricorde de Dieu en faveur
d’un nouveau peuple de Dieu» (p. 302) et qui représente la ligne
maitresse de l’enseignement biblique, et la justice rétributive, moins
spécifique et qui se présente surtout comme un principe universel
d’impartialité, sans conséquences décisives pour I'histoire du salut.

Sur un point d’importance, le P. Descamps n’a pas présenté de
solution : celui de la relation entre la justice élective de Dieu et le
jugement dernier sur les ceuvres, si fortement attesté dans le Nouveau
Testament. Il renvoie I'examen de cette question aux dogmaticiens ;
mais dans le Nouveau Testament, ce probléme n’est-il pas débattu ?
I1 est vrai que, seul, Paul parait en avoir vraiment formulé les don-
nées et les textes pauliniens n’entraient pas dans le champ d’étude
du P. Descamps. A quand une étude catholique romaine d’ensemble
sur I'idée de justice dans le Nouveau Testament ? Elle serait aussi
nécessaire a la conversation oecuménique que les innombrables dis-
cussions actuelles sur la nature et le ministére de 1'Eglise.

PIERRE BONNARD.



208 BIBLIOGRAPHIE

GEORGES CRESPY : Le probléme d'une anthropologie théologique.
Montpellier, Publications de la Faculté de théologie protestante,
1950, 134 p. Etudes théologiques et religieuses.

Depuis que les promoteurs des philosophies existentielles chré-
tiennes et athées, Kierkegaard et Nietzsche ont montré que 1'exis-
tence vécue est source de connaissance, les philosophes et les théolo-
giens cherchent & dévoiler le statut de 'homme dans le monde,
vis-a-vis de Dieu, & éclairer les structures et les modalités de l'exis-
tence humaine, en se plagant a des points de vue différents.

M. Crespy, professeur a la Faculté de théologie protestante de
Montpellier, a esquissé une problématique de I'anthropologie chré-
tienne, sans prétendre écrire une ceuvre exhaustive. Aprés une rapide
critique des systémes substantialistes (moniste et dualiste) et évolu-
tionniste, il montre a la suite des existentialistes que 1'homme est
I'étre qui se met en question et qu’il ne se laisse pas appréhender
comme un objet; c’est pourquoi 'anthropologie est une discipline
qui, prise en elle-méme, fait probléme. Sur le plan théologique, nous
parvenons a saisir les structures de I'homme et de son existence, en
écoutant ce que Dieu dit de ’homme dans la Bible.

L’Ecriture ne nous renseigne pas sur la nature de ’'homme, mais
sur sa position vis-a-vis de Dieu, car «le destin de I'homme est...
déterminé par les activités de Dieu» (p. 24). Ainsi chacun doit passer
par le sort d’Adam : la création, la chute, le péché prennent des signi-
fications valables pour chaque homme et expriment sa grandeur et
sa misére. La création, par exemple, nous dévoile que 'homme est
tiré du monde et vivifié personnellement par Dieu, il n’est donc pas
un composé d’adme et de corps, destiné & la perfection et a 1'immor-
talité. Fait a I'image de Dieu ne signifie pas que I'homme soit orné de
dons naturels et surnaturels, mais que sa vocation de créature est de
«renvoyer le monde & Dieu» (p. 63). L’homme créé a l'image de
Dieu a aussi conscience de la singularité de son existence a la fois
liée au monde et détachée de lui. Mais depuis la rupture de '’homme
avec Dieu, la conscience, de transparente qu’elle était, s’est obscur-
cie; d’out le paradoxe de l'anthropologie chrétienne: « L’homme
qu’elle essaie de comprendre n’est plus ce qu’il aurait da étre. Elle
considére ce qu’aurait di étre ’homme a partir de.ce qu'il n’est plus
et ce qu’il est & partir de ce qu'il était destiné a étre» (p. g95). Ce
paradoxe atteste la présence du péché, qui est « un vice de constitu-
tion, qui fausse l'existence» (p. 114) et non un manque d’étre. Le
péché déchire la conscience, la jette dans l'angoisse et force le moi a
se rendre un culte idoldtre ; il est non seulement originel, mais actuel,



BIBLIOGRAPHIE 209

car «je fais ce que fait Adam, je suis ce qu'est Adam» (p. I1g).
L’homme pécheur reconstruit le monde a son image, désire commu-
nier avec un autre sujet et ne rencontre qu'un cela, un objet en
autrui ; il ne peut retrouver son unité perdue qu’'en Christ, I’'homme
authentique et Fils de Dieu. Ainsi l'anthropologie conduit a la
christologie.

Cette étude, qui doit beaucoup a Berdiaeff, a Buber, a la théologie
dialectique, nous offre des thémes propres a exciter notre réflexion.
On y retrouve des idées cheres a Kierkegaard, a son maitre
Hamann, 4 Boehme, bien que ces derniers penseurs ne soient pas
cités. Pour situer et apprécier la méthode et les conclusions de cette
esquisse, il faudrait reprendre les objections adressées par les philo-
sophes de l'existence au psychologisme et a 'historicisme des anthro-
pologues du siécle passé. Sur le plan théologique, on peut se demander
si M. Crespy n’aurait pas trouvé chez les Péres grecs, comme chez les
grands mystiques espagnols, certaines analyses proches des siennes ;
en outre, que deviennent les descriptions de ’homme qu’on trouve
chez les scolastiques ? N’ont-ils pas cherché, eux aussi, & dévoiler les
structures de l'existence, a partir de situations données, sans se sou-
cier des problémes de genése ? Enfin, la problématique théologique de
I'anthropologie ne devrait-elle pas prendre son point de départ dans
la christologie, comme 1’a remarquablement montré K. Barth ? (car
ce n’est pas.I’homme, fiit-il chrétien, qui dévoile le mystére de 'homme
et de son existence, mais le Révélateur). Ne fallait-il pas alors mettre
I'accent sur le second Adam plus que sur le premier ? Ces quelques
questions soulignent l'intérét de cette étude originale.

G. WIDMER.

EpouArRD MAURIS : Le travail de I'homme et son ceuvre. Neuchitel
et Paris, Delachaux et Niestlé, 1950, 39 p. Cahiers Théologiques 27.

On sait que la Réforme sut retrouver pleinement la double signi-
fication humaine et divine que la Bible reconnait au travail. En
revanche, la plupart des protestants modernes qui, depuis la révolu-
tion industrielle, ont essayé de saisir la vraie condition de 1'ceuvre
humaine et de 'expliquer, se sont satisfaits de considérations philo-
sophiques et sociologiques souvent fort intéressantes, mais sans prise
réelle sur la réalité derniére de leur objet. Leur recours a une théologie
ou une morale naturelle ignorante de la tragique condition actuelle
de 'homme devant Dieu, et de sa lumineuse espérance en Christ, a
souvent rendu insipide leur description du travail.

14



210 BIBLIOGRAPHIE

Fidéle a la méthode réformée, M. Mauris replace sous I’éclairage
de la Parole de Dieu, contenue dans les Saintes Ecritures, tout le
travail de I’homme et son ceuvre. Il les fait entrer dans le champ de
lumieére qui rend a toute la création et a tout événement de I'histoire
leur vraie place, leur vraie proportion et leur vraie destination, celles
que Dieu leur donne.

I} se garde toutefois d’oublier que, lorsque Dieu nous parle de
notre travail, de nos gestes et de nos choses, il vise nos techniques
actuelles et non celles de 1'antiquité contemporaine de la Bible. C’est
dire que l'auteur a su éviter le biblicisme, ce périlleux écueil ou
viennent échouer tant de tentatives bien intentionnées; mais pour
I’éviter, il n’a pas cru pouvoir se dispenser de maintenir ’homme et
sa machine dans le moment de la rédemption universelle ou la Bible
nous situe aujourd’hui.

Quel usage I'homme a-t-il fait de la liberté qui lui était donnée de
collaborer gratuitement a I'ceuvre et a la gloire de Dieu ? Les récits
bibliques nous 1'apprennent : 'homme cherche a se libérer de cette
royale liberté. Il préfére sa propre liberté. A I'ceuvre libre est substitué
le travail, qui devient une nécessité.

Cependant, le mauvais usage que 1'’homme fait de son pouvoir
créateur ne change rien aux intentions de Dieu, immuables a travers
toute I'histoire. L’ceuvre rédemptrice que Dieu poursuit par Jésus-
Christ s’étend a 'homme tout entier, & tous ses gestes, a toute son
ceuvre. Ainsi, en dépit du désordre qui régne dans la création, dans
toute société, le travail retrouve en Christ sa destination premiére ;
il ne saurait des lors étre ni méprisé ni divinisé. -

Pénétrant au cceur des problémes propres a notre civilisation
industrielle, M. Mauris souligne la tension qui demeure entre les
exigences chrétiennes du travail et les' possibilités limitées que la.
technique moderne offre a '’homme pour réaliser son ceuvre. Se refu-
sant a condamner cette technique, qui porte en soi les germes d’'une
libération, il insiste sur le fait que c’est en I’homme que se trouve le
levier de dépassement des structures modernes, et non dans les
structures elles-mémes.

Nous ne pouvons que féliciter M. Mauris d’avoir réussi a rattacher
aux éléments essentiels de la Révélation un probléme aussi actuel
et concret. Son ouvrage, dont on remarquera la forme heureuse, la
précision des termes et la concision des expressions, est une contribu-
tion de premier ordre a la compréhension profonde des faits sociaux
essentiels de notre temps. Il laisse cependant ouvertes bien des ques-
tions. Nous savons gré a l'auteur d’avoir réhabilité la technique aux
yeux des chrétiens trop généralement enclins a porter sur elle un
jugement sommaire et négatif. Nous nous demandons cependant



BIBLIOGRAPHIE 211

s’il n’est pas allé trop loin en lui accordant une sorte de perfectibilité
spontanée. Et si nous sommes d’accord avec M. Mauris pour affirmer
que c’'est en 'homme que se trouve le pouvoir de conversion des
structures a la mesure humaine, nous eussions souhaité que I'auteur
indiquat quelles pouvaient étre a I'avenir les directions et les visées
d’une transformation profitable. Nous savons qu’en le faisant il efit
couru quelques risques, mais son travail efit probablement apporté un
secours plus efficace aux chrétiens pris dans les rouages de la tech-
nique.
ANDRE BIELER.

Mélanges Joseph Maréchal. Bruxelles, Edition universelle, Paris,
Desclée de Brouver, 1950, 2 volumes in-8, X1X-380 et 426 pages.
Un portrait. '

Joseph Maréchal (1878-1944) nous est présenté en une courte
notice biographique et une étude sur l'histoire de sa pensée. Né a
Charleroi, il entre dans l'ordre des Jésuites dés la fin de ses études
secondaires. Doué d’une vive intelligence, mais de corps débile, il se
consacre aux travaux de l'esprit. Sa vie de professeur & Louvain est
traversée par deux guerres et par deux incendies de la bibliotheque.
Il avait d’abord suivi son gofit des sciences, notamment de la biologie,
et passé brillamment un doctorat en sciences naturelles. En faisant
sa théologie, il était constamment préoccupé de l'accord a trouver
entre la pensée religieuse et la pensée scientifique. La psychologie, qui
tente d’appliquer les méthodes des sciences naturelles aux états
spirituels, devint sa spécialité. Ses recherches le conduisirent sur des
voies nouvelles et périlleuses ou il devait se heurter plus d’une fois
aux censures des dogmaticiens. I1 accepte le principe d’une interpre-
tation biologique des faits religieux, le premier des principes formulés
par Théodore Flournoy, mais il ne consent pas au second : 'exclusion
de la transcendance. Partant de I'analyse du « sentiment de présence »,
il en arrive a considérer le mysticisme comme « le sentiment de la preé-
sence immeédiate de I’Etre transcendant». Il estime, avec raison, me
semble-t-il, qu’il est arbitraire de prétendre expliquer les états reli-
gieux en ignorant ce qui en est la valeur essentielle.

La longue liste des ouvrages et articles du P. Maréchal représente
un magnifique effort de la pensée catholique en la premiére moitié
du XXe siécle, pour affronter des problémes modernes. Il n’était pas
facile de faire entrer les données nouvelles de la biologie, de la phy-
siologie, de la psychologie dans la métaphysique thomiste. Il fallait,
pour y parvenir, ajouter a la philosophie d’Aristote quelque chose
des philosophies de Kant et de Bergson. On aboutit 4 une sorte
de systeme dans lequel le mysticisme n’apparait plus comme un



212 ' BIBLIOGRAPHIE

phénomene a analyser, mais comme le mode supréme de I'étre
humain, de sa pensée et de son action.

Dans cette doctrine, I'ideée centrale est celle du « dynamisme
intellectuel dans la connaissance objective ». Que faut-il entendre
par la ? Laissons le P. Maréchal nous répondre : «Aucune démarche
de notre intelligence, et par conséquent aucune assimilation intellec-
tuelle, n’est possible qu’en vertu du besoin profond dont le terme
saturant serait l'intuition du Réel absolu ». Cette hypothése est for-
mulée encore dans les termes suivants : « Notre connaissance objec-
tive débuterait par une expérience mélée de métaphysique : toute
perception sensible amenée au foyer de la conscience serait déja
une aperception intellectuelle sub rafione entis, une aperception
ontologique. »

Est-ce encore la doctrine de saint Thomas ? Oui, selon le P. Maré-
chal, c’est le thomisme saisi dans sa source méme, le thomisme bien
compris. Et il use largement des termes scolastiques quand il se
trouve devant des initiés. S'adressant un jour a des théologiens
catholiques, il faisait cette piquante remarque : « Devant un
autre auditoire, j’hésiterais a présenter la quintessence précieuse de
la doctrine thomiste de 1l'abstraction dans les fioles en verre de
Venise, aux étiquettes chargées de cursives gothiques, qui la ren-
ferment a notre usage depuis des siécles. Pour beaucoup de nos
contemporains, le vase fait tort a la liqueur : les vocables désuets
d’intellect agent ou possible, de phantasme, d’intelligible en acte ou
en puissance, d’espéce impresse ou expresse, rebutent leur imagina-
tion et leur paraissent d’ailleurs inséparablement liés a4 des problémes
qui ont cessé de se poser. » Le P. Maréchal croit a la brillante actualité
de ces probleémes et ne craint pas, pour les résoudre, de chercher des
arguments dans « le respectable bahut médiéval », mais il s’efforce
aussi de trouver des formules plus accessible & ses contemporains,
telles que «le dynamisme assimilateur, la finalité active de notre
intelligence ». Sa théorie « dynamique » de la connaissance implique,
en son germe profond, une preuve de l'existence de Dieu, avec la
certitude que la Réalité divine dépasse tout ce que nous pouvons
concevoir.

Dans une série d’intéressantes études rééditées en ce premier
volume des Mélanges, le P. Maréchal confronte son dynamisme tho-
miste avec d’autres doctrines: la phénoménologie de Husserl, la
philosophie de l'action de Blondel, lintuitionisme théiste et
antiscolastique d’Edouard Le Roy, la doctrine bergsonienne du
devenir. _

Dans les textes inédits qui complétent ce volume, nous trouvons
un important « Jugement scolastique concernant la racine de 1’agnos-
ticisme kantien », quelques essais de synthése, et une correspondance



BIBLIOGRAPHIE 213

avec Maurice Blondel ou I'on assiste aux généreux efforts de deux
grands esprits pour se comprendre mutuellement.

Le second volume des Mélanges comprend une riche collection
d’articles écrits en hommage au P. Maréchal, quelques-uns en alle-
mand ou en anglais, d’autres traduits du flamand, de l'italien ou de
Fespagnol : treize de philosophie, trois de psychologie, dix d’histoire
de la philosophie. Une recension attentive de ces travaux serait fort
opportune dans cette revue. Mais la place manque. Signalons simple-
ment, parmi tant d’auteurs distingués, les noms de Louis Massignon,
d’Emile Bréhier, d’Etienne Gilson, et parmi les sujets traités : L’amour
de la vérité, Science et métaphysique, Signification de l'objectivité,
Zum Problem des Apriori, La philosophie dans ’Eglise, The psycho-
logy of the will... Dans les contributions a I'histoire de la philoso-
phie, des études sur Aristote, sur le néoplatonisme, sur la notion de
« Iessentiel désir » dans la mystique du martyr musulman Hallaj,
un inédit du XIII¢ siécle : le Tractatus de Anima, et, pour finir, des
pages pénétrantes sur Kierkegaard. Il y a une ressemblance entre le
philosophe danois et le P. Maréchal, s'il est vrai que « Kierkegaard a
trés bien vu que la subjectivité dynamique était, en nous, l'unique
principe radical de la désignation de Dieu ». Certes, tout n’est pas
d’égale valeur dans ces Mélanges, mais les valeurs y sont nombreuses
et diverses. On n’en finirait pas de les examiner. Cueillons simplement
encore cette pensée utile a4 chacun, du P. Joseph de Finance: « La
stérilité de la plupart des controverses vient, on ne le sait que trop,
de ce qu’elles se déroulent généralement dans une zone extérieure a

celle ol se prononce le choix. »
VIicTOR BARONI.

FREDERIC KLEIN : Esquisse d’une théorie intuitiviste de la connaissance
religieuse. Neuchatel, Ed. H. Messeiller, s. d. (1950), 32 p.

‘Cette brochure pose le probléme de 1'épistémologie religieuse et,
le jugeant non encore résolu, veut s’inspirer de l'intuitivisme berg-
sonien pour «fournir a la théologie protestante une base épistémo-
logique juste et solide ». M. Klein n’entend pourtant pas asservir la
théologie 4 une philosophie particuliére, mais il s’efforce de désolida-
riser, dans le bergsonisme, la théorie de la connaissance et la méta-
physique ; 'avantage sera de confirmer que «la seule methode pos-
sible pour aborder le probléme de Dieu » est « celle de 1'expérience »,
tout en préservant du danger subjectiviste cette théologie de I'expé-
rience et en écartant une conception intellectualiste de la révélation.

L’esquisse de M. Klein, par sa briéveté méme, nous semble soule-
ver plus de questions qu’elle n'en résout. Tout d’abord peut-on
vraiment, dans une grande philosophie, dissocier, sans la dénaturer



214 BIBLIOGRAPHIE

entiérement, la théorie de la connaissance de ses implications métaphy-
siques ? Certes, ce qui importe a I'auteur c’est de marquer les mérites
de l'intuitivisme en général, et non de s’inféoder au bergsonisme
comme tel. Cependant, il ne cesse de se réclamer de Bergson ; mais
I'on s’apergoit bien vite qu’en extrayant un élément du bergsonisme,
il lui donne un sens tout différent. En effet, distinguer dans la pensée
religieuse « un degré intuitif » et « un degré réflexif », c’est donner a
intuition le sens vague que justement Bergson ne lui a jamais donné
puisque pour lui I'intuition est réflexion (La Pensée et le Mouvant,
p. 109). Dire que «I'intuition a quelque chose d’obscur et de plus ou
moins inconscient a ses débuts», parler de «ténebres éclairées de
fugitives clartés»; c’est retomber au sens vulgaire d’'intuition et
oublier que pour Bergson l'intuition est effort et surtout conscience
(Ibid., p. 35-30). Prétendre trouver dans l'intuitivisme le moyen de
passer de 'expérience a la doctrine, de la foi & la pensée religieuse,
«en montrant que l'intuition s’explicite toujours en concepts qui sont
le développement de ce qui y est contenu a 1'état virtuel », voila qui
aurait scandalisé Bergson dont tout I'effort vise précisément a mon-
trer que ce passage est inadmissible.

Le lecteur reste tiraillé entre les intentions de 'auteur et la réali-
sation effective qu’il a consignée dans ces pages. Plus on avance, plus
on aimerait poser de questions a l'auteur pour s’assurer qu’on entend
bien ce qu’il veut dire.

Lorsque M. Klein affirme que l'expérience religieuse « nous intro-
duit dans la métaphysique et implique une métaphysique », le philo-
sophe se demande ce que recouvre le mot métaphysique, puisque ce
n’est en tout cas pas celle de Bergson. Lorsqu’il lit que Satan est une
interprétation philosophique extrinséque a l'intuition religieuse du
mal, il éprouve un réel malaise et se rend compte que les mots n’ont
plus le méme sens sous la plume du théologien et du philosophe.

Par choc en retour, il se demande alors si la dissociation initiale
entre épistémologie et métaphysique ne repose pas déja sur une
équivoque et si la tentative d’appliquer une théorie de la connais-
sance philosophique a une épistémologie religieuse n'implique pas
déja quelque imprécision dans la démarcation entre la métaphysique
et la théologie.

P1eRRE THEVENAZ.

A1L0YS DE MARIGNAC : Imagination et dialectique. Essai sur 1'expression
du spirituel par I'image dans les dialogues de Platon. Paris, Les
Belles Lettres, 1951, 168 pages.

Le langage, créé pour permettre aux hommes de se communiquer
d’abord leurs préoccupations les plus quotidiennes, se préte mal a
I'expression d’expériences spirituelles. Les philosophes ont essayé de



BIBLIOGRAPHIE 215

tourner l'obstacle soit en se fabriquant un langage propre (le fameux
jargon !), soit en recourant a des images, a des mythes susceptibles
«de suggérer l'ineffable. C’est ce dernier procédé d’expression, couram-
ment employé par Platon, qui fait I'objet de la thése de M. de Mari-
gnac. Son propos, il faut le dire tout de suite, est plus littéraire que
philosophique ; il concerne davantage 1'art d’écrire que la philosophie
du langage. ‘

Sous le terme générique d'image, 'auteur range le mot concret
-employé au sens figuré, la comparaison, la métaphore et le mythe.
Encore n’envisage-t-il que les mythes dont il estime « qu'ils procédent
.de I'image, c’est-a-dire qu’ils sont une maniére d’exprimer le spirituel
par I'évocation de représentations concrétes offertes & I'imagination,
aux sens et a la mémoire, maniére a laquelle aurait pu théoriquement
étre préféré un autre mode d’expression » (p.27).

Apres avoir délimité le spirituel, qui correspond a ce que Platon
appelle I'Intelligible : I'Etre et les Formes, Dieu et, & cause de sa
parenté avec les Idées, I'ame, il étudie a propos de chacune de ces
réalités différents groupes d’images dont il s’attache a souligner, avec
beaucoup de finesse et de sensibilité, la puissance évocatrice et la
parfaite convenance.

La seconde partie de I'ouvrage, beaucoup plus bréve, traite de
I’aspect philosophique du probléme : Pourquoi Platon use-t-il de ce
procédé littéraire et pourquoi le fait-il 4 tel point de I'exposé ou de
la discussion ? Quatre réponses nous sont proposées : 1° L'image sert
a pallier une connaissance insuffisante du spirituel ; elle est conjec-
ture, approximation probable. 20 L’intuition de I'Intelligible est une
expérience unique, personnelle, donc intraduisible dans les termes
grossiérement matériels du langage quotidien ; seules des images
choisies pourront tant bien que mal suggérer pareille révélation.
3° L’'image est un procédé pédagogique qui appelle I'imagination
au secours de lintelligence. 4° Enfin elle posséde un « potentiel
poétique », une mystérieuse vertu incantatoire a laquelle Socrate fait
maintes allusions.

Conscient de la gravité du probléme soulevé, 'auteur met une
extréme prudence a nuancer ses jugements et a s’abriter derriére les
textes. A tel point que, & travers la foule des citations contradic-
toires, des restrictions et des formules dubitatives, on a quelque
peine a saisir la position de M. de Marignac. Tantdt I'image nous est
présentée comme «un procédé d’expression destiné i faciliter la
compréhension par un recours au concret qui met en branle I'ima-
gination, précieuse auxiliaire de la pensée » (p. 91) tantdt comme un
langage privilégié : «...le mode d’expression consistant a dire en
termes concrets ce qui est abstrait est une excellente solution au
probléme posé par l'inadéquation fonciére du langage humain aux



216 BIBLIOGRAPHIE

réalités spirituelles. Puisque, quoi qu'on tente pour adapter le lan-
gage a une fin pour laquelle il n’est pas fait, il est toujours impossible
d’exprimer totalement et parfaitement le spirituel, mieux vaut aller
jusqu’au bout de I'antinomie et concrétiser, imager au maximum ce
qui n’est pas concret du tout, ce qui ne reléve nullement de I'ima-
gination, mais est du seul ressort de l'intellection. » (p. 124) Cepen-
dant, en fin de compte, il semble considérer I'image comme un simple
procédé littéraire dont Platon efit pu se passer s'il 'avait voulu.
Cela étant, sa préoccupation essentielle est de réfuter ceux qui
comme saint Thomas (et Léon Brunschvicg) ont accusé Platon d’avoir
abusé des procédés poétiques. Grace a la variété des images devant
suggérer une méme réalité, par de constants retours au langage
abstrait et de fréquentes mises en garde, Platon a su éviter le risque
que l'image en s’implantant fortement dans l'esprit du lecteur se
substitue a la réalité spirituelle qu’elle doit seulement évoquer. Ce
dont 'ouvrage de M. de Marignac, étayé de nombreuses citations,
d’un goit siir et d'une grande élégance de forme nous apporte une

démonstration convaincante. :
JACQUES SULLIGER.

Stoa und Stotker. Die Griinder, Panaitios, Poseidonios. Selbstzeug-
nisse und Berichte. Eingeleitet und iibertragen von Max Pou-
LENZ. Zurich, Artemis-Verlag, 1950, 386 p. Die Bibliothek der
alten Welt.

L’importance du stoicisme pour la pensée occidentale n’est pas
loin d’étre égale a celle d’Aristote. A maints égards la tradition anti-
aristotélicienne de tous les siécles (néoplatonisme, nominalisme,
cartésianisme) est nourrie de thémes stoiciens. Malheureusement, on
le sait, les ceuvres des fondateurs du stoicisme, Zénon, Cléanthe,
Chrysippe, ne nous sont connues que par des fragments, de méme
que celle du « stoicisme moyen » : de Panétius de Rhodes et de Posi-
donius d’Apamée. Le recueil de Von Arnim, Stoicorum Veterum Frag-
menta (1905) est un instrument de travail infiniment précieux, mais
introuvable maintenant. Et nous n’avons pas encore non plus de
traduction frangaise un peu compléte de ces fragments.

C’est dire combien il faut saluer la récente publication a Zurich
d’une excellente et slire traduction allemande des textes du stoicisme
ancien et moyen, faite par Max Pohlenz, une des meilleures autorités
en la matiére . On annonce deux autres volumes sur Sénéque et
Marc Auréle qui s’ajouteront a celui-ci et a I'Epiktet (par W. Capelle)
déja paru, et donneront ainsi une vue compléte du stoicisme gréco-
romain dans cette élégante collection Die Bibliothek der alten Welt qui

1 Cf. son livre Die Stoa, 2 vol., Gottingen, 1948-49.



BIBLIOGRAPHIE 217

nous a déja donné un Epicure (par O. Gigon}, un Platon, un Plutarque,
un Lucien et un Boéce, et récemment aussi un Ménandre 1.

Dans une substantielle introduction, M. Pohlenz rappelle les traits
caractéristiques du stoicisme, philosophie du Logos qui est I'ordon-
nateur du monde et 'essence de ’homme, et qui de ce fait est égale-
ment 'ordonnateur de notre existence et la norme de notre morale.
Vivre en accord avec la nature (ou logos), tel est le résumé de cette
philosophie.

Une seule fausse note dans cette introduction : c’est l'insistance
(déplacée en regard des sources malgré tout incertaines) avec laquelle
M. Pohlenz signale l'origine «slirement» sémite de Zénon et de
Chrysippe. 11 croit bon de relever les traits qui trahissent une origine
« plus sémitique que grecque : un doctrinarisme qui fait bon marche
des données d’expérience, un penchant a la dialectique et a la casuis-
tique, une répression inexorable de la vie instinctive, un zéle fanatique
mis a défendre la divination, et la doctrine implacable du destin ». De
la viendrait la réserve des « purs» Hellenes & 1'égard du stoicisme,
jusqu’au jour ol Panétius, un Grec « pur sang » (reinblutiger Hellene)
et Posidonius, « un homme de sang essentiellement grec», «helléni-
sérent » le stoicisme et lui assurérent son influence sur l'esprit occi-
dental! On s’étonne qu’un éditeur suisse consente a patroner aujour-
d’hui des insinuations aussi peu scientifiques.

PIERRE THEVENAZ.

EMM. LEROUX et A. LErROY : La philosophie anglaise classique. Paris,
Armand Colin, 1951, 214 p. Collection Armand Colin.

Ce petit manuel sur la grande époque de la philosophie anglaise,
qui va de Bacon a J. St. Mill, remplit a merveille ce qu'on peut
attendre d’une publication de ce genre. Ecrit avec vivacité et fondé
sur une connaissance intime et détaillée du sujet, il est propre a
fournir une premiére information ou a stimuler I'intérét de ceux qui
y ont déja pénétré dans une certaine mesure. '

Les auteurs ont suivi plus ou moins la ligne de développement
indiquée par W. R. Sorley dans son History of English Philosophy ,
c’est-a-dire qu’ils ont insisté surtout sur les grandes figures de la
tradition empiriste, sur Bacon, Hobbes, Locke, Berkeley, Hume et
Mill. M. Leroux, qui avait écrit les premiers chapitres jusqu’a Berkeley
inclus, quand la mort lui a enlevé la plume, a réussi a nous donner
des portraits trés vivants des grands auteurs, et ses citations de
leurs ceuvres sont des plus heureuses. On peut regretter qu’il n’ait
pas apprécié Cudworth comme penseur également de premiére ligne ;

1 Menander. Die Komdédien und Fragmente (von G. Goldschmidt), 1949.



218 BIBLIOGRAPHIE

mais 4 quoi bon lui en faire reproche, tandis que les Anglais eux-
mémes laissent pourrir ses manuscrits sous les voltes du Musée
britannique ?

M. Leroy a habilement achevé le récit commencé par son collégue,
en adoptant, autant que possible, l]a méme méthode pour son exé-
cution. Son exposé de la pensée de Hume témoigne d'une grande
érudition, ainsi que les pages consacrées a John Stuart Mill. Quant
aux moralistes anglais ou écossais du dix-huitiéme siécle, il s’en est
tenu aux vues plus ou moins traditionnelles. Personnellement je
regrette qu’il ait omis la figure si sympathique de John Balguy et
qu’il n’ait pas consacré un chapitre spécial & Bentham.

Mais il serait ingrat de chicaner sur des points de détail dans ce
tableau dont l’ensemble est si bien équilibré et qui donne une vue
panoramique admirablement claire et proportionnée de I'évolution
de la pensée anglaise moderne. Si l'on voulait combler quelques
lacunes qui se trouvent peut-étre dans ce petit exposé presque aussi
classique que son contenu, on ne saurait mieux faire que de brosser,
en regard, le tableau du courant non empiriste qui est également
bien vivant dans la pensée anglaise, a savoir celui qui s’inspire plus
directement de la tradition platonicienne. C’est en tout cas ce que
T'auteur de ces lignes, encouragé de nouveau par ce petit livre, espére

faire prochainement.
HErMANN GAUss.

ANDRE MARC, S. J.: Psychologie réflexive. Tome I, La Connaissance.
Tome 11, La Volonté et I’Esprit. Paris, Desclée De Brouwer, 1949,
375 p. et 420 p. Museum Lessianum, section philosophique, n° 30.

Le prodigieux développement de la psychologie expérimentale,
qu’il s’agisse des recherches sur le comportement de l'adulte et de
Ienfant ou des études génétiques sur I'évolution de l'intelligence,
fait parfois oublier qu’il existe une autre forme de psychologie, un
autre chapitre qu’il convient de ne pas passer sous silence. A coté
de l'objectivité scientifique et empirique il y a place pour une objec-
tivité philosophique. Si I'expérimentation joue un réle important en
psychologie, l'introspection ne peut pas étre complétement aban-
donnée. L’ouvrage du P. André Marc, préfacé par une lettre de
M. René Le Senne, nous le rappelle fort & propos. Comme le remarque
lauteur, la différence entre la psychologie rationnelle et la psychologie
expérimentale « est que l'une observe le donné humain, expérimente
au besoin sur lui, tandis que l'autre le travaille par le raisonnement.
Au lieu de demander des renseignements aux sens et aux instru-
ments..., elle recourt a la seule intelligence, laissée en somme a elle-
méme » (II, p. 404). « Le vrai progrés de la conscience n’est autre



BIBLIOGRAPHIE 219

que la pensée rentrant en soi tout entiere et s’intériorisant... C'est
donc d’elle-méme que jaillit, et c’est en elle-méme que se déverse
cette « lumiére dans sa source » qu’est I'esprit | La pensée est donc
équipée pour utiliser la méthode réflexive et n’a pour cela besoin
de rien d’autre que de soi et de sa propre lucidité » (II, p. 408).

Or, note aussitot le P. Marc, pour que la méthode réflexive soit
possible dans le domaine de la psychologie, il faut que la pensée soit
pourvue d’une certaine intuition d’elle-méme, mais qu'en méme
temps cette intuition soit imparfaite et donc ait besoin d’étre éclairée.
Dés lors l'instrument de son progrés se trouvera a sa portée immé-
diate ; ne sera-ce pas, en effet, I'analyse par le raisonnement qui,
remontant de l'acte & ses sources, le reconstitue dans son intégrité ?
Et T'on découvre alors que dans toute pensée la pensée entiére se
trouve impliquée.

On s’en rend compte, nous avons ici un prolongement des idées
de Lagneau. Mais qu’'on ne s’y trompe pas: l'auteur est thomiste,
et la méthode réflexive qu’il préconise, si elle élargit étonnamment
ses perspectives, reste fidele & la grande tradition des disciples de
I’Aquinate. La psychologie réflexive ne se suffit pas a elle-méme ; elle
doit se compléter d’'une métaphysique et celle-ci ne pourra étre que
religieuse, chrétienne et thomiste. Aussi ne s'étonnera-t-on pas du
plan de l'ouvrage. Aprés une introduction ou s’affirme dés I'abord
le souci de retrouver dans une pensée quelconque la Pensée tout
entiere (I, p. 53), Vauteur s’attaque au probléme de la connaissance
et lui donne une solution qui, tout en insistant sur la nécessité d'une
autocritique de l'esprit, croit a la possibilité de saisir totalement et
parfaitement la vérité. Puis vient un livre II traitant de la volonté
ol sont discutés en de treés belles pages les problémes de la liberté,
de l'acte libre et du destin de la liberté, comme aussi celui de I'Ha-
bitude et de I’ « Habitus». Enfin un troisiétme et dernier livre est
consacré a U'Esprit, ce qui permet a l'auteur de développer, en les
renouvelant, les doctrines de I’ame et de la personne,.

Ecrit dans une langue précise, claire, sans longueurs inutiles,
I'ouvrage du P. Marc apporte une contribution de valeur a 1'étude
philosophique de la psychologie et montre une fois de plus tout ce
que la méthode introspective et réflexive, lorsqu’elle est utilisée avec
circonspection, peut révéler de richesses que les méthodes purement
expérimentales laissent en dehors de leurs investigations.

EpmonDp RoOCHEDIEU.



220 BIBLIOGRAPHIE

JosEPH NUTTIN : Psychanalyse et conception spiritualiste de I homme.
Une théorie dynamique de la personnalité normale. Publications
universitaires de Louvain et Librairie philosophique J. Vrin,

Paris, 1950, 434 p-

Cet ouvrage vient combler une lacune. En effet, nous y trouvons
une étude extrémement compléte, d’une belle venue, dont I'informa-
tion trés soignée ne dégénere jamais en pédante érudition, et qui, plus
systématiquement que ne I'ont fait Dalbiez, Thouless ou Baudouin,
plus iréniquement que ne I'ont tenté Stocker et De Greef, montre ce
que peut étre le point de vue chrétien en face de la psychanalyse.
L’auteur, qui est professeur a I'Institut supérieur de philosophie de
I'Université de Louvain, ne se livre pas a de spectaculaires effets de
polémique ; d’autre part, s’il reconnait le bien-fondé de la plupart
des théses psychanalytiques, il garde son sens critique et insiste pour
qu’'une distinction soit maintenue entre l'apport scientifique de la
psychanalyse et les doctrines philosophiques qui s’y trouvent mélées.
Tel est I’objet de la premiére partie du volume, qui traite successi-
vement de la psychanalyse comme science et conception de vie, de
la psychanalyse en tant que méthode thérapeutique et de la psychana-
lyse comme psychologie de l'inconscient. Dans une seconde partie
le professeur Nuttin reprend tout le probléme de la personnalité,
soulignant qu’il s’agit 1a d’une réalité avant tout dynamique et que
la psychologie des profondeurs en réveéle maints aspects que la
psychologie classique avait laissés dans I'ombre. Une bibliographie
méthodique et un index des matiéres intelligemment congu font de
cet ouvrage un précieux instrument de travail.

EpmMoND ROCHEDIEU.



	Bibliographie

