
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1951)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

André Neher : Amos, contribution à l'étude du prophétisme. Paris,
Vrin, 1950. Un vol in-8 de xiv + 299 p.

L'auteur du présent ouvrage part de cette prémisse que le
prophétisme hébraïque serait le type d'une « expérience métaphysique »

et il pose en principe qu'une philosophie existentielle, loin d'entrer
en conflit avec l'ordre historique, doit s'efforcer de le justifier. L'étude
de M. Neher est, dès lors, inspirée par un désir de synthèse et prétend
à la fois à la métaphysique et à l'histoire.

La méthode suivie par l'auteur comporte d'abord une analyse du
prophétisme d'Amos dans les documents littéraires, puis une
interprétation de ces documents selon les méthodes propres à l'histoire, et
enfin une utilisation de ces interprétations en vue d'une solution
philosophique. D'où les trois parties de l'ouvrage, consacrées
successivement au texte, au message, et à la prophétie d'Amos. D'autre
part et s'agissant de l'analyse du livre d'Amos, M. Neher a renoncé
à rédiger un commentaire suivi, préférant ordonner les éléments du
recueil prophétique en trois sections : parties biographiques,
discours, visions. Il s'efforce de dégager ainsi vie, pensée et psychologie
du prophète. Signalons à ce propos que l'auteur, bien informé d'ailleurs

de l'exégèse historique moderne, se réclame fortement des

exégètes juifs médiévaux car, aussi bien, sont-ils, selon lui, reliés au
texte biblique « par une continuité existentielle », l'activité
fondamentale de la pensée juive consistant à « vivre à la fois dans le
présent et dans un passé historique précis, à faire donc de l'exégèse un
élément constitutif de son existence ».

Le lecteur découvrira lui-même comment l'auteur a rempli son
double programme, historique et métaphysique, et il appréciera les

aperçus souvent intéressants et les analyses pénétrantes, parfois
cependant trop subtiles, renfermés dans ces pages. A vrai dire, les
résultats semblent à tout prendre conservateurs et volontiers
conformes à la tradition rabbinique ; l'accentuation du rôle de la notion
de beruh nous paraît, en particulier, tendancieuse et exagérée, ainsi

que la portée « métaphysique » accordée au prophète Amos. Mais le
livre est écrit avec une passion qui suscite l'intérêt et la sympathie
et fait passer sur les défauts formels juvéniles.

Neuchâtel. Paul Humbert.



64 BIBLIOGRAPHIE

Herrade Mehl-Koehnlein : L'homme selon l'apôtre Paul.
Cahiers théologiques 28. Neuchâtel et Paris, Delachaux et Niestlé,
1950, 51 p.

A la suite de Rudolph Bultmann, Mme Mehl a été frappée de
la convergence des lignes maîtresses de l'anthropologie paulinienne
avec les plus modernes descriptions de l'homme. Elle a su se servir
avec bonheur de la terminologie existentialiste pour définir, à la
suite de l'apôtre Paul, les aspects les plus caractéristiques de la
créature humaine, pour opposer en deux chapitres de synthèse à
« la situation de l'homme naturel » « la situation de l'homme sauvé ».

La place nous manque pour insister plus longuement sur les qualités
de fond et de forme par lesquelles cette étude se recommandera
elle-même ; nous croyons plus utile d'indiquer, trop sommairement
encore à notre gré, pourquoi elle n'est pas tout à fait satisfaisante.

Peut-être le dessein de Mme Mehl était-il trop ambitieux et eût-il
été plus sage de se borner dans ce cahier à l'étude de l'homme naturel
et de sa situation. Toujours est-il que son essai de synthèse ne repose
pas toujours sur des analyses assez exactes des principales notions
de l'anthropologie paulinienne.

Si la notion de « chair » est capitale pour l'intelligence de la
pensée de Paul sur l'homme, l'analyse qu'en donne Mme Mehl, fort
bonne au départ, s'arrête trop tôt pour ne pas exposer le lecteur
aux plus fâcheuses confusions. Il aurait fallu distinguer nettement
l'usage que Paul fait du terme de « chair » pour définir la condition
de l'homme dans ce monde au sens de l'Ancien Testament, et l'usage
qu'il en fait, dans un sens qui lui est propre, quand il parle de « la
chair de péché » (Rom. 8:3), déterminant la vie de l'homme sous
tous ses aspects, et sa vie spirituelle elle-même. Faute d'avoir opéré
cette distinction, Mme Mehl laisse son lecteur devant une conclusion
bien propre à l'égarer, quand elle dit : « Cette manière d'être contraire
à Dieu, Paul l'appelle cràpKivoç, charnel, eivai èv oapxi, être dans
la chair, uepuroren/ èv aapKi, marcher selon la chair» (p. 16). Or
le seul texte où se rencontre cette dernière expression (II Cor. 10 : 3)

montre précisément que Paul l'emploie pour définir la condition
de l'homme, qu'il soit croyant ou non : « Oui, nous marchons dans
la chair », dit-il, mais c'est la condition commune de l'homme dans
ce monde, dont il ne sera délivré que par la mort ou par la Parousie ;

ce dont Paul se défend énergiquement par contre, c'est de « marcher
selon la chair », comme l'insinuent ses adversaires (10 : 2), c'est-à-
dire de se laisser déterminer dans son comportement par la volonté
de disposer de soi et de se sauver soi-même, qui est la tendance
profonde de la chair, la cppóvnua TfK oapxoç, (Rom. 8 : 6).



BIBLIOGRAPHIE 65

Contrairement à ce que dit Mme Mehl, voûç ne désigne pas
spécifiquement l'homme « comme sujet conscient », comme « je » qui
« sait », qui « comprend », qui décide, et il n'est pas « synonyme
d'homme intérieur » (p. 23), dont il n'est jamais qu'un aspect. En
effet, le voûç est très exactement l'activité de juger constitutive de

la vie consciente (I Cor. 14 : 14-19), et considéré dans son application
à la conduite de l'homme, il est l'activité du jugement moral. C'est
à ce titre qu'il figure dans les textes les plus caractéristiques de

l'épître aux Romains (1: 28 ; 7 : 23 ; 12 : 2 ; 14: 5).
Enfin s'il faut regretter que Mme Mehl n'ait accordé aucune

attention à la auvei&ricriç, la « conscience », il faut déplorer qu'elle
affirme qyie « le terme de -rrveûua, esprit, est absolument exclu de

toutes les définitions de l'homme naturel » (p. 32), que « le irveûua

n'est pas une donnée de la psychologie humaine » (p. 33), car il est
manifeste que Paul, sous l'influence de l'Ancien Testament, désigne
très librement la personne humaine aussi bien par le terme de irveûua

que par ceux de cjwua, adpE et yvxn (I Cor. 16 : 16 ; II Cor. 2 : 13 ;

Gai. 6 : 18 ; Phil. 4 : 23).
Malgré ces réserves, l'étude de Mme Mehl se lit avec agrément

et profit, mais le lecteur fera bien de se référer aux textes et d'en
appeler, s'il le faut, d'une interprète fort distinguée à l'apôtre
lui-même.

Ch. Masson.

Dibelius-Kümmel : Paulus. Berlin, De Gruyter, 1951, 155 p.
Sammlung Göschen, Bd. ri6o.

En mourant, en novembre 1947, Martin Dibelius laissait un
manuscrit inachevé sur Paul destiné à la collection Göschen et
devant faire suite au Jésus paru dans la même collection (réimprimé
en 1949). W. K. G. Kümmel l'édite aujourd'hui, non sans l'avoir
complété et muni d'une importante conclusion. Ce petit livre comble
une lacune. Les bonnes introductions générales et succinctes aux
problèmes de la vie et de la pensée de l'apôtre sont en effet aussi

rares que nombreuses sont les études récentes sur tel ou tel aspect
particulier du paulinisme. Depuis le Paul de A. D. Nock (traduit
en allemand en 1940), qu'avions-nous pu lire de ce genre

L'exposé est divisé en dix chapitres aussi denses que brefs. Le
premier pose le problème historique en insistant sur la variété des

jugements portés sur Paul au cours des siècles. Porté aux nues par
les uns, haï par les autres, patron spirituel de Marcion, Augustin,
Luther, Wesley et K. Barth, bête noire de Nietzsche ou d'Alfred
Rosenberg, l'apôtre Paul sera toujours une figure contestée. Il ne
faut pas se lasser d'examiner ses écrits.



66 BIBLIOGRAPHIE

En Saul de Tarse, Dibelius voyait surtout un juif cultivé dont
les contacts avec l'hellénisme furent superficiels, du moins avant sa
conversion. Juif cultivé, mais non point docteur patenté, ni absolument

orthodoxe ; des textes comme I Cor. 15 : 2 ; II Thess. 2 ;

I Cor. 2 ou Col. 1 font penser que Paul, avant sa conversion, devait
avoir connu certains courants gnostiques que le judaïsme de la
diaspora s'était déjà partiellement assimilés.

La description de la conversion de l'apôtre présente plusieurs
points originaux. Elle insiste sur son caractère inattendu, dépourvu
de préparation psychologique et, surtout, sur le fait que, en Paul,
le grand ébranlement fut de découvrir et de croire que Dieu avait
choisi de « pauvres gens », sans distinction religieuse, pour se révéler
au monde dans la personne de son oint (p. 48-51). C'est cette découverte,

que Paul put largement méditer dans la communauté
hellénistique de Damas, qui mit immédiatement l'apôtre sur le chemin
de la doctrine de la grâce. Le centre de sa pensée fut donc le mystère,

pour lui incompréhensible, de la « scandaleuse » composition
du nouveau peuple de Dieu.

D'ailleurs, l'apôtre n'a fait qu'expliciter la tradition ecclésiastique

: « Diese liefert Stoff, die Predigt das Verständnis des Stoffes »

(p. 93). Moins convaincante nous paraît être la division de la théologie

paulinienne en deux courants, prophétique — mystique et
juridique — dialectique dont l'auteur, d'ailleurs, souligne la
profonde unité. Car Paul, pour l'auteur, n'est pas un mystique, bien
qu'il ait souvent été amené à se servir, de formulations mystiques
pour se faire comprendre. Sa foi se situe sur une ligne opposée à
celle de l'extase ; elle est « le oui de l'homme au Dieu transcendant
(zu den fernen Gott) et à son œuvre historique de salut en Christ »

(p. 94).
Kümmel, visiblement impressionné par les analyses de

Bultmann, insiste beaucoup sur la doctrine de la justification (contre
A. Schweitzer) où il voit le centre du paulinisme. Considérant l'œuvre
de l'apôtre dans son ensemble, il en souligne surtout l'aspect
théologique. L'apôtre exerça dans l'Eglise du Ier siècle et exercera
toujours dans les Eglises qui s'ouvriront à son message une fonction
critique, détournant les fidèles de toute attention accordée à quoi
que ce soit d'autre que l'œuvre historique de Dieu en Jésus-Christ.

Cette brève initiation au paulinisme n'entre pas dans le détail
des questions débattues ; mais, telle qu'elle est, elle rendra de bons
services. Depuis vingt-cinq ans, que de chemin parcouru dans l'orientation

des études pauliniennes
Pierre Bonnard.



BIBLIOGRAPHIE 67

Christian Maurer : Ignatius von Antiochien und das Johannesevan¬
gelium. Zurich, Zwingli-Verlag, 1949, 112 p. (Abhandlungen zur
Theologie des Alten und Neuen Testament 18).

M. Christian Maurer s'est fait connaître en 1941 par une thèse de
doctorat en théologie intitulée Die Gesetzeslehre des Paulus. Dans le
présent volume, il consacre au problème des rapports entre Ignace
d'Antioche et l'évangile de Jean une étude consciencieuse, dont les
conclusions paraissent des plus raisonnables. Une première partie
étudie les contacts littéraires, qui sont réels ; Ignace a connu le
quatrième évangile. La seconde partie s'attache à l'aspect théologique

de la question. Ici, M. Maurer n'a pas de peine à montrer que
l'évêque d'Antioche a interprété la pensée johannique au moyen de
catégories gnostiques et mystériques qui lui sont étrangères. C'est
précisément parce que les réminiscences du quatrième évangile qu'on
rencontre chez Ignace ont perdu leur caractère authentiquement
johannique, qu'on a hésité longtemps et qu'on hésite encore parfois,
mais à tort, à admettre que l'évêque a lu l'évangéliste. C'est le mérite
de M. Maurer de reconnaître, après d'autres, qu'Ignace a lu, mais
qu'il a glissé sa propre pensée dans le texte dont il s'inspirait. Si cette
étude n'apporte rien d'essentiellement nouveau, elle constitue cependant

une mise au point intelligente et claire. On ne pourra pas
reprendre la question sans y recourir.

Ph. Menoud.

Raymond Abellio : La Bible, document chiffré. Essai sur la restitu¬
tion des clefs de la science numérale secrète. Tome I : Clefs
générales. Paris, Gallimard, 1950, 304 p. in-16 (Les Essais, 41).

L'auteur se propose d'expliquer non pas seulement les nombres,
symboliques ou non, qui figurent ici et là dans la Bible, mais le
texte lui-même considéré en toutes ses parties comme un document
chiffré, lequel ne livre ses secrets qu'à qui y pénètre au moyen des clefs
indispensables. C'est avant tout la connaissance de la valeur ésotérique

des lettres hébraïques et de la valeur secrète des nombres. Au
total, livre intéressant pour qui est un peu familiarisé avec la langue
de la kabbale, mais malheureusement pas toujours d'une clarté
éblouissante. Au reste, l'auteur prend soin de nous rappeler
l'avertissement du prophète : « Tout ce qui est glorieux sera recouvert
d'un voile. » L'explication donnée du chiffre 666 de l'Apocalypse nous
laisse insatisfait : « Il faut y voir un symbole cosmique, et c'est
néanmoins un nombre d'homme, car l'homme est le résumé de la
Création » (p. 101). Sur ce point, la science ésotérique ne nous fait pas
pénétrer beaucoup plus avant que la science exotérique. On y verra
peut-être plus clair, sur ce point et sur d'autres, quand aura paru
le tome II, annoncé sous le titre : « Les Séphiroth ».

Ph. Menoud.



68 BIBLIOGRAPHIE

Robert Dottrens : Education chrétienne et éducation nouvelle.
Genève, Les cahiers de « Foi et Vérité », 1950, 31 p.

L'auteur de cette plaquette est, sans conteste, une des autorités
pédagogiques les plus écoutées chez nous. La radio transmet
périodiquement, pour l'instruction des parents, cette voix directe et vigoureuse.

Les doctrines qu'elle développe sont trop connues, dans leurs
principes, pour que nous les résumions ici. Contentons-nous de
souligner l'agrément qu'on trouve à suivre une pensée aussi riche
d'expérience et de conviction.

Force nous est cependant de faire deux sérieuses réserves sur
cette dernière publication. Car l'esprit de polémique conduit notre
auteur à des simplifications injustes, que la générosité des intentions
ne parvient pas à racheter.

Loin de nous la pensée de vouloir plaider ici, contre M. Dottrens,
en faveur d'un passé pédagogique qu'il abomine et qui mérite à tant
d'égards une sévère condamnation. Et pourtant, comment ne pas se

récrier en face d'affirmations aussi sommaires La tradition scolaire,
« jusqu'à une époque toute récente », se présente à l'auteur sous le
double signe de l'autoritarisme et de l'aveuglement. C'est « la
contrainte sous toutes ses formes, de l'opiniâtreté la plus douce à la
volonté d'asservissement la plus atroce » (p. 7, 8). C'est la prétention
d'assujettir les jeunes âmes par la force et en voulant former l'enfant.
« Former les enfants... cette image éveille en moi celle d'un moule,
d'une presse, d'un écrasement, de produits façonnés mécaniquement...

» (p. 8). Nous nous croyons chrétiens et démocrates, mais
« avec une inconséquence qui trouve sa seule excuse dans notre
inconscience, nous employons les moyens de l'éducation totalitaire,
dont le but est d'asservir les consciences ; nous sommes imbus de

l'esprit de domination» (ibid.).
Et l'auteur de conclure : « Il y a des gens qui se lamentent sur

l'inconduite de la jeunesse et le comportement des hommes. Leur
candeur est désarmante. J'appartiens au nombre de ceux qui se
félicitent de la relativité de nos maux devant la carence actuelle
et l'aveuglement des éducateurs, de l'Eglise et des classes

dirigeantes » (p. 9).
Cette noire vision correspond-elle à la réalité Non. Quelles que

soient les déficiences du passé, elle demeure aussi fausse que le fut
naguère la légende de l'obscurantisme médiéval. Depuis que Socrate,
ce grand éveilleur d'âmes, fit de sa vie et de sa mort un apostolat
pédagogique, depuis que Platon proclama sur tous les tons la
doctrine maïeutique de l'affranchissement des esprits par l'effacement
réciproque du maître et de l'élève devant la vérité, toute une succession

de penseurs généreux se sont penchés sur l'enfant comme sur une



BIBLIOGRAPHIE 69

plante merveilleuse, dont il convient d'assurer l'épanouissement. Ne

pas le rappeler, ne pas même le laisser entendre, c'est être injuste
et desservir la cause qu'on veut défendre, même s'il est vrai que les
théories ont rarement, hélas, passé dans les faits.

Notre seconde réserve est plus grave encore. Elle concerne la
métaphysique de l'éducation telle que la conçoit M. Dottrens. A
l'en croire, toute position théologique affirmant la pleine suffisance
et l'entière souveraineté de la grâce divine dans l'opération du salut
est incompatible avec l'éducation nouvelle, bien plus, elle est la
source de tous les méfaits de l'éducation traditionnelle. L'éducateur
moderne refusera donc d'admettre « que Dieu seul agit par sa grâce

pour le salut de l'enfant comme pour notre propre salut » (p. 4).
Or, on sait que cette position jugée détestable par M. Dottrens

est, avec des nuances, celle de saint Paul (Eph. 2 : 8), de saint
Augustin, de Luther, de Calvin, de Pascal, de Karl Barth. On pressent

dès lors la gravité de l'accusation. Nous ne voulons pas ici
prendre la défense de cette théologie, convaincu que le paradoxe de
la toute-puissance de Dieu et de la responsabilité de l'homme est un
mystère dont il faut s'approcher en tremblant. Mais un point nous
paraît hors de doute : l'éducation traditionnelle n'est aucunement
liée à cette position doctrinale, pas plus que l'éducation fonctionnelle
ne l'est à la doctrine contraire. Les faits le prouvent. Il se trouve, en
effet, que les Jésuites, défenseurs d'un humanisme affirmant la libre
coopération de l'homme à l'opération de la grâce divine, furent des
éducateurs particulièrement autoritaires — au sens de « l'opiniâtreté
douce » stigmatisée par M. Dottrens — et que jamais l'enfant ne fut
formé par des maîtres plus résolument formalistes. Au contraire,
l'éducation de Port-Royal, dont les professeurs défendaient la thèse opposée

qui attribue à Dieu seul l'opération positive du salut — l'homme
se bornant tout au plus à y consentir — se montrèrent des maîtres
beaucoup plus larges, plus proches, sans aucun doute, de la pédagogie

fonctionnelle. On pourrait en dire autant de l'éducation des

Oratoriens, dérivée, elle aussi, de la théologie augustinienne.
Ce malentendu conduit M. Dottrens à de graves excès de pensée

et de langage. Et l'on regrette de lire ces pages sous l'enseigne Foi
et Vérité. Remontant des faits éducatifs, tels qu'il les interprète aux
faits théologiques tels qu'il les imagine, notre pamphlétaire vitupère
les trahisons de l'Eglise, qui a « repoussé l'Evangile à l'arrière-plan »

(p. 26). Il cite quelques-unes des Béatitudes et conclut: «De ce

magnifique élan vers le bonheur et la joie, la théologie a fait une
condamnation et un monument d'autoritarisme et d'asservissement »

(p. 27). D'où les erreurs de l'éducation conformiste.
La tradition pédagogique serait donc comme une longue parenthèse

de contrainte et d'aveuglement fondée sur une aberration



70 BIBLIOGRAPHIE

théologique affirmant l'impuissance de l'homme à faire son salut par
lui-même. Cette parenthèse est heureusement en voie de se fermer,
grâce à l'éducation fonctionnelle, laquelle revient au message d'amour,
de confiance et d'espoir proclamé par Jésus « modèle des éducateurs...
fondateur de la pédagogie de la personne» (p. 20). Ainsi se renoue
une autre tradition, lumineuse celle-ci. M. Dottrens n'en indique pas
le cours, mais on ne trahirait pas sa pensée en supposant que, de

Jésus-Christ à Jean-Jacques Rousseau, cette filière comporte comme
étapes majeures Pelage et Molina.

Il nous est désagréable de juger aussi sévèrement un auteur que,
par ailleurs, nous apprécions beaucoup. Mais la franchise appelle la
franchise. Nous saluons dans l'éducation fonctionnelle une méthode
admirable, un levain de libération. On voit aujourd'hui, fait incroyable,

des enfants pleurer quand le médecin leur interdit l'école, même
l'école traditionnelle où les principes nouveaux ont pénétré plus
qu'on ne pense. Mais que, pour saluer ce progrès, il faille bafouer le

passé, que les éducateurs de l'observance nouvelle soient les seuls

disciples fidèles de Jésus-Christ, un Jésus optimiste et progressiste,
enfin que la pédagogie moderne oppose un démenti à la doctrine
théologique de la corruption radicale de l'homme par le péché, c'est là
ce que nous refusons d'admettre.

René Schaerer.

Gabriel Marcel : Le Mystère de l'Etre, tome Ier : Réflexion et Mystère.

Aubier, Paris, 1951, 235 p.

Gabriel Marcel : The Mystery of Being, I : Reflection and Mystery
(The Gifford Lectures). The Harvill Press Ltd, Londres, 1950.

G. Marcel a été appelé en 1949 et 1950 à donner deux séries de
conférences sur Le Mystère de l'Etre à l'Université d'Aberdeen, en
Ecosse (ce sont les fameuses Gifford Lectures). La première série
vient de paraître presque simultanément à Londres et à Paris sous
le titre Réflexion et Mystère ; la seconde sur Foi et Réalité suivra de

près.
Cet honneur bien mérité qui échoit au premier philosophe français

de l'existence a représenté en même temps une véritable épreuve
pour sa pensée ; il nous avoue lui-même avoir été « d'abord saisi
d'une véritable angoisse » (p. 8). Jusqu'ici, on le sait, G. Marcel avait
répugné à toute systématisation de sa pensée qui s'était toujours
exprimée dans le registre du journal métaphysique, de la méditation,
de la brève conférence, ou du drame. Pour la première fois, il se

trouvait dans l'obligation de donner un exposé suivi et complet de
sa philosophie.



BIBLIOGRAPHIE 71

Mais, comme à ses yeux la démarche philosophique est par nature
«de l'ordre de l'appel» (p. 229), «plus heuristique que démonstrative»

(p. 8), l'exposé d'ensemble «risque toujours d'altérer assez

profondément » le caractère des vérités découvertes ou de boucher
« les lacunes de l'expérience » par de fausses fenêtres. Il est émouvant
de voir Marcel à la fois pressé de répondre à ce qu'il considère comme
un « appel » et soucieux de ne pas céder à la tentation d'exposer le
« marcellisme ». Qu'en est-il résulté Nous attendrons le second
volume pour formuler un jugement d'ensemble, mais nous pouvons
déjà essayer de répondre provisoirement.

Marcel est resté fidèle à lui-même, et on ne peut lui en être que
reconnaissant. Il n'a pas sacrifié la condition itinérante de la
philosophie dont il avait si bien parlé dans son dernier livre Homo viator
(1944). Il continue à considérer que «la philosophie n'a d'autres
limites que celle de son insatisfaction même » (p. 231). Nous pouvons
être assurés, si jamais il a pu y avoir des doutes à ce sujet, que chez
G. Marcel jamais le système n'étranglera la démarche sinueuse de

la découverte, que sa philosophie ne se bouclera jamais, qu'il n'en
dressera pas lui-même le bilan en effaçant cette sinuosité du chemin.

Et pourtant l'ambition de ces Gifford Lectures apparaît tout de
même comme une gageure, voire même vouée à l'échec. En restant
fidèle à lui-même, Marcel a fait éclater la contradiction interne de

l'entreprise : il voulait « reprendre son œuvre entière dans une
lumière renouvelée ». Mais une philosophie essentiellement exploratrice

et itinérante comme la sienne ne souffre pas de reprise. Toute
reprise ne peut manquer d'apparaître comme une sorte de piétinement.

En effet nous voyons que le marcheur Marcel n'avance plus ;

ou plutôt, tourné vers son passé, essayant de reconstituer pour nous
son itinéraire, il avance à reculons et n'explore plus de terres vierges.
Or c'est cette exploration concrète qui avait été un véritable événement

pour la philosophie contemporaine, ce que nous n'hésitons pas
à appeler l'événement marcélien.

Et voilà que manifestement il ne parvient pas à embrasser cet
itinéraire et ce passé, car ce serait précisément le systématiser. S'il
reste fidèle à lui-même, et il le reste, il ne saurait le maîtriser ; de là
l'allure statiquement sinueuse, brouillée, empêtrée même, de ces leçons
dans lesquelles certes on peut découvrir à maintes reprises des

expressions lumineuses, des percées éclairantes, d'utiles précisions,
mais rien de véritablement neuf, ne serait-ce que dans la manière
de l'exposer. C'est comme si Marcel était encombré de la richesse
de sa propre œuvre, ne sachant qu'en faire pour nous, incapable
d'en dessiner l'orientation générale autrement ou mieux qu'il ne
l'avait déjà fait. Car cette orientation était nette et ce nouveau
volume ne fait qu'en apporter la confirmation, sans ouvrir de



72 BIBLIOGRAPHIE

perspective inédite. Il faut donc se rendre à l'évidence que, si cette
philosophie ne peut décidément que refuser de se systématiser, elle
ne doit pas non plus chercher à se reprendre.

Je doute même qu'on puisse recommander à quelqu'un qui
voudrait s'initier à la pensée de Marcel, de commencer par ce bilan qui
n'en est pas un. Il n'y a pas de raccourci possible pour pénétrer dans
une philosophie-itinéraire. C'est là précisément l'impérissable et
magnifique leçon de la philosophie de Marcel, confirmée (aux dépens
de l'auteur) par ce dernier volume. C'est dire que, pour la compréhension

profonde des thèmes proprement marcéliens repris dans ce
volume : le monde cassé, l'exigence de transcendance, la « réflexion
primaire » et la « réflexion seconde », l'être en situation, « je ne suis

pas ma vie», le mystère, etc., pour toute cette «recherche sur
l'essence de la réalité spirituelle» (p. 8), on aura avantage à recourir
d'abord au Journal métaphysique (1927), à Etre et Avoir (1935) et
à Du Refus à VInvocation (1940), le présent volume apportant précisions

et confirmations plutôt qu'initiation ou systématisation.
Pierre Thévenaz.

Paolo Filiasi Carcano : La filosofia d'oggi al Congresso di Amster¬
dam, Soc. Ed. del « Foro Italiano ». Rome, 1950, 139 p.

L'auteur de cet ouvrage — qui voue un intérêt tout particulier
à la pensée contemporaine — avait tout d'abord projeté d'écrire un
simple article de revue sur le Congrès d'Amsterdam, pour « faire le

point » de la situation intellectuelle d'aujourd'hui. Son commentaire
prit finalement des proportions telles qu'il dut le publier sous la forme
d'un opuscule.

On y trouvera, accompagné d'un bref commentaire, un résumé
d'un certain nombre des communications présentées là-bas. Leur
ordre de présentation est établi par l'auteur lui-même, qui a entrepris
de coordonner l'énorme matériel distribué dans les diverses «

sections » du Congrès. Comme son étude est destinée surtout à un public
italien, il n'a fait presque aucune place aux communications émanant
de ses compatriotes, dont la pensée lui paraît suffisamment connue
dans son pays.

D'autre part, l'auteur passe à peu près sous silence les communications

présentées dans les sections réservées à la théorie générale
des valeurs, à l'éthique, à l'esthétique, à la philosophie du droit, à

la philosophie de l'histoire et à l'histoire de la philosophie. A dessein,
il fonde son enquête presque exclusivement sur les communications
à caractère logique, scientifique ou métaphysique.

D'ailleurs, voici les principales têtes de chapitres de l'ouvrage :

Le duel entre méthodologie et métaphysique ; L'analyse du langage et



BIBLIOGRAPHIE 73

la méthodologie du «Cercle de Vienne)); La fonction biologique du

langage; Les problèmes classiques de la logique; Logique symbolique
et logique mathématique; Le problème de la métaphysique et la
métaphysique de l'être; etc.

M. F. Carcano reconnaît volontiers que la diversité des tendances

qui se sont manifestées à ce Congrès, où s'affrontèrent avec vivacité
méthodologistes et métaphysiciens, catholiques et existentialistes,
naturalistes anglo-saxons et adeptes du matérialisme-dialectique,
peut susciter de prime abord une impression assez décourageante

; mais il estime qu'il serait déraisonnable de s'en tenir à

cette impression et qu'un effort doit être fait pour déceler, sous
la tension polémique, certaines convergences qui révèlent une
possibilité, sinon de conciliation du moins de compréhension
réciproque.

L'auteur a été frappé par la vigueur avec laquelle s'est affirmée
la pensée logique et scientifique, et par la crise que traverse la
philosophie théorique. A son avis, cette crise est trahie moins par les

divergences entre les doctrines que par les oppositions qui se
manifestent à propos de la notion même de philosophie. Il est convaincu
que la métaphysique, sous l'effet d'un mouvement intérieur, et plus
encore sous la pression des polémiques méthodologiques, est désormais

contrainte de reconsidérer son outillage logique, et de dévoiler
le fondement intuitif qu'il recouvre.

Le Congrès — estime l'auteur — a révélé que la méthodologie n'est

pas forcément antimétaphysique (il en veut pour preuve le langage
des positivistes, devenu à cet égard beaucoup plus prudent) ; que
la défiance à l'égard de la métaphysique est défiance pour ses méthodes
et non pas manque d'intérêt pour ses problèmes ; et enfin que la
métaphysique est en train de se modifier profondément au contact
de l'expérience et de la science.

En traitant de la « section » réservée aux philosophies orientales,
M. F. Carcano observe qu'une certaine analogie logique apparaît
désormais entre la religion et la science, en ce que l'une et l'autre
en appellent également à l'expérience. Aussi la science se doit-elle
de surmonter certains préjugés pour prendre en considération le fait
de l'expérience religieuse.

D'une façon générale, les concepts même de philosophie, de

religion, de science, de métaphysique, revêtent aujourd'hui fatalement
un caractère d'ambiguïté, et il n'est plus permis d'établir entre eux
de radicales oppositions.

Dans le lent travail de maturation qui s'amorce dans tous les

domaines, la tâche de la philosophie est nécessairement modeste : elle
consiste à porter la discussion à son niveau le plus élevé, en vue d'une
clarification loyale.



74 BIBLIOGRAPHIE

C'est ainsi seulement — et non pas en se complaisant dans un
orgueilleux repliement sur soi — que la philosophie demeurera digne
de son passé et consciente de ses responsabilités, soucieuse de concorde
dans la discorde, et fidèle à la vérité jusqu'à ne pas craindre d'avouer
lorsqu'il le faut sa propre ignorance.

Conduite avec soin et intelligence, avec aussi quelque redondance,

l'enquête que nous livre M. Paolo Filiasi Carcano sera fort
utile à qui cherche à s'orienter dans le labyrinthe de la culture
actuelle.

F.-L. Mueller.

Etienne Souriau : Les deux cent mille situations dramatiques. Biblio¬
thèque d'esthétique. Paris, Flammarion, 1950, 282 p.

Un livre sur l'esthétique du théâtre est chose rare. Celui-ci est
unique. Il est le résultat d'un contact renouvelé avec le monde de
la scène, et a été écrit par un passionné de théâtre. Il rapporte une
expérience, et se nourrit de concret à chaque page. Mais son auteur
est esthéticien, c'est-à-dire philosophe et homme de science. Il est
épris de rigueur, de précision, de logique. Il vise l'objectivité. Le
livre de M. Souriau est ainsi le point de jonction de l'expérience la
plus poussée et de la réflexion la plus consciente d'elle-même. Il est
un de ces livres merveilleux dont on peut dire qu'ils sont objectifs
et passionnés. En le lisant, on pense à ce que Platon nous eût écrit
sur le théâtre...

Les auteurs de théâtre se répètent ; c'est un fait. Quoi de neuf
dans ce que les dramaturges contemporains nous apportent Anouilh
ne rejoint-il pas Antigone Cocteau ne s'acharne-t-il pas sur Orphée...
et sur Britannicus Vingt siècles ne suffisent pas à changer le cœur
humain, dit-on. Eh bien soit Admettons que rien n'ait changé,
que « tout a été dit ». Mais laissons aussi au psychologue et au moraliste

le soin de nous renseigner sur la nature humaine, éternellement
la même. L'esthétique du théâtre a autre chose à faire. Elle doit
s'enquérir de l'œuvre de théâtre, qui est son objet premier — de
même que l'esthétique de la musique s'interroge d'abord sur l'œuvre
musicale.

Or, qu'est-ce que l'œuvre de théâtre C'est d'abord un espace,
un lieu qu'on appelle scène. La scène est un volume, un cube dans
lequel évoluent des acteurs. Mais M. Souriau fait immédiatement
remarquer que l'œuvre de théâtre dépasse les cadres de la scène

pour englober les coulisses. Les coulisses, évidemment, sont aussi

un lieu où les acteurs se griment, où ils attendent d'entrer en scène,
où ils reçoivent les fleurs et les hommages d'intimes, où ils signent
des autographes. Mais c'est là le point de vue de l'acteur. L'œuvre



BIBLIOGRAPHIE 75

de théâtre n'est telle qu'aux yeux du spectateur. Or, pour celui-ci,
les coulisses sont un univers où se passent beaucoup de choses.

L'acteur qui « sort de scène » va en vérité quelque part, chez quelqu'un,
se battre peut-être, donner des ordres à son armée, à sa flotte...
MHe Anne Souriau a montré dans le deuxième numéro de la Revue

d'esthétique 1950 que le monde des coulisses du Cid, par exemple,
était nettement structuré au point de vue spatial. L'univers théâtral
comprend ainsi et le monde de la scène et celui des coulisses. C'est
un macrocosme, dont le microcosme scénique est le signe sensible.

Sur cette scène évoluent des acteurs, avons-nous dit. Mais ce

terme est équivoque ; il signifie aussi bien la personne que le personnage.

Or, ce qui est important, au théâtre, c'est le personnage,
incarné par un « acteur ». Andromaque, quelle que soit l'actrice
chargée de ce rôle, reste Andromaque. Evidemment l'acteur est seul
sensible ; c'est lui seul que je « vois ». Mais le personnage qu'il incarne
est présent, mélange complexe d'intonation, de texte dit, de gestes,
de mimique, manifestant un caractère unique, suggérant une «

personne ». Si, concrètement, empiriquement, l'acteur est seul « réel »,

scéniquement, esthétiquement, c'est le personnage qui est la vraie
« personne », originale, singulière, le ressort de l'action scénique.

Précisément, les « personnes » que le théâtre met en scène ne
sont pas n'importe quelles personnes, choisies au hasard. Leur
comportement est calculé, leur caractère est défini. Sans être stéréotypées

(sinon dans le mauvais théâtre), elles sont destinées à entrer
dans des rapports définis avec d'autres êtres. Dans l'action scénique,
elles vont assumer une fonction propre. Cette fonction est justement,
nous dit M. Souriau, le ressort du théâtre. Et il va nous en dresser
la liste. Mais entendons-nous clairement sur ce terme : la fonction
n'est pas le caractère du personnage ; on peut, en effet, concevoir une
typologie des caractères au théâtre (le Jaloux, le Libertin, l'Amoureux,
l'Avare, etc.), mais ce n'est pas là le but de M. Souriau. De même ce

qu'il appelle fonction dramatique n'est pas identique au sujet traité.
G. Polti, l'auteur des XXXVI situations dramatiques (dont M. Souriau
s'inspire) avait justement confondu situation et sujet. Le «sujet»,
c'est l'élément matériel, contingent d'une pièce ; c'est sa donnée
initiale. La fonction en est l'élément formel ; c'est une structure
dynamique, créatrice de tensions dramatiques.

Avant de donner la liste des fonctions dramatiques, nous tenons
à marquer l'orientation spécifique de l'enquête de M. Souriau : il
cherche, dans la multiplicité concrète des œuvres de théâtre, des

constantes formelles de l'action scénique. Et cette entreprise, il va
la conduire empiriquement. Il y a en effet deux façons d'aboutir
au formel : on peut déduire des constantes formelles de principes
esthétiques posés d'avance, et ces constantes prennent alors une



76 BIBLIOGRAPHIE

valeur normative, contre laquelle la liberté de l'artiste s'insurge.
Ou bien, seconde possibilité, les constantes formelles sont découvertes
empiriquement, par examen impartial des œuvres, et leur liste est
toujours susceptible de revision. Elles ont alors une valeur de constat.
Cette distinction, que nous esquissons, renferme pour nous la clef
du débat qui oppose les tenants de l'esthétique scientifique et ceux
de l'esthétique normative (philosophique, ou mieux, fondée sur une
axiologie préalable). Ces deux esthétiques nous semblent également
incomplètes, la première tendant implicitement au scientisme (Taine,
et, parfois, Ch. Lalo), la seconde tendant à l'apriorisme et négligeant
le contenu concret des œuvres d'art (Hegel, souvent ; Aristote).
La voie médiane vise donc à établir une esthétique scientifique dans
son point de départ (empirique) et normative à son point d'arrivée
(philosophique), dont la charnière essentielle est la découverte du
formel dans le matériel (on peut parler dans ce cas d'une esthétique
normative a posteriori).

Mais voici la liste des fonctions dramatiques, ressorts formels
de l'action. Ils sont symbolisés par des signes astrologiques, dont
la valeur est conventionnelle.

Le Lion : force thématique orientée : celui qui cherche, vise,
désire quelque chose.

Le Soleil : ce qui est visé par le Lion.
La Terre : ce pour quoi est visé le Soleil.
Mars : celui qui s'oppose au Lion.
La Balance : l'arbitre qui tranche et attribue le Soleil.
La Lune : satellite, qui redouble l'une des cinq fonctions précé¬

dentes.
A ce moment de l'enquête, le calcul des combinaisons va entrer

en jeu pour justifier le titre Les deux cent mille situations dramatiques.
Chaque fonction, en effet, peut être incarnée par un personnage
concret (ou aussi par une chose) ; mais ce dernier peut cumuler
plusieurs fonctions (être à la fois le Lion et la Terre, c'est-à-dire
viser un bien pour lui-même). En outre, un nouveau facteur intervient

: une scène peut être écrite au point de vue de l'un ou de
l'autre des personnages, et l'action se jouer avec ce privilégié pour
centre. Le nombre total des combinaisons, d'après ceci, est de 210 T41.

Relevons tout de suite l'usage qu'il est fait ici des mathématiques.
Elles sont l'instrument d'une analyse formelle du théâtre. Ce que
nous avons dit de l'esthétique « normative a posteriori » leur confère
leur valeur propre : pas de pythagorisme (qui impose a priori des
constantes formelles normatives, comme la règle d'or) ; pas de
scientisme non plus, pour lequel le formel est rigoureusement adéquat
au matériel. Mais une position intermédiaire, qui nous vaut un
instrument formel d'analyse incomparable, toujours susceptible de



BIBLIOGRAPHIE 77

revision. Ainsi, le nombre de 210 141 n'a pas de valeur absolue ;

il ne contraint en rien la liberté de l'artiste. Les situations dramatiques

ainsi mises en lumière ne sont pas des recettes, et elles ne
fixent pas les limites du possible. Car un des postulats de l'esthétique
dite « normative a posteriori » est de croire au primat du réel sur le

possible.
Il nous plaît de relever en terminant combien ce livre est agréable

à lire ; on n'y trouve nulle trace de pédantisme, mais on suit la
pensée vive et alerte d'un homme qui vit le théâtre de l'intérieur —
et qui a réussi à le penser profondément.

Disons aussi le plaisir que nous éprouvons à voir reparaître la
Bibliothèque d'esthétique, que Savel jadis inaugura, et que Flammarion
n'a pas craint de reprendre à son nom — sous la même direction
experte d'André Veinstein. A ce coup d'éclat que constitue l'œuvre
de M. Souriau, elle joint une contribution importante sur le thème
Architecture et dramaturgie, recueil sténographique de communications
et de discussions de la première session du Centre d'études philosophiques

et techniques du théâtre (Sorbonne, décembre 1948), ainsi

que Cézanne et Vexpression de l'espace, de Liliane Guerry.

J.-Claude Piguet.

E. W. Beth : Les fondements logiques des mathématiques. Collection
de logique mathématique, Série A, Paris et Louvain 1950, 222 p.

Celui qu'intéresse le problème de la connaissance ne saurait ignorer
aujourd'hui l'instrument que constitue pour l'étude du raisonnement
déductif le formalisme de la logique symbolique. Celle-ci possède

pour principal champ d'application les mathématiques ; elle y trouve
à la fois une source d'inspiration et la possibilité de vérifier sa propre
efficacité. Même s'il convient de se garder de la tentation de réduire
complètement les mathématiques à la logique, il est utile que cette
réduction soit poussée aussi loin que possible.

La plupart des auteurs qui ont déjà traité ces questions ont
surtout cherché à exposer un formalisme plus ou moins personnel
et à le développer dans quelque direction bien déterminée. Le grand
mérite de l'ouvrage de M. Beth est d'avoir cherché à donner une
vue plus générale des problèmes que l'on rencontre dans les fondements

logiques des mathématiques et des diverses méthodes
auxquelles on a fait appel pour les résoudre.

Cette investigation, prenant pour point de départ la théorie des

sciences d'Aristote, rappelle tout d'abord les définitions classiques et
les principes élémentaires de la notion de nombre et de la logique
symbolique ; elle se poursuit par un important chapitre sur la théorie



78 NOTES ET NOUVELLES

de la démonstration selon Hilbert et ses successeurs, et par quelques
indications sur les tentatives modernes de compléter la logique pure
par une syntaxe et par une sémantique. Enfin, une dernière partie,
centrée sur la théorie des ensembles, fait une place honorable aux
points de vue intuitioniste et voisins et présente une analyse assez
détaillée des principales antinomies connues.

Il va sans dire que, sur aucun des problèmes abordés, l'auteur ne
pouvait être complet. Il devait se borner à en dégager l'essentiel ; il
l'a souvent fait avec succès. Technicien de la logique formelle, il n'a
pas craint d'en évoquer les limites, d'en indiquer l'évolution historique

et de la confronter brièvement avec les tendances modernes de
la philosophie des sciences et de la philosophie générale, montrant
dans le domaine le plus rigoureusement formalisé le rôle des forces
créatrices de l'esprit.

F. Fiala.

NOTES ET NOUVELLES

M. Arnold Reymond, professeur honoraire de l'Université de Lausanne,
a présenté le 27 janvier 1951 à Paris, à la Société française de philosophie,
une communication sur quelques aspects de la logique contemporaine.

*

Mme Antoinette Virieux-Reymond, docteur es lettres, a fait à l'Université
de Paris, en janvier 1951, un exposé sur La notion d'implication chez les Stoïciens
et l'idée de loi scientifique.

*

En mars 1951, M. Pierre Thévenaz, professeur à l'Université de Lausanne,
a donné deux leçons à la Faculté des Lettres de Lyon : Crise ie la raison et

critique de la raison et l'exposé publié ci-dessus sur l'affrontement de l'hellénisme

et du christianisme. Il a présenté une communication à la Société lyonnaise

de philosophie sur L'évidence et le statut métaphysique de la vérité.

*

M. Georges Mottier, privat-docent à l'Université de Genève, vient d'être
nommé chargé de cours de philosophie en langue française à l'Université de
Berne dès le semestre d'été 1951.

*

Les Archives Husserl, à Louvain, ont organisé à Bruxelles, du 12 au 14 avril
1951, un premier Colloque international de phénoménologie. On y a entendu
des communications de E. Fink (Fribourg-en-Brisgau), M. Merleau-Ponty
(Paris), A. Koyré (Paris), P. Ricœur (Strasbourg), P. Thévenaz (Lausanne).



NOTES ET NOUVELLES 79

En juin 1951, à la séance annuelle de Rolle de la Société romande de
philosophie, M. Constantin Regamey, professeur aux Universités de Lausanne et
de Fribourg, présentera une communication sur un sujet de philosophie
indienne.

M. Léon Husson, maître de conférences à la Faculté des iettres de
Lyon, a présenté le 17 avril 1951 au groupe vaudois de la Société romande
de philosophie, une communication sur « L'interprétation de la pensée de
Bergson ». Il sera reçu également par le groupe genevois en juin.

En février 1951, M. Gaston Berger, professeur à l'Université d'Aix-Marseille,
a fait à Genève et à Lausanne une conférence sur « La personnalité ».

En mars 1951, M. R. Linssen, directeur de l'Institut de science et
philosophie de Bruxelles, a fait une conférence à l'Université de Genève sur « Les
nouveaux horizons de la science » (complémentarité de la physique et de la
psychologie).

*

Le texte des conférences données à Genève en octobre 1950, sous les
auspices de la Fondation Gretler, par MM. Guyénot, Ruyer, Portmann et Baruzi,
sera publié prochainement dans la collection « Etre et Penser » sous le titre
Le problème de la vie.

*

Les Vies Rencontres internationales de Genève (septembre 1951) seront
consacrées au thème : La connaissance de l'homme au XXe siècle.

M. Philippe-H. Menoud, professeur à l'Université de Neuchâtel, a été
chargé d'un enseignement régulier de Nouveau Testament à la Faculté de
théologie protestante de Montpellier, pour une période de deux ans. Il passera
dix jours par mois dans cette ville.

M. Pierre Bonnard, professeur à la Faculté de l'Eglise libre vaudoise,
donnera deux séries de leçons, au cours du mois de mai, à la Faculté de théologie

protestante de Paris, sous le titre : « Problèmes de l'épître aux Romains ».

M. Edouard Mauris, chargé de cours à l'Université de Lausanne, a donné
à la Faculté de théologie de Strasbourg, le 20 février, une leçon intitulée :

« Y a-t-il une théologie moderne »

La Société vaudoise de théologie entendra, le 28 mai, un exposé du
professeur Henri Meylan sur les « Moines de Syrie », et le 25 juin un exposé du
professeur Louis Rumpf sur « La situation et la formation des laïcs dans
l'Eglise ».



8o NOTES ET NOUVELLES

La rencontre des professeurs de théologie des Universités suisses aura lieu
à Macolin le 26 mai. M. Maurice Neeser, professeur à l'Université de
Neuchâtel, y présentera une conférence sur un sujet relatif aux rapports du
protestantisme et du catholicisme romain.

La revue Rencontre (N° 7, janvier-février 1951), consciente du fait que
« la littérature n'est pas un champ clos » et qu'un poème reflète souvent « un
choix métaphysique », a inauguré un débat sur le christianisme. Débat encore
assez informe où côtoient des études de Lacroix sur « Les chrétiens en face
du communisme », du P. Maydieu, de Michel Dentan, et enfin de M. Henri
Germond, chargé de cours, sur les « Positions vaudoises ». Saluons cette
heureuse initiative, dont nous aurons sans doute l'occasion de reparler. Mais,
pour soulever la question du christianisme, ne serait-il pas nécessaire de poser
la question de son essence Sait-on ce que l'on veut en prétendant « défendre
les valeurs évangéliques » En conclusion de son article, M. Germond caractérise

l'Evangile en ces termes : « Reconnaître l'infinie puissance qui domine
toute vie et qui a conféré à l'homme une part de liberté, voir en Jésus l'incarnation

humaine de l'amour divin et engager chacun à vivre soi-même, en
faisant valoir ses propres talents, au service du prochain... »

Le fonds commémoratif David F. Swenson-Kierkegaard a donné en 1949-
1950 et 1950-1951 ses deux premières bourses de 500 dollars chacune, destinées

à l'étude des écrits de Kierkegaard.
Une nouvelle bourse est offerte pour l'année 1951-1952, chacun pouvant

postuler sans distinctions de croyance, de nationalité ou de race. Chaque
boursier est libre de choisir l'endroit où il travaillera. Vu le caractère des
recherches à entreprendre, on demande du candidat un intérêt religieux et
une connaissance du danois qui lui permette de lire cette langue. Les personnes
désirant des formules d'inscription ou des renseignements sont priées d'écrire
au secrétaire du Comité pour le fonds Swenson-Kierkegaard, Dr Paul Holmer,
Département de philosophie, 300 Folwell Hall, Université de Minnesota,
Minneapolis, Minnesota.

A paraître, dans les prochains numéros de la Revue :

Pierre Burgelin : Absurde et mystère.
Maurice Goguel : Le paulinisme, théologie de la liberté.
Philippe Müller : Les refus de Kant.
F.-L. Mueller : La situation du marxisme au XXe siècle.

Pierre Bonnard : Où en est l'interprétation de l'épître aux Romains
Francis Baudraz : La dogmatique d'Emile Brunner (volume 2).
Philippe Daulte : L'Esquisse d'une dogmatique, de Karl Barth.
Louis Meylan : Alexandre Vinet interprète de Pascal (à propos de l'ouvrage

de F. Jost)
et des articles originaux de Heinrich Barth, Maurice Gex, Henri-L. Mié¬

ville, etc.

Lausanne — Imp. La Concorde. 47/5.51


	Bibliographie

