Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 1 (1951)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

ANDRE NEHER : Amos, contribution a I'étude du prophétisme. Paris,
Vrin, 1950. Un vol in-8 de x1v 4 299 p.

L’auteur du présent ouvrage part de cette prémisse que le pro-
phétisme hébraique serait le type d’une « expérience métaphysique »
et il pose en principe qu'une philosophie existentielle, loin d’entrer
en conflit avec I'ordre historique, doit s’efforcer de le justifier. L’étude
de M. Neher est, dés lors, inspirée par un désir de synthése et prétend
a la fois a la métaphysique et a I'histoire.

La méthode suivie par 'auteur comporte d’abord une analyse du
prophétisme d’Amos dans les documents littéraires, puis une inter-
prétation de ces documents selon les méthodes propres a 1'histoire, et
enfin une utilisation de ces interprétations en vue d'une solution
philosophique. D’ot1 les trois parties de 1'ouvrage, consacrées succes-
sivement au texte, au message, et a la prophétie d’Amos. D’autre
part et s’agissant de 1'analyse du livre d’Amos, M. Neher a renoncé
a rédiger un commentaire suivi, préférant ordonner les éléments du
recueil prophétique en trois sections: parties biographiques, dis-
cours, visions. Il s’efforce de dégager ainsi vie, pensée et psychologie
du prophéte. Signalons a ce propos que I'auteur, bien informé d’ail-
leurs de l'exégése historique moderne, se reclame fortement des
exégetes juifs médiévaux car, aussi bien, sont-ils, selon lui, reliés au
texte biblique « par une continuité existentielle », 'activité fonda-
mentale de la pensée juive consistant a « vivre a la fois dans le pre-
sent et dans un passé historique précis, a faire donc de I'exégese un
élément constitutif de son existence ».

Le lecteur découvrira lui-méme comment l'auteur a rempli son
double programme, historique et métaphysique, et il appréciera les
aper¢us souvent intéressants et les analyses pénétrantes, parfois
cependant trop subtiles, renfermés dans ces pages. A vrai dire, les
résultats semblent a tout prendre conservateurs et volontiers con-
formes a la tradition rabbinique ; I’accentuation du roéle de la notion
de berith nous parait, en particulier, tendancieuse et exagérée, ainsi
que la portée « métaphysique » accordée au prophéte Amos. Mais le
livre est écrit avec une passion qui suscite I'intérét et la sympathie
et fait passer sur les défauts formels juvéniles.

Neuchitel. Paur HUMBERT.



64 BIBLIOGRAPHIE

HERRADE MEHL-KOEHNLEIN : L'homme selon l'apbtre Paul.
Cahiers théologiques 28. Neuchatel et Paris, Delachaux et Niestlé,

I9501 SI p'

A la suite de Rudolph Bultmann, Mme Mehl a été frappée de
la convergence des lignes maitresses de l’anthropologie paulinienne
avec les plus modernes descriptions de 'homme. Elle a su se servir
avec bonheur de la terminologie existentialiste pour definir, a la
suite de l'apdtre Paul, les aspects les plus caractéristiques de la
créature humaine, pour opposer en deux chapitres de synthése a
« la situation de I’homme naturel » « la situation de I’homme sauvé ».
La place nous manque pour insister plus longuement sur les qualités
de fond et de forme par lesquelles cette étude se recommandera
elle-méme ; nous croyons plus utile d’indiquer, trop sommairement
encore a notre gré, pourquoi elle n'est pas tout a fait satisfaisante.

Peut-étre le dessein de Mme Mehl était-il trop ambitieux et efit-il
été plus sage de se borner dans ce cahier a 'étude de 'homme naturel
et de sa situation. Toujours est-il que son essai de synthése ne repose
pas toujours sur des analyses assez exactes des principales notions
de l'anthropologie paulinienne.

Si la notion de «chair » est capitale pour lintelligence de la
pensée de Paul sur I’homme, 'analyse qu’en donne Mme Mehl, fort
bonne au départ, s’arréte trop td6t pour ne pas exposer le lecteur
aux plus facheuses confusions. Il aurait fallu distinguer nettement
I'usage que Paul fait du terme de « chair » pour définir la condition
de ’homme dans ce monde au sens de I’Ancien Testament, et 'usage
qu’il en fait, dans un sens qui lui est propre, quand il parle de «la
chair de péché » (Rom. 8: 3), déterminant la vie de 'homme sous
tous ses aspects, et sa vie spirituelle elle-méme. Faute d’avoir opéré
cette distinction, Mme Mehl laisse son lecteur devant une conclusion
bien propre a I’égarer, quand elle dit : « Cette maniére d’étre contraire
a Dieu, Paul l'appelle oépxwvog, charnel, eivar év oapki, étre dans
la chair, mepwmatelv év capki, marcher selon la chair» (p. 16). Or
le seul texte ol se rencontre cette derniére expression (II Cor. 10: 3)
montre précisément que Paul I'emploie pour définir la condition
de 'homme, qu’il soit croyant ou non : « Oui, nous marchons dans
la chair », dit-il, mais c’est la condition commune de 'homme dans
ce monde, dont il ne sera délivré que par la mort ou par la Parousie ;
ce dont Paul se défend énergiquement par contre, c’est de « marcher
selon la chair », comme l'insinuent ses adversaires (10: 2), c’est-a-
dire de se laisser déterminer dans son comportement par la volonté
de disposer de soi et de se sauver soi-méme, qui est la tendance
profonde de la chair, la @povnua tig capkés (Rom. 8 : 6).



BIBLIOGRAPHIE 65

Contrairement a ce que dit M™me Mehl, voig ne désigne pas spéci-
fiquement I’homme «comme sujet conscient », comme «je» qui
«sait », qui « comprend », qui décide, et il n’est pas «synonyme
d’homme intérieur » (p. 23), dont il n’est jamais qu'un aspect. En
effet, le volg est trés exactement l'activité de juger constitutive de
la vie consciente (I Cor. 14 : 14-19), et considéré dans son application
a la conduite de 'homme, il est 'activité du jugement moral. Cest
a ce titre qu’il figure dans les textes les plus caractéristiques de
Pépitre aux Romains (1: 28 ; 7: 23; 12: 2; 14: 5).

Enfin s'il faut regretter que Mme Mehl n’ait accordé aucune
attention a la ouvefdnoic, la « conscience », il faut déplorer qu’elle
affirme que «le terme de mvedua, esprit, est absolument exclu de
toutes les définitions de I'homme naturel » (p. 32), que « le Tvedua
n’est pas une donnée de la psychologie humaine » (p. 33), car il est
manifeste que Paul, sous I'influence de 1’Ancien Testament, désigne
trés librement la personne humaine aussi bien par le terme de mvedpa
que par ceux de odpa, oapt et yuxn (I Cor.16: 16 ; II Cor.2: 13;
Gal. 6: 18; Phil. 4: 23).

Malgré ces réserves, I'étude de Mme Mehl se lit avec agrément
et profit, mais le lecteur fera bien de se référer aux textes et d'en
appeler, s’'il le faut, d'une interpréte fort distinguée a l'apdtre
lui-méme.

CH. MassoN.

DiBerLius-KUMMEL : Paulus. Berlin, De Gruyter, 1951, 155 P.
Sammlung Goschen, Bd. 1160.

En mourant, en novembre 1947, Martin Dibelius laissait un
manuscrit inachevé sur Paul destiné a la collection Goéschen et
devant faire suite au Jésus paru dans la méme collection (réimprimé
en 1949). W. K. G. Kiimmel l'édite aujourd’hui, non sans l'avoir
complété et muni d'une importante conclusion. Ce petit livre comble
une lacune. Les bonnes introductions générales et succinctes aux
problémes de la vie et de la pensée de l'apotre sont en effet aussi
rares que nombreuses sont les études récentes sur tel ou tel aspect
particulier du paulinisme. Depuis le Paul de A.D. Nock (traduit
en allemand en 1940), qu’avions-nous pu lire de ce genre ?

L’exposé est divisé en dix chapitres aussi denses que brefs. Le
premier pose le probléme historique en insistant sur la variété des
jugements portés sur Paul au cours des siécles. Porté aux nues par
les uns, hai par les autres, patron spirituel de Marcion, Augustin,
Luther, Wesley et K. Barth, béte noire de Nietzsche ou d’Alfred
Rosenberg, l'apbdtre Paul sera toujours une figure contestée. Il ne
faut pas se lasser d’examiner ses écrits.



066 BIBLIOGRAPHIE

En Saul de Tarse, Dibelius voyait surtout un juif cultivé dont
les contacts avec I'hellénisme furent superficiels, du moins avant sa
conversion. Juif cultivé, mais non point docteur patenté, ni absolu-
ment orthodoxe ; des textes comme I Cor. 15: 2 ; II Thess. 2;
I Cor. 2 ou Col. 1 font penser que Paul, avant sa conversion, devait
avoir connu certains courants gnostiques que le judaisme de la
diaspora s’était déja partiellement assimilés.

La description de la conversion de l'apétre présente plusieurs
points originaux. Elle insiste sur son caractére inattendu, dépourvu
de préparation psychologique et, surtout, sur le fait que, en Paul,
le grand ébranlement fut de découvrir et de croire que Dieu avait
choisi de « pauvres gens », sans distinction religieuse, pour se révéler
au monde dans la personne de son oint (p. 48-51). C’est cette décou-
verte, que Paul put largement méditer dans la communauté hellé-
nistique de Damas, qui mit immédiatement I'apdtre sur le chemin
de la doctrine de la grice. Le centre de sa pensée fut donc le mys-
tére, pour lui incompréhensible, de la « scandaleuse » composition
du nouveau peuple de Dieu.

D’ailleurs, 'apdtre n’a fait qu’expliciter la tradition ecclésias-
tique : « Diese liefert Stoff, die Predigt das Verstdndnis des Stoffes »
(p. 93). Moins convaincante nous parait étre la division de la théo-
logie paulinienne en deux courants, prophétique — mystique et
juridique — dialectique dont l'auteur, d’ailleurs, souligne la pro-
fonde unité. Car Paul, pour l'auteur, n’est pas un mystique, bien
qu’il ait souvent été amené a se servir. de formulations mystiques
pour se faire comprendre. Sa foi se situe sur une ligne opposée a
celle de 'extase ; elle est « le oul de ’homme au Dieu transcendant
(zu den fernen Gott) et & son ceuvre historique de salut en Christ »
(p- 94)-

Kimmel, visiblement impressionné par les analyses de Bult-
mann, insiste beaucoup sur la doctrine de la justification (contre
A. Schweitzer) ot 1l voit le centre du paulinisme. Considérant I'ceuvre
de l'apotre dans son ensemble, il en souligne surtout 'aspect théo-
logique. L’apdtre exerca dans I'Eglise du Ier siécle et exercera
toujours dans les Eglises qui s’ouvriront & son message une fonction
critiqgue, détournant les fidéles de toute attention accordée a quoi
que ce soit d’autre que 'ceuvre historique de Dieu en Jésus-Christ.

Cette bréve initiation au paulinisme n’entre pas dans le détail
des questions débattues ; mais, telle qu’elle est, elle rendra de bons
services. Depuis vingt-cinq ans, que de chemin parcouru dans l'orien-
tation des études pauliniennes !

PIERRE BONNARD.



BIBLIOGRAPHIE 67

CHRISTIAN MAURER : [gnatius von Antiochien und das Johannesevan-

gelium. Zurich, Zwingli-Verlag, 1949, 112 p. (Abhandlungen zur
Theologie des Alten und Neuen Testament 18).

M. Christian Maurer s’est fait connaitre en 1941 par une thése de
doctorat en théologie intitulée Die Gesetzeslehre des Paulus. Dans le
présent volume, il consacre au probleme des rapports entre Ignace
d’Antioche et I'évangile de Jean une étude consciencieuse, dont les
conclusions paraissent des plus raisonnables. Une premiére partie
étudie les contacts littéraires, qui sont réels; Ignace a connu le
quatriéme évangile. La seconde partie s’attache a l'aspect théolo-
gique de la question. Ici, M. Maurer n’a pas de peine a montrer que
I'évéque d’Antioche a interprété la pensée johannique au moyen de
catégories gnostiques et mystériques qui lui sont étrangeres. C’est
précisément parce que les réminiscences du quatriéme évangile qu’on
rencontre chez Ignace ont perdu leur caractére authentiquement
johannique, qu'on a hésité longtemps et qu’on hésite encore parfois,
mais a tort, a admettre que 'évéque a lu 'évangéliste. C’est le mérite
de M. Maurer de reconnaitre, aprés d’autres, qu’'lgnace a lu, mais
qu’il a glissé sa propre pensée dans le texte dont il s’inspirait. Si cette
étude n’apporte rien d’essentiellement nouveau, elle constitue cepen-
dant une mise au point intelligente et claire. On ne pourra pas
reprendre la question sans y recourir.

Pu. MENOUD.

RavyMoND ABELLIO : La Bible, document chiffre. Essar sur la restitu-
tion des clefs de la science numeérale secréte. Tome I : Clefs géné-
rales. Paris, Gallimard, 1950, 304 p. in-16 (Les Essais, 41).

L’auteur se propose d’expliquer non pas seulement les nombres,
symboliques ou non, qui figurent ici et 1a dans la Bible, mais le
texte lui-méme considéré en toutes ses parties comme un document
chiffré, lequel ne livre ses secrets qu'a qui y pénétre au moyen des clefs
indispensables. C’est avant tout la connaissance de la valeur ésoté-
rique des lettres hébraiques et de la valeur secréte des nombres. Au
total, livre intéressant pour qui est un peu familiarisé avec la langue
de la kabbale, mais malheureusement pas toujours d'une clarté
éblouissante. Au reste, I’auteur prend soin de nous rappeler 'aver-
tissement du prophéte: « Tout ce qui est glorieux sera recouvert
d’un voile. » L’explication donnée du chiffre 666 de I’Apocalypse nous
laisse insatisfait : « I1 faut y voir un symbole cosmique, et c’est
néanmoins un nombre d’homme, car ’'homme est le résumé de la
Création » (p. 101). Sur ce point, la science ésotérique ne nous fait pas
pénétrer beaucoup plus avant que la science exotérique. On y verra
peut-étre plus clair, sur ce point et sur d’autres, quand aura paru
le tome II, annoncé sous le titre : « Les Séphiroth ».

Pu. MENOUD.



68 BIBLIOGRAPHIE

RoBERT DOTTRENS : Education chrétienne et éducation mnouvelle.
Genéve, Les cahiers de « Foi et Vérité », 1950, 31 p.

L’auteur de cette plaquette est, sans conteste, une des autorités
pédagogiques les plus eécoutées chez nous. La radio transmet périodi-
quement, pour l'instruction des parents, cette voix directe et vigou-
reuse. Les doctrines qu’elle développe sont trop connues, dans leurs
principes, pour que nous les résumions ici. Contentons-nous de sou-
ligner I'agrément qu’on trouve a suivre une pensée aussi riche d’ex-
périence et de conviction.

Force nous est cependant de faire deux sérieuses réserves sur
cette derniére publication. Car l'esprit de polémique conduit notre
auteur a des simplifications injustes, que la générosité des intentions
ne parvient pas a racheter.

Loin de nous la pensée de vouloir plaider ici, contre M. Dottrens,
en faveur d’un passé pédagogique qu’il abomine et qui mérite a tant
d’égards une sévére condamnation. Et pourtant, comment ne pas se
récrier en face d’affirmations aussi sommaires ? La tradition scolaire,
«jusqu’a une époque toute récente », se présente a l'auteur sous le
double signe de l'autoritarisme et de I'aveuglement. C’est «la con-
trainte sous toutes ses formes, de l'opiniatreté la plus douce a la
volonté d’asservissement la plus atroce » (p. 7, 8). C’est la prétention
d’assujettir les jeunes dmes par la force et en voulant former I’enfant.
« Former les enfants... cette image éveille en moi celle d'un moule,
d’'une presse, d'un écrasement, de produits faconnés mécanique-
ment...» (p. 8). Nous nous croyons chrétiens et démocrates, mais
«avec une inconséquence qui trouve sa seule excuse dans notre
inconscience, nous employons les moyens de I'éducation totalitaire,
dont le but est d’asservir les consciences ; nous sommes imbus de
Vesprit de domination » (76id.).

Et l'auteur de conclure: « Il y a des gens qui se lamentent sur
I'inconduite de la jeunesse et le comportement des hommes. Leur
candeur est désarmante. J'appartiens au nombre de ceux qui se
félicitent de la relativité de nos maux devant la carence actuelle
et l'aveuglement des éducateurs, de 1'Eglise et des classes diri-
geantes» (p. 9).

Cette noire vision correspond-elle a la réalité ? Non. Quelles que
solent les déficiences du passé, elle demeure aussi fausse que le fut
nagueére la légende de 'obscurantisme médiéval. Depuis que Socrate,
ce grand éveilleur d’ames, fit de sa vie et de sa mort un apostolat
pédagogique, depuis que Platon proclama sur tous les tons la doc-
trine majeutique de l'affranchissement des esprits par l'effacement
réciproque du maitre et de I’éléve devant la vérité, toute une succes-
sion de penseurs généreux se sont pencheés sur ’enfant comme sur une



BIBLIOGRAPHIE 69

plante merveilleuse, dont il convient d’assurer 1'épanouissement. Ne
pas le rappeler, ne pas méme le laisser entendre, c’est étre injuste
et desservir la cause qu'on veut défendre, méme 1l est vrai que les
théories ont rarement, hélas, passé dans les faits.

Notre seconde réserve est plus grave encore. Elle concerne la
métaphysique de l'éducation telle que la congoit M. Dottrens. A
I’en croire, toute position théologique affirmant la pleine suffisance
et I'entiére souveraineté de la grace divine dans I'opération du salut
est incompatible avec l’éducation nouvelle, bien plus, elle est la
source de tous les méfaits de 'éducation traditionnelle. L’éducateur
moderne refusera donc d’admettre « que Dieu seul agit par sa grice
pour le salut de I'enfant comme pour notre propre salut » (p. 4).

Or, on sait que cette position jugée détestable par M. Dottrens
est, avec des nuances, celle de saint Paul (Eph. 2: 8), de saint
Augustin, de Luther, de Calvin, de Pascal, de Karl Barth. On pres-
sent dés lors la gravité de l'accusation. Nous ne voulons pas ici
prendre la défense de cette théologie, convaincu que le paradoxe de
la toute-puissance de Dieu et de la responsabilité de I'homme est un
mystére dont il faut s’approcher en tremblant. Mais un point nous
parait hors de doute: I’éducation traditionnelle n’est aucunement
liée a cette position doctrinale, pas plus que I'éducation fonctionnelle
ne l'est a la doctrine contraire. Les faits le prouvent. 1l se trouve, en
effet, que les Jésuites, défenseurs d'un humanisme affirmant la libre
coopération de 'homme a l'opération de la grace divine, furent des
¢ducateurs particulierement autoritaires — au sens de « 'opiniatreté
douce » stigmatisée par M. Dottrens — et que jamais 'enfant ne fut
formé par des maitres plus résolument formalistes. Au contraire, 1'édu-
cation de Port-Royal, dont les professeurs défendaient la these oppo-
s¢e qui attribue a Dieu seul I'opération positive du salut — I’homme
se bornant tout au plus & y consentir — se montrerent des maitres
beaucoup plus larges, plus proches, sans aucun doute, de la péda-
gogie fonctionpelle. On pourrait en dire autant de 1'éducation des
Oratoriens, dérivée, elle aussi, de la théologie augustinienne.

Ce malentendu conduit M. Dottrens a de graves excés de pensée
et de langage. Et 'on regrette de lire ces pages sous I'enseigne Foi
et Vérité. Remontant des faits éducatifs, tels qu’il les interpréte aux
faits théologiques tels qu'il les imagine, notre pamphlétaire vitupére
les trahisons de I'Eglise, qui a « repoussé I’Evangile a l’arriére-plan »
(p. 26). Il cite quelques-unes des Béatitudes et conclut: «De ce
magnifique €élan vers le bonheur et la joie, la théologie a fait une
condamnation et un monument d’autoritarisme et d’asservissement »
(p. 27). D’out les erreurs de I’éducation conformiste.

La tradition pédagogique serait donc comme une longue paren-
thése de contrainte et d’aveuglement fondée sur une aberration



70 BIBLIOGRAPHIE

théologique affirmant I'impuissance de ’homme a faire son salut par
lui-méme. Cette parenthése est heureusement en voie de se fermer,
grace a I’éducation fonctionnelle, laquelle revient au message d’amour,
de confiance et d’espoir proclamé par Jésus « modele des éducateurs...
fondateur de la pédagogie de la personne» (p. 20). Ainsi se renoue
une autre tradition, lumineuse celle-ci. M. Dottrens n’en indique pas
le cours, mais on ne trahirait pas sa pensée en supposant que, de
Jésus-Christ & Jean-Jacques Rousseau, cette filiere comporte comme
é¢tapes majeures Pélage et Molina.

Il nous est désagréable de juger aussi sévérement un auteur que,
par ailleurs, nous apprécions beaucoup. Mais la franchise appelle la
franchise. Nous saluons dans ’éducation fonctionnelle une méthode
admirable, un levain de libération. On voit aujourd’hui, fait incroya-
ble, des enfants pleurer quand le médecin leur interdit 1’école, méme
I’école traditionnelle ol les principes nouveaux ont pénétré plus
qu'on ne pense. Mais que, pour saluer ce progres, il faille bafouer le
pass¢, que les éducateurs de l'observance nouvelle soient les seuls
disciples fideles de Jésus-Christ, un Jésus optimiste et progressiste,
enfin que la pédagogie moderne oppose un démenti a la doctrine théo-
logique de la corruption radicale de 'homme par le péché, c’est la
ce que nous refusons d’admettre.

RENE SCHAERER.

GABRIEL MARCEL : Le Mystére de I'Etre, tome 1€r : Réflexion et Mys-
teve. Aubier, Paris, 1951, 235 p.

GABRIEL MARCEL : The Mystery of Being, 1: Reflection and Mystery
(The Gifford Lectures). The Harvill Press Ltd, Londres, 1950.

G. Marcel a été appelé en 1949 et 1950 a donner deux séries de
conférences sur Le Mystére de I’Etre a 1'Université d’Aberdeen, en
Ecosse (ce sont les fameuses Gifford Lectures). La premiére série
vient de paraitre presque simultanément a Londres et a Paris sous
le titre Réflexion et Mystére ; la seconde sur Foi et Réalité suivra de
pres.

Cet honneur bien mérité qui échoit au premier philosophe fran-
cais de I'existence a représenté en méme temps une véritable épreuve
pour sa pensée; il nous avoue lui-méme avoir été «d’abord saisi
d’une véritable angoisse » (p. 8). Jusqu'ici, on le sait, G. Marcel avait
répugné a toute systématisation de sa pensée qui s'était toujours
exprimée dans le registre du journal métaphysique, de la méditation,
de la bréve conférence, ou du drame. Pour la premiére fois, il se
trouvait dans l'obligation de donner un exposé suivi et complet de
sa philosophie.



BIBLIOGRAPHIE 71

Mais, comme a ses yeux la démarche philosophique est par nature
«de l'ordre de I'appel» (p. 229), «plus heuristique que démonstra-
tive» (p. 8), 'exposé d’ensemble «risque toujours d’altérer assez
profondément » le caractére des vérités découvertes ou de boucher
« les lacunes de 'expérience » par de fausses fenétres. Il est émouvant
de voir Marcel & la fois pressé de répondre a ce qu’il considére comme
un « appel » et soucieux de ne pas céder a la tentation d’exposer le-
« marcellisme ». Qu’en est-il résulté 7 Nous attendrons le second
volume pour formuler un jugement d’ensemble, mais nous pouvons
déja essayer de répondre provisoirement.

Marcel est resté fideéle a lui-méme, et on ne peut lui en étre que
reconnaissant. Il n’a pas sacrifié¢ la condition itinérante de la philo-
sophie dont il avait si bien parlé dans son dernier livre Homo viator
(1944). Il continue a considérer que «la philosophie n’a d’autres
limites que celle de son insatisfaction méme » (p. 231). Nous pouvons
étre assurés, si jamais il a pu y avoir des doutes a ce sujet, que chez
G. Marcel jamais le systéme n’étranglera la démarche sinueuse de
la découverte, que sa philosophie ne se bouclera jamais, qu’il n’en
dressera pas lui-méme le bilan en effagant cette sinuosité du chemin.

Et pourtant I'ambition de ces Gifford Lectures apparait tout de
méme comme une gageure, voire méme vouée a I’échec. En restant
fidéle A lui-méme, Marcel a fait éclater la contradiction interne de
I'entreprise : il voulait «reprendre son ceuvre entiére dans une
lumiére renouvelée ». Mais une philosophie essentiellement explora-
trice et itinérante comme la sienne ne souffre pas de reprise. Toute .
reprise ne peut manquer d’apparaitre comme une sorte de piétine-
ment. En efféet nous voyons que le marcheur Marcel n’avance plus ;
ou plutét, tourné vers son passé, essayant de reconstituer pour nous
son itinéraire, i1l avance a reculons et n’explore plus de terres vierges.
Or c’est cette exploration concréte qui avait été un véritable événe-
ment pour la philosophie contemporaine, ce que nous n’hésitons pas,
a appeler I'événement marcélien,

Et voila que manifestement il ne parvient pas a embrasser cet
itinéraire et ce pass¢, car ce serait précisément le systématiser. S’il
reste fidele a lui-méme, et il le reste, il ne saurait le maitriser ; de 1a
I’allure statiquement sinueuse, brouillée, empétrée méme, de ces legons
dans lesquelles certes on peut découvrir a maintes reprises des
expressions lumineuses, des percées éclairantes, d’utiles précisions,
mais rien de véritablement neuf, ne serait-ce que dans la maniére
de l'exposer. C’est comme si Marcel était encombré de la richesse
de sa propre ceuvre, ne sachant qu’en faire pour nous, incapable
d’en dessiner l'orientation générale autrement ou mieux qu’il ne
l'avait déja fait. Car cette orientation était nette et ce nouveau
volume ne fait qu'en apporter la confirmation, sans ouvrir de



72 BIBLIOGRAPHIE

perspective inédite. Il faut donc se rendre a I'évidence que, si cette
philosophie ne peut décidément que refuser de se systématiser, elle
ne doit pas non plus chercher a se reprendre.

Je doute méme qu’on puisse recommander a quelqu'un qui vou-
drait s’initier a la pensée de Marcel, de commencer par ce bilan qui
n’en est pas un. Il n’y a pas de raccourci possible pour pénétrer dans.
une philosophie-itinéraire. C’est 1a précisément l'impérissable et
magnifique lecon de la philosophie de Marcel, confirmée (aux dépens
de l'auteur) par ce dernier volume. C’est dire que, pour la compré-
hension profonde des themes proprement marcéliens repris dans ce
volume : le monde cassé, 'exigence de transcendance, la « réflexion
primaire » et la «réflexion seconde », I’étre en situation, « je ne suis
pas ma vie», le mystére, etc., pour toute cette « recherche sur l'es-
sence de la réalité spirituelle» (p. 8), on aura avantage a recourir
d’abord au Journal métaphysique (1927), a Etre et Avorr (1935) et
a Du Refus a I'Invocation (1940), le présent volume apportant préci-
sions et confirmations plutét qu’initiation ou systématisation.

PIERRE THEVENAZ.

Paoro FirLiast CARCANO : La filosofia d’oggi al Congresso di Amster-
dam, Soc. Ed. del « Foro Italiano». Rome, 1950, 139 p.

L’auteur de cet ouvrage — qui voue un intérét tout particulier
a la pensée contemporaine — avait tout d’abord projeté d’écrire un
simple article de revue sur le Congres d’Amsterdam, pour « faire le
point » de la situation intellectuelle d’aujourd’hui. Son commentaire
prit finalement des proportions telles qu’il dut le publier sous la forme
d’'un opuscule.

On y trouvera, accompagné d'un bref commentaire, un résumé
d'un certain nombre des communications présentées la-bas. Leur
ordre de présentation est ¢tabli par 'auteur lui-méme, qui a entrepris
de coordonner l'énorme matériel distribué¢ dans les diverses «sec-
tions » du Congrés. Comme son étude est destinée surtout & un public
italien, il n’a fait presque aucune place aux communications émanant
de ses compatriotes, dont la pensée lui parait suffisamment connue
dans son pays.

D’autre part, 'auteur passe & peu pres sous silence les communi-
cations présentées dans les sections réservées a la théorie générale
des valeurs, a I'éthique, a I'esthétique, a la philosophie du droit, a
la philosophie de I'histoire et a I'histoire de la philosophie. A dessein,
il fonde son enquéte presque exclusivement sur les communications
a caractére logique, scientifique ou métaphysique.

D’ailleurs, voici les principales tétes de chapitres de 'ouvrage :
Le duel entre méthodologie et métaphysique,; L’ analyse du langage el



BIBLIOGRAPHIE 73

la méthodologie du « Cercle de Viemne», La fonction biologique du
langage; Les problémes classiques de la logique, Logique symbolique
et logique mathématique,; Le probléme de la métaphysique et la méta-
physique de Uétre, etc.

M. F. Carcano reconnait volontiers que la diversité des tendances
qui se sont manifestées 4 ce Congres, ou s’affrontérent avec vivacité
méthodologistes et métaphysiciens, catholiques et existentialistes,
naturalistes anglo-saxons et adeptes du matérialisme-dialectique,
peut susciter de prime abord une impression assez découra-
geante ; mais il estime qu’il serait déraisonnable de s’en tenir a
cette impression et quun effort doit étre fait pour déceler, sous
la tension polémique, certaines convergences qui révelent une
possibilité, sinon de conciliation du moins de compréhension réci-
proque.

L’auteur a été frappé par la vigueur avec laquelle s’est affirmée
la pensée logique et scientifique, et par la crise que traverse la philo-
sophie théorique. A son avis, cette crise est trahie moins par les
divergences entre les doctrines que par les oppositions qui se mani-
festent & propos de la notion méme de philosophie. Il est convaincu
que la métaphysique, sous l'effet d’'un mouvement intérieur, et plus
encore sous la pression des polémiques méthodologiques, est désor-
mais contrainte de reconsidérer son outillage logique, et de dévoiler
le fondement intuitif qu’il recouvre. ,

Le Congres — estime l'auteur — a révélé que la méthodologie n’est
pas forcément antimétaphysique (il en veut pour preuve le langage
des positivistes, devenu a cet égard beaucoup plus prudent); que
la défiance a 1’égard de la métaphysique est défiance pour ses méthodes
et non pas manque d’intérét pour ses problémes; et enfin que la
métaphysique est en train de se modifier profondément au contact
de 'expérience et de la science.

En traitant de la « section » réservée aux philosophies orientales,
M. F. Carcano observe qu'une certaine analogie logique apparait
désormais entre la religion et la science, en ce que I'une et l'autre
en appellent également a l'expérience. Aussi la science se doit-elle
de surmonter certains préjugés pour prendre en considération le fait
de l'expérience religieuse.

D’une fagon générale, les concepts méme de philosophie, de
religion, de science, de métaphysique, revétent aujourd’hui fatalement
un caractére d’ambiguité, et il n’est plus permis d’établir entre eux
de radicales oppositions.

Dans le lent travail de maturation qui s’amorce dans tous les
domaines, la tache de la philosophie est nécessairement modeste : elle
consiste a porter la discussion a son niveau le plus élevé, en vue d'une
clarification loyale.



74 BIBLIOGRAPHIE

C’est ainsi seulement — et non pas en se complaisant dans un
orgueilleux repliement sur soi — que la philosophie demeurera digne
de son passé et consciente de ses responsabilités, soucieuse de concorde
dans la discorde, et fidele a la vérité jusqu’a ne pas craindre d’avouer
lorsqu’il le faut sa propre ignorance.

Conduite avec soin et intelligence, avec aussi quelque redon-
dance, 'enquéte que nous livre M. Paolo Filiasi Carcano sera fort
utile & qui cherche a s’orienter dans le labyrinthe de la culture

actuelle.
F.-L. MUELLER.

ETIENNE SOURIAU : Les deux cent mille situations dramatiques. Biblio-
théque d’esthétique. Paris, Flammarion, 1950, 282 p.

Un livre sur l'esthétique du théatre est chose rare. Celui-ci est
unique. Il est le résultat d'un contact renouvelé avec le monde de
la scéne, et a été écrit par un passionné de théatre. Il rapporte une
expérience, et se nourrit de concret a chaque page. Mais son auteur
est esthéticien, c’est-a-dire philosophe et homme de science. Il est
épris de rigueur, de précision, de logique. Il vise l'objectivité. Le
livre de M. Souriau est ainsi le point de jonction de I'expérience la
plus poussée et de la réflexion la plus consciente d’elle-méme. Il est
un de ces livres merveilleux dont on peut dire qu’ils sont objectifs
et passionnés. En le lisant, on pense a ce que Platon nous efit écrit
sur le théatre...

Les auteurs de théatre se répetent ; c’est un fait. Quoi de neuf
dans ce que les dramaturges contemporains nous apportent ? Anouilh
ne rejoint-il pas Antigone ? Cocteau ne s’acharne-t-il pas sur Orphée...
et sur Britannicus ? Vingt siécles ne suffisent pas a changer le cceur
humain, dit-on. Eh bien soit! Admettons que rien n’ait changé,
que « tout a été dit ». Mais laissons aussi au psychologue et au mora-
liste le soin de nous renseigner sur la nature humaine, éternellement
la méme. L’esthétique du théatre a autre chose a faire. Elle doit
s’enquérir de l'ceuvre de théatre, qui est son objet premier — de
méme que l'esthétique de la musique s’interroge d’abord sur ’ceuvre
musicale.

Or, qu’est-ce que l'ceuvre de théatre ? C’est d’abord un espace,
un lieu qu’'on appelle scéne. La scéne est un volume, un cube dans
lequel évoluent des acteurs. Mais M. Souriau fait immédiatement
remarquer que l'ceuvre de théatre dépasse les cadres de la scéne
pour englober les coulisses. Les coulisses, évidemment, sont aussi
un lieu ol les acteurs se griment, ou ils attendent d’entrer en scéne,
ou ils regoivent les fleurs et les hommages d’intimes, ou ils signent
des autographes. Mais c’est la le point de vue de 1'acteur. L’ceuvre



BIBLIOGRAPHIE 75

de théatre n’est telle qu'aux yeux du spectateur. Or, pour celui-ci,
les coulisses sont un wnivers ol se passent beaucoup de choses.
L’acteur qui « sort de scéne » va en vérité quelque part, chez quelqu’un,
se battre peut-&tre, donner des ordres a son armée, a sa flotte...
Mlle Anne Souriau a montré dans le deuxiéme numéro de la Revue
d’esthétigue 1950 que le monde des coulisses du Cid, par exemple,
était nettement structuré au point de vue spatial. L’'univers théatral
comprend ainsi et le monde de la scéne et celui des coulisses. C'est
un macrocosme, dont le microcosme scénique est le signe sensible.

Sur cette scéne évoluent des acteurs, avons-nous dit. Mais ce
terme est équivoque ; il signifie aussi bien la personne que le person-
nage. Or, ce qui est important, au théatre, c’est le personnage,
incarné par un «acteur ». Andromaque, quelle que soit l'actrice
chargée de ce role, reste Andromaque. Evidemment 1'acteur est seul
sensible ; c’est lui seul que je « vois ». Mais le personnage qu’il incarne
est présent, mélange complexe d’intonation, de texte dit, de gestes,
de mimique, manifestant un caractére unique, suggérant une « per-
sonne ». Si, concrétement, empiriquement, l'acteur est seul «réel»,
scéniquement, esthétiquement, c’est le personnage qui est la vraie
« personne », originale, singuliére, le ressort de l'action scénique.

Précisément, les « personnes» que le thédtre met en sceéne ne
sont pas n'importe quelles personnes, choisies au hasard. Leur
comportement est calculé, leur caractere est défini. Sans étre stéréo-
typées (sinon dans le mauvais théatre), elles sont destinées a entrer
dans des rapports définis avec d’autres étres. Dans I'action scénique,
elles vont assumer une fonction propre. Cette fonction est justement,
nous dit M. Souriau, le ressort du théatre. Et il va nous en dresser
la liste. Mais entendons-nous clairement sur ce terme : la fonction
n’est pas le caractére du personnage ; on peut, en effet, concevoir une
typologie des caractéres au thédtre (le Jaloux, le Libertin, I’ Amoureux,
I’Avare, etc.), mais ce n’est pas la le but de M. Souriau. De méme ce
qu’il appelle fonction dramatique n’est pas identique au sujet traité.
G. Polti, l'auteur des XXXV I situations dramatiques (dont M. Souriau
s'inspire) avait justement confondu situation et sujet. Le «sujet »,
c’est 1'élément matériel, contingent d'une pit¢ce; c’est sa donnée
initiale. La fonction en est 1’élément formel; c’est une structure
dynamique, créatrice de tensions dramatiques.

Avant de donner la liste des fonctions dramatiques, nous tenons
a marquer l'orientation spécifique de l'enquéte de M. Souriau : il
cherche, dans la multiplicité concréte des ceuvres de théatre, des
constantes formelles de I'action scénique. Et cette entreprise, il va
la conduire empiriquement. Il y a en effet deux fagons d’aboutir
au formel: on peut déduire des constantes formelles de principes
esthétiques posés d’avance, et ces constantes prennent alors une



76 BIBLIOGRAPHIE

valeur normative, contre laquelle la liberté de l'artiste s’insurge.
Ou bien, seconde possibilité, les constantes formelles sont découvertes
empiriquement, par examen impartial des ceuvres, et leur liste est
toujours susceptible de revision. Elles ont alors une valeur de consiat.
Cette distinction, que nous esquissons, renferme pour nous la clef
du débat qui oppose les tenants de l'esthétique scientifique et ceux
de I'esthétique normative (philosophique, ou mieux, fondée sur une
axiologie préalable). Ces deux esthétiques nous semblent également
incompleétes, la premiére tendant implicitement au scientisme (Taine,
et, parfois, Ch. Lalo), la seconde tendant a 'apriorisme et négligeant
le contenu concret des ceuvres d’art (Hegel, souvent; Aristote).
La voie médiane vise donc a établir une esthétique scientifique dans
son point de départ (empirique) et normative a son point d’arrivée
(philosophique), dont la charniére essentielle est la découverte du
formel dans le matériel (on peut parler dans ce cas d'une esthétique
normative a posteriort).

Mais voici la liste des fonctions dramatiques, ressorts formels
de T'action. Ils sont symbolisés par des signes astrologiques, dont
la valeur est conventionnelle.

Le Lion: force thématique orientée: celui qui cherche, vise,

désire quelque chose.

Le Soleil : ce qui est visé par le Lion.

La Terre: ce pour quoi est visé le Soleil.

Mars : celul qui s’oppose au Lion.

La Balance : I'arbitre qui tranche et attribue le Soleil.

La Lune: satellite, qui redouble 1'une des cinq fonctions précé-

dentes.

A ce moment de I'enquéte, le calcul des combinaisons va entrer
en jeu pour justifier le titre Les deux cent muille situations dramatiques.
Chaque fonction, en effet, peut étre incarnée par un personnage
concret (ou aussi par une chose); mais ce dernier peut cumuler
plusieurs fonctions (étre a la fois le Lion et la Terre, c’est-a-dire
viser un bien pour lui-méme). En outre, un nouveau facteur inter-
vient : une scéne peut étre écrite au point de vue de I'un ou de
I'autre des personnages, et I'action se jouer avec ce privilégié pour
centre. Le nombre total des combinaisons, d’apreés ceci, est de 210 1471.

Relevons tout de suite 1'usage qu’il est fait ici des mathématiques.
Elles sont l'instrument d’une analyse formelle du théatre. Ce que
nous avons dit de I'esthétique « normative a posteriori » leur confére
leur valeur propre: pas de pythagorisme (qui impose a priori des
constantes formelles normatives, comme la reégle d’or); pas de
scientisme non plus, pour lequel le formel est rigoureusement adéquat
au matériel. Mais une position intermédiaire, qui nous vaut un
instrument formel d’analyse incomparable, toujours susceptible de



BIBLIOGRAPHIE 77

revision. Ainsi, le nombre de 210 141 n’a pas de valeur absolue ;
il ne contraint en rien la liberté de 'artiste. Les situations drama-
tiques ainsi mises en lumiére ne sont pas des recettes, et elles ne
fixent pas les limites du possible. Car un des postulats de I’esthétique
dite « normative a posteriori» est de croire au primat du réel sur le
possible.

11 nous plait de relever en terminant combien ce livre est agréable
a lire; on n’y trouve nulle trace de pédantisme, mais on suit la
pensée vive et alerte d'un homme qui vit le théatre de I'intérieur —
et qui a réussi a le penser profondément.

Disons aussi le plaisir que nous éprouvons a voir reparaitre la
Bibliothéque d’esthétique, que Savel jadis inaugura, et que Flammarion
n'a pas craint de reprendre & son nom — sous la méme direction
experte d’André Veinstein. A ce coup d’éclat que constitue I'ceuvre
de M. Souriau, elle joint une contribution importante sur le théme
Architecture et dramaturgie, recueil sténographique de communications
et de discussions de la premiére session du Centre d’études philoso-
phiques et techniques du théitre (Sorbonne, décembre 1948), ainsi
que Cézanne et U'expression de l'espace, de Liliane Guerry.

J.-CLAUDE PIGUET.

E. W. BETH: Les fondements logiques des mathématiques. Collection
de logique mathématique, Série A, Paris et Louvain 1950, 222 p.

Celui qu’intéresse le probléme de la connaissance ne saurait ignorer
aujourd’hui l'instrument que constitue pour 1'é¢tude du raisonnement
déductif le formalisme de la logique symbolique. Celle-ci posséde
pour principal champ d’application les mathématiques ; elle y trouve
a la fois une source d’inspiration et la possibilité de vérifier sa propre
efficacité. Méme s’il convient de se garder de la tentation de réduire
complétement les mathématiques a la logique, il est utile que cette
réduction soit poussée aussi loin que possible.

La plupart des auteurs qui ont déja traité ces questions ont
surtout cherché a exposer un formalisme plus ou moins personnel
et a le développer dans quelque direction bien déterminée. Le grand
mérite de l'ouvrage de M. Beth est d’avoir cherché a donner une
vue plus générale des problémes que 'on rencontre dans les fonde-
ments logiques des mathématiques et des diverses méthodes aux-
quelles on a fait appel pour les résoudre.

Cette investigation, prenant pour point de départ la théorie des
sciences d’Aristote, rappelle tout d’abord les définitions classiques et
les principes élémentaires de la notion de nombre et de la logique
symbolique ; elle se poursuit par un important chapitre sur la théorie



78 NOTES ET NOUVELLES

de la démonstration selon Hilbert et ses successeurs, et par quelques
indications sur les tentatives modernes de compléter la logique pure
par une syntaxe et par une sémantique. Enfin, une derniére partie,
centrée sur la théorie des ensembles, fait une place honorable aux
points de vue intuitioniste et voisins et présente une analyse assez
détaillée des principales antinomies connues.

I1 va sans dire que, sur aucun des problémes abordés, ’auteur ne
pouvait étre complet. Il devait se borner 4 en dégager 1'essentiel ; il
I'a souvent fait avec succes. Technicien de la logique formelle, il n’a
pas craint d’en évoquer les limites, d’en indiquer I’évolution histo-
rique et de la confronter briévement avec les tendances modernes de
la philosophie des sciences et de la philosophie générale, montrant
dans le domaine le plus rigoureusement formalisé le role des forces

créatrices de l'esprit.
F. FiaLa.

NOTES ET NOUVELLES

M. Arnold Reymond, professeur honoraire de 1'Université de Lausanne,
a présenté le 27 janvier 1951 a Paris, a la Société frangaise de philosophie,
une communication sur quelques aspects de la logique contemporaine.

*

Mme Antoinette Virieux-Reymond, docteur és lettres, a fait a I'Université
de Paris, en janvier 1951, un exposé sur La notion d'implication chez les Stoiciens
et Vidée de loi scientifique.

*
" En mars 1951, M. Pierre Thévenaz, professeur a 1’Université de Lausanne,
a donné deux legons a la Faculté des Lettres de Lyon : Crise de la raison et
critigue de la raison et I'exposé publié ci-dessus sur l'affrontement de ’hellé-
nisme et du christianisme. Il a présenté une communication a la Société lyon-
naise de philosophie sur L’évidence et le statut métaphysique de la vérité.

*

M. Georges Mottier, privat-docent a I'Université de Genéve, vient d’étre
nommé chargé de cours de philosophie en langue francaise & 1'Université de
Berne dés le semestre d’été 1951.

*

Les Archives Husserl, & Louvain, ont organisé 4 Bruxelles, du 12 au 14 avril
1951, un premier Collogue international de phénoménologie. On y a entendu
des communications de E. Fink (Fribourg-en-Brisgau), M. Merleau-Ponty
(Paris), A. Koyré (Paris), P. Ricceur (Strasbourg), P. Thévenaz (Lausanne).

*



NOTES ET NOUVELLES 79

En juin 1951, a la séance annuelle de Rolle de la Société romande de philo-
sophie, M. Constantin Regamey, professeur aux Universités de Lausanne et
de Fribourg, présentera une communication sur un sujet de philosophie

indienne.
*

M. Léon Husson, maitre de conférences a la Faculté des lettres de
Lyon, a présenté le 17 avril 1951 au groupe vaudois de la Société romande
de philosophie, une communication sur « L’interprétation de la pensée de
Bergson ». Il sera regu également par le groupe genevois en juin.

*

En février 1951, M. Gaston Berger, professeur a I’Université d’ Aix-Marseille,
a fait a Genéve et a Lausanne une conférence sur « La personnalité ».

*x

En mars 1951, M. R. Linssen, directeur de 1'Institut de science et philo-
sophie de Bruxelles, a fait une conférence & 1'Université de Genéve sur « Les
nouveaux horizons de la science » (complémentarité de la physique et de la
psychologie).

*

Le texte des conférences données a Genéve en octobre 1950, sous les aus-
pices de la Fondation Gretler, par MM. Guyénot, Ruyer, Portmann et Baruzi,
sera publié prochainement dans la collection « Etre et Penser » sous le titre

Le probléme de la vie.
*

Les VIes Remcontres internationales de Geméve (septembre 1951) seront
consacrées au théme: La connaissance de I'homme au XXe siécle.

*

M. Philippe-H. Menoud, professeur a 1'Université de Neuchétel, a été
chargé d’'un enseignement régulier de Nouveau Testament a la Faculté de
théologie protestante de Montpellier, pour une période de deux ans. Il passera
dix jours par mois dans cette ville.

*

M. Pierre Bonnard, professeur a la Faculté de 1'Eglise libre vaudoise,
donnera deux séries de legons, au cours du mois de mai, a la Faculté de théo-
logie protestante de Paris, sous le titre : « Problémes de I'épitre aux Romains ».

*

M. Edouard Mauris, chargé de cours a I'Université de Lausanne, a donné
a la Faculté de théologie de Strasbourg, le 20 février, une lecon intitulée :
«Y a-t-il une théologie moderne ? »

La Société vaudoise de théologie entendra, le 28 mai, un exposé du pro-
fesseur Henri Meylan sur les « Moines de Syrie », et le 25 juin un exposé du
professeur Louis Rumpf sur « La situation et la formation des laics dans

I'Eglise ».
*



8o NOTES ET NOUVELLES

La rencontre des professeurs de théologie des Universités suisses aura lieu
a Macolin le 26 mai. M. Maurice Neeser, professeur 4 1'Université de Neu-
chatel, y présentera une conférence sur un sujet relatif aux rapports du
protestantisme et du catholicisme romain.

*

La revue Rencontre (N° 7, janvier-février 1951), consciente du fait que
« la littérature n’est pas un champ clos » et qu'un poéme refléte souvent « un
choix métaphysique », a inauguré un débat sur le christianisme. Débat encore
assez informe ol coOtoient des études de Lacroix sur « Les chrétiens en face
du communisme », du P. Maydieu, de Michel Dentan, et enfin de M. Henri
Germond, chargé de cours, sur les « Positions vaudoises ». Saluons cette heu-
reuse initiative, dont nous aurons sans doute l'occasion de reparler. Mais,
pour soulever la question du christianisme, ne serait-il pas nécessaire de poser
la question de son essence ? Sait-on ce que l'on veut en prétendant « défendre
les valeurs évangéliques » ? En conclusion de son article, M. Germond carac-
térise I'Evangile en ces termes : « Reconnaitre I'infinie puissance qui domine
toute vie et qui a conféré a 'homme une part de liberté, voir en Jésus l'incar-
nation humaine de I'amour divin et engager chacun A vivre soi-méme, en
faisant valoir ses propres talents, au service du prochain... »

*

Le fonds commémoratif David F. Swenson-Kierkegaard a donné en 1949-
1950 et 1950-1951 ses deux premiéres bourses de 500 dollars chacune, desti-
nées a 'étude des écrits de Kierkegaard.

Une nouvelle bourse est offerte pour I’'année 1951-1952, chacun pouvant
postuler sans distinctions de croyance, de nationalité ou de race. Chaque
boursier est libre de choisir I'endroit ol il travaillera. Vu le caractére des
recherches a entreprendre, on demande du candidat un intérét religieux et
une connaissance du danois qui lui permette de lire cette langue. Les personnes
désirant des formules d’inscription ou des renseignements sont priées d’écrire
au secrétaire du Comité pour le fonds Swenson-Kierkegaard, Dr Paul Holmer,
Département de philosophie, 300 Folwell Hall, Université de Minnesota,
Minneapolis, Minnesota.

A paraitre, dans les prochains numéros de la Revue:

PiERRE BURGELIN : Absurde et mystére.

MAURICE GOGUEL : Le paulinisme, théologie de la liberté.

PraiLippE MULLER : Les vefus de Kant.

F.-L. MUELLER : La situation du marxisme au XX siécle.

PiERRE BONNARD : O en est Uinterprétation de Uépitre aux Romains ?

Francis BAUDRAzZ : La dogmatique @' Ewmile Brunner (volume 2).

PaiLippE DAULTE : L’Esquisse d’une dogmatique, de Karl Barth.

Louis MEYLAN : Alexandre Vinet interpréte de Pascal (3 propos de l'ouvrage
de F. Jost)

et des articles originaux de HEINRICH BArRTH, MAURICE GEX, HENRI-L. MIE-
VILLE, etc.

Lausanne — Imp. La Concorde, 47/56.51



	Bibliographie

