
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1951)

Heft: 4

Artikel: Où en est l'interprétation de l'épitre aux romains?

Autor: Bonnard, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380557

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ç ßwV/ \fifif.

OU EN EST L'INTERPRÉTATION DE L'ÉPITRE

AUX ROMAINS

On vient de fêter le mille neul centième anniversaire de l'arrivée
de l'apôtre Paul en Europe. Nous ne savons quelle place fut réservée
à l'épître aux Romains dans ces lestivités, mais le moment n'est
peut-être pas mal choisi pour relever quelques orientations dominantes
de son interprétation depuis F. C. Baur. Lors du mille huit centième
anniversaire du même événement, en 1851, le « Paulus » de Baur «,

paru depuis six ans, était l'objet d'âpres discussions. Bruno Bauer
venait de faire paraître sa « Critique des épîtres pauliniennes » 2 ; il
en rejetait entièrement l'authenticité, tandis que s'annonçait déjà
l'historicisme des valeurs avec la première édition, en 1850, de
l'étude d'Albert Ritschl sur les origines de l'Eglise catholique
ancienne 3. Depuis lors, l'épître aux Romains n'a cessé d'être mêlée
à la discussion historique et dogmatique. Nous ne rappellerons que
quelques aspects exégétiques de cette discussion.

Notre deuxième remarque introductive concerne la situation
théologique actuelle. Sous l'influence du mouvement œcuménique et
du renouveau liturgique, les études néotestamentaires portent
aujourd'hui principalement sur les aspects ecclésiologiques, cultuels
et sacramentels du témoignage néotestamentaire. Or, l'épître aux
Romains est peut-être l'écrit le plus individualiste du Nouveau
Testament (nous verrons dans quel sens). Elle ne joue, si nous voyons
bien, qu'un rôle très effacé dans les assemblées et les études œcuméniques.

Il est vrai qu'elle ne contient pas de longs développements
sur les notions d'Eglise, de ministère, ou sur le culte chrétien primitif.
Mais est-il fécond pour l'avenir du dialogue œcuménique que les
Réformés se transportent toujours sur le terrain de discussion des
catholiques et ne songent qu'à reviser ou à défendre leur ecclésiologie

1 F. C. Baur : Paulus, der Apostel Jesu Christi, Stuttgart, 1845 ; deuxième
édition préparée par Ed. Zeller, Leipzig I 1866, II 1867.

3 Bruno Bauer : Kritik der paulinischen Briefe, 1850-1852.
3 Albert Ritschi. : Die Entstehung der altkatholischen Kirche, 1850.

15



226 PIERRE BONNARD

Peut-on imaginer un progrès vers l'unité chrétienne sans une
méditation commune de l'épître aux Romains, sans de nouveaux débats

sur la justice de Dieu ou la relation entre la foi et la loi

i. Baur
Le problème exégétique de l'épître aux Romains a été posé

devant la critique moderne par F. C. Baur. L'interprétation de Baur
est vraiment historique, et à deux points de vue. D'une part, la
lettre est expliquée par l'hypothèse d'une Eglise romaine dominée

par la tendance judaïsante, que Paul combattrait. D'autre part, dans

le devenir dialectique du système chrétien primitif, l'épître est

présentée comme l'expression définitive du principe chrétien universaliste

opposé au principe judéo-chrétien particuiariste. Par l'épître
aux Galates, Paul aurait détaché le christianisme naissant du judaïsme
sur le point du rite (circoncision), par les épîtres aux Corinthiens

sur celui de l'apostolat libéré de toute attache avec la Palestine et

Jérusalem. Mais dans l'épître aux Romains, l'idée chrétienne spécifique

aurait trouvé son expression complète et définitive, le christianisme

y prenant conscience de lui-même non point comme un corps
complet de doctrine (l'épître n'est pas la première dogmatique
chrétienne comme l'ont cru les réformateurs et après eux les

principaux exégètes contemporains de Baur : Tholuck, De Wette,
Olshausen) mais comme l'expression historique de l'idée seule

spécifique de l'universalisme religieux. Sur cette base, Baur donna

une interprétation vraiment nouvelle de la terminologie paulinienne.
Le principe de la conscience chrétienne est l'Esprit (au sens hégélien) ;

le salut (Seligkeit) ne tient plus à quoi que ce soit d'extérieur, de

sensible ou de matériel ; le justifié est celui en qui se sont rencontrés

l'Esprit objectif de Dieu et l'esprit subjectif ou immanent qui, en

fait, ne sont qu'une seule et même entité ; Rom. 8 : 16 (« l'Esprit
lui-même rend témoignage à notre esprit que nous sommes enfants
de Dieu... ») reçoit l'interprétation idéaliste promise à un si grand
succès ; la justification, qui est la forme spirituelle par excellence

du salut, parce qu'elle ne tient ni à la loi ni aux œuvres, n'est ni
une déclaration, ni une imputation de justice, ni une transformation
morale, ni une communion spirituelle avec le Christ-Esprit, mais un
mariage idéal entre deux êtres évidemment faits pour s'unir, l'Esprit
divin et l'Esprit humain dont le Christ est l'unique médiateur puis-
qu'en lui seul s'est exprimé le principe de la religion idéale.

Il est facile de sourire de cette impressionnante synthèse. Après
cent ans, nous en voyons mieux les qualités. Le premier (et probablement

le dernier), Baur tenta d'assigner sa place historique à l'épître
aux Romains dans une vue synthétique des origines du christianisme.

Il sut aussi montrer comment l'épître exprime ce qu'on appela



l'interprétation de l'épître aux romains 227

plus tard l'essence du christianisme sans en faire un exposé dogmatique

complet de la vérité chrétienne, ce qui est l'erreur commune
à tous les exégètes conservateurs. Pour Baur, il n'y a pas des vérités
chrétiennes mais une vérité chrétienne dont, seule, l'épître aux
Romains peut faire prendre conscience. Enfin, Baur osa couler ce qu'il
avait compris du texte paulinien dans une terminologie toute nouvelle
montrant par là qu'il ne suffit pas d'amasser des matériaux historiques
et philologiques « autour» du texte pour faire œuvre d'interprète.

Mais la thèse d'une Eglise romaine judaïsante était fragile et,
après sa réfutation par Weizsäcker » il ne restait plus grand-chose
de la conception générale de l'Ecole de Tubingue dont on ne retrouve
que des bribes chez Hilgenfeld et Holsten en Allemagne, Reuss,
Renan et Sabatier en France. Ranimée par Baur, l'étude de l'épître
aux Romains, dès 1850, prit un tout autre caractère. Elle s'attacha à
l'examen d'une multitude de problèmes limités dont dépendait
une synthèse mieux fondée. Unanimement, l'Eglise de Rome ne fut
plus jugée judaïsante ; on y vit parfois plusieurs clans correspondant
à sa double origine (présumée) judéo et pagano-chrétienne.

Par sa lettre, Paul s'efforcerait de réconcilier ces partis entre eux.
A cela s'ajouta le problème de l'authenticité ou tout au moins de la
vraie destination des chapitres 15 et 16 ; puis celui des intentions de

l'apôtre : intentions polémiques, ou apologétiques, ou de stratégie
missionnaire ou catéchétiques-didactiques. Mais toutes ces recherches

risquaient de faire oublier l'importance de la question essentielle
posée par l'épître, question que Baur avait bien discernée. Toujours
à nouveau, la critique se heurtait à cette double constatation que
l'épître exprime l'évangile de Paul dans son élément central mais

que, d'autre part, ne contenant aucun développement d'envergure de

christologie, d'ecclésiologie ou d'eschatologie, ou plutôt condensant
tout cela dans une doctrine sotériologique très simplifiée, elle ne peut
être tenue pour le premier essai chrétien d'élaboration doctrinale
systématique.

Les nombreuses études parues depuis 1850 peuvent être classées

en quelques orientations dominantes que nous caractériserons par des

exemples exégétiques.

2. Ressources et limites de la philologie
L'apport de l'analyse philologique fut principalement représenté

par le Commentaire exégétique et critique de Meyer2, par celui

1 C. Weizsäcker : in : Jahrbuch für deutsche Theologie, 1876, p. 248 ss.
2 La ire édition du commentaire critique et exégétique d'Aug. Wilh. Meyer

avait déjà paru en 1832 ; la cinquième, améliorée et augmentée par le même
auteur, parut en 1872 ; l'ouvrage fut refondu en 1891 par B. Weiss ; on en
annonce une nouvelle édition préparée par O. Michel.



228 PIERRE BONNARD

de Sanday-Headlam « et, avec moins de bonheur, par celui d'Oltramare

2. Notre épître serait expliquée si le sens de telles prépositions
ou de tels génitifs pouvait être rigoureusement établi par les seules

ressources de la philologie. Pour se convaincre du contraire, il suffit
de consulter le commentaire de B. Weiss. Par exemple, l'expression
justice de Dieu (ôiKcuocruvri eeoû) dans i : 17 peut recevoir au
moins quatre sens si l'on se borne aux seules valeurs pauliniennes du
génitif. Luther comprenait cette expression au sens d'une justice
valable devant Dieu (que Dieu agrée). Mais B. Weiss remarquait à

juste titre qu'une justice valable devant Dieu serait un pléonasme,
l'apôtre ne pouvant même pas imaginer une justice d'un autre genre.
Faut-il alors comprendre, appuyé sur 3:5, avec les Pères et
plusieurs catholiques modernes : la justice que Dieu possède, au sens
d'une perfection divine Mais ni le sens luthérien, ni le sens patristique

ne résistent à l'examen du contexte ; car l'apôtre déclare que
cette justice de Dieu est maintenant révélée (v. 17) pour le salut de

tout croyant. Or révélée 3 ne veut pas dire définie au sens intellectuel,
mais concrètement appliquée, dans l'histoire. Paul veut dire que les

hommes sont maintenant l'objet d'une action judiciaire de Dieu qui
les place dans une nouvelle relation avec lui. Il s'agit donc d'une
justice que Dieu n'agrée pas seulement, qu'il ne possède pas seulement
(ces deux sens ne sont pas faux mais insuffisants), mais qu'il confère
réellement à l'homme pour son salut (genitivus auctoris). La question
reste d'ailleurs ouverte de savoir si cette justice conférée l'est au
sens d'une qualité religieuse ou morale (tendance du réalisme catholique

romain) ou au sens d'une relation renouvelée entre Dieu et
l'homme (tendance du réalisme juridique protestant classique).
B. Weiss aboutit à cette dernière conclusion. Mais il est assez piquant
de constater que la philologie pure ne joue qu'un rôle secondaire

1 W. Sanday and A. Headlam : A critical and exegetical commentary on the
Epistle to the Romans (The International critical Commentary), Edinburg '1895,
6 1902 ; réimprimé onze fois depuis ; la dernière réimpression a paru en 1950.

2 Genève, I 1881, II 1882.
3 La majorité des exégètes rejoignent, aujourd'hui sur ce point, les conclusions

de P. Kölbing : « Studien zur paulinischen Theologie » I, Theol. Stud, und
Krit., 1895, p. 7-17. Kölbing ajoutait que cette révélation de la justice, comprise
comme un acte juridique atteignant l'homme dans sa condition concrete et totale
par la prédication apostolique, est une anticiqation du jugement dernier : « Nach
seinen beiden Seiten kommt also das himmlische Weltgericht des messianischen
Aeons schon in der Gegenwart zu seiner vorläufigen Auswirkung ». Dans ia
même revue (1896, p. 139-141), Th. Häring compléta les conclusions de Kölbing
en montrant que Paul, fidèle aux catégories eschatologiques et juridiques juives,
se sépare cependant sur un point décisif de l'A.T. : le justifié, pour Paul, n'est
plus l'opprimé-pieux, mais l'opprimé-impie ne pouvant que croire, i. e. se
soumettre au verdict de Dieu. Ces études de Kölbing et de Häring sont à la base de
l'article que Schrenk a consacré à la justice de Dieu dans le dictionnaire théologique

de Kittel-Friedrich.



L INTERPRETATION DE L EPITRE AUX ROMAINS 220.

dans sa démonstration. Celle-ci consiste à rapprocher d'abord le

génitif simple ôiKcuoauvri OeoO (justice de Dieu) de la formule plus
explicite biKaioouvn èk eeoO (Phil. 3 : 9), à postuler ensuite l'identité
parfaite de ces deux formulations au sens d'une justice qui vient ou
qui sort de Dieu (« von Gott selbst herrührende Gerechtigkeit »,

p. 73), puis surtout à rapprocher de nouveau le génitif simple eeoû

(de Dieu) de la formule beaucoup plus explicite de Rom. 3 : 21-23 :

«... justifiés gratuitement par sa grâce par le moyen de la rédemption
qui est en Jésus-Christ », formule dans laquelle B. Weiss retrouve
la doctrine protestante du décret forensique prononcé sur l'humanité
à la croix du Christ. Dans toute cette démonstration, la philologie
cède le pas à une sorte d'empirisme exégétique du contexte qui
postule que Paul donne toujours le même sens aux termes qu'il
emploie ; le grand inconvénient de ce procédé est d'uniformiser le
sens des divers lieux exégétiques d'une même notion. Dans le cas

qui nous occupe, il serait peut-être préférable de donner au mot
justice un sens formel, celui de décision de Dieu ; Paul dirait alors

que dans son évangile, Dieu révèle sa décision à l'endroit de l'humanité,

décision dont le contenu serait le thème de l'épître. Il n'est
que de comparer ici les récentes paraphrases de K. Barth et de
Dodd sur ce verset pour mesurer les limites de la précision exégétique.
Celle de Barth est dominée par l'idée de la fidélité retributive de
Dieu ; Dieu nous sauve en restant fidèle à son implacable condamnation

du péché. Celle de Dodd est dominée par l'idée vétérotestamentaire
de la justice royale libératrice : Dieu nous sauve en nous libérant du
mal. En conclusion de son étude sur le génitif néotestamentaire,
le Père Abel écrivait : « C'est le contexte qui aidera en général à

discerner un génitif des autres génitifs affectant le même mot... » •

Mais le contexte lui-même, comme nous venons de le voir, n'est pas
toujours décisif.

On doit faire des remarques semblables au sujet des diverses
prépositions que Paul emploie, dans l'épître aux Romains, pour
décrire le rôle de la foi dans l'œuvre du salut. Tous les exégètes
relèvent la remarquable variété des formules pauliniennes, variété
que nos versions françaises ne font même pas pressentir. Pour parler
de la justification par la foi, l'apôtre se sert soit du génitif simple
(òiKaioauvn TfirjTeujç ou ttîç -rnaTewç, Rom. 4 : II, 13) soit de la
préposition <=k avec le génitif oiKciiocrûvn èk Tri'crrewç, Rom. 9 : 30 ;

10 : 6 ; Gai 5 : 5 ; Rom. 3 : 30; 5 : 1 ; Gai. 2 : 16 ; 3 : 8, 24), soit de
la préposition òià avec le génitif (Rom. 3 : 22, 30 ; Gai. 2 : 16), soit
du datif simple (irîaxEt, Rom. 3 : 28), soit enfin de la préposition

1 Abel : Grammaire du grec biblique, Paris, 1927, p. 176. Sur le génitif
paulinien, voir Otto Schmitz : Der Genitiv gebrauch des Paulus, 1924.



230 PIERRE BONNARD

èrti suivie du datif (è-rri rrj niorei, Phil. 3 : 9). Cette encombrante
richesse révèle les hésitations, conscientes ou non, que l'apôtre a
ressenties en formulant cet article capital de son évangile. Les exégètes,
ici aussi, se divisent en deux groupes. Ceux qui, par la voie philologique,

entendent restituer à chacune de ces formules particulières la
nuance imposée par la préposition choisie ; la conséquence est alors
que, pour Paul, la foi joue des rôles assez divers dans l'œuvre de la
justification selon les conditions dans lesquelles celle-ci s'opère. Ceux
qui, au contraire, pensent que si Paul use de .termes variables, sa

pensée fondamentale est toujours la même. Le cas le plus troublant
est l'usage fréquent du èk qui signifie de au sens de hors de ; une
justice ÈK iri0T€u)ç, pour le philologue, c'est une justice issue, ou
tirée, extraite de la foi. On voit quelles conséquences théologiques
découleraient de ce fait et telle est bien, à des degrés divers,
l'interprétation de nombreux exégètes. Lagrange traduit Rom. 9 : 30 par :

« la justice qui vient de la foi » et Rom. 10 : 6 par : « la justice
[issue] de la foi » et commente plus bas en ces termes (p. 256) :

« TtioTiç est la foi qui sert à obtenir la justice... le génitif rfiaxeiuç
est un génitif de possession comme le vouoç rno-Teujç opposé au
vouoç tûjv ëpYwv dans 3 : 27. »1 Mais d'autres exégètes, aujourd'hui
très nombreux, reprenant une remarque déjà faite par Kühl et J.
Weiss, puis développée par Michaelis dans l'hommage à Deissmann 2,

pensent plutôt, et avec raison croyons-nous, que le style grec de
Paul obéit ici au genre hébraïque du parallélisme verbal antithétique ;

Paul parle d'une justice tirée (èk) de la foi parce qu'il vient de

stigmatiser l'idée juive d'une justice tirée (èk) des œuvres de la Loi.
Le parallélisme n'est pas simple. Paul n'oppose pas deux moyens
d'acquérir (ou d'obtenir) la justice (les œuvres de la loi et la foi)
mais il affirme au contraire que l'homme ne peut rien faire pour
obtenir cette justice puisque la foi est stricte soumission au verdict
judiciaire de Dieu. Si tel est bien le cas, cette formule signifierait
le contraire de ce que la préposition èk fait naturellement entendre
et l'on serait en présence d'un cas remarquable, mais non isolé dans
le grec néotestamentaire, d'un anéantissement du sens philologique

1 M.-J. Lagrange : Saint Paul. Epître aux Romains. Paris, • 1916, p. 256.
1 W. Michaelis : « Rechtfertigung aus Glauben bei Paulus» (Festgabe für A

Deissmann, 1926, p. 116 ss.). L'étude de Michaelis était dirigée contre les conclusions

de B. Weiss (Lehrbuch der neutestamentlichen Theologie, 7 1903, p. 318) qui
pensait que Paul donnait au mot « foi » un sens particulier, celui d'acceptation
pure, lorsqu'il en usait avec l'idée de justification et contre l'interprétation dite
mystique de Deissmann qui faisait de la foi l'expérience même de la communion
spirituelle avec Jésus-Christ. — Sur les antithèses littéraires néotestamentaires,
voir H. Riesenfeld : « Accouplements de termes contradictoires dans le N. T. »,

Coniectanea Neotestamentica, Uppsala, 1944, p. 1-21, et J. Nélis : « Les antithèses
littéraires dans les épîtres de saint Paul », Nouvelle revue théologique, Louvain,
1948' P- 360-387-



L'INTERPRÉTATION DE L'ÉPÎTRE AUX ROMAINS 23I

d'une préposition par le sens théologique du substantif qu'elle
accompagne. La foi ne serait donc, selon l'apôtre, ni la condition
juridique préalable à la justification, ni l'expérience mystique de la
justification elle-même (Deissmann), ni la « voie » (vouoç) qui conduit
à la justice opposée à la voie des œuvres (Kühl, d'après Rom. 3 : 27),
mais la soumission de l'homme tout entier au prononcé de Dieu
en Jésus-Christ. Cette conclusion, qui s'appuie surtout sur Philippiens

3, est aujourd'hui celle de Schrenk dans le dictionnaire de

Kittel-Friedrich. Elle n'est pas imposée par la seule philologie ; elle
se fonde plutôt sur la conception paulinienne générale de la foi et
sur quelques textes parallèles relatifs à la justification (surtout
Philippiens 3).

Par ces quelques exemples, qu'il serait facile de multiplier, on a

voulu montrer que la philologie pure apporte surtout, à l'interprétation

de l'épître aux Romains, une extension du champ exégétique

en précisant les diverses nuances possibles des termes pauliniens.
Mais seule l'exégèse globale ou théologique peut faire un choix
devant les diverses possibilités en se fondant sur le contexte immédiat
ou médiat.

3. L'apport de l'Histoire comparée des religions
Dans la préface de la première édition de son commentaire aux

Romains, en 1916, le Père Lagrange écrivait : «... Il y avait intérêt
à compléter les démonstrations anciennes en montrant, dans l'exégèse
indépendante, un retour vers l'exégèse catholique sur les débris de

l'exégèse luthérienne» (p. IV). Ce n'était pas là une formule d'apologétique

confessionnelle. Lagrange faisait allusion à la profonde
influence des travaux de Reitzenstein, Deissner, Bousset, Loisy ou
Clemen sur l'interprétation de notre épître, et en particulier sur la
compréhension du chapitre 6.

Reitzenstein « concédait que la doctrine paulinienne de la
justification est d'origine juive. Certes, les religions de l'Egypte ancienne
et de la Perse, comme d'ailleurs le mandéisme plus récent, faisaient
toutes un large emploi du terme de justification mais, sans exception,
au sens d'une transformation substantielle de la personne, d'une
montée de l'âme vers le divin, sens étranger aux catégories juridiques
déclaratives vétérotestamentaires. Dans l'hermétisme, par exemple,
la doctrine de la justification se substitue à celle du jugement dernier ;

le justifié-divinisé ne relève plus de l'autorité judiciaire de Dieu ;

il est « déjà jugé ». Chez Paul, au contraire, la perspective du jugement
dernier donne seule tout son sérieux à la justification, qui n'est que

1 R. Reitzenstein : Die hellenistischen Mysterienreligionen... Leipzig,
î 1927, p. 258 ss. ; la première édition a paru en 1910.



232 PIERRE BONNARD

la première étape de la rédemption. Par contre, Reitzenstein défendait
une interprétation hellénistique de Rom. 6 : dans le baptême, l'initié
reçoit le principe ou germe de la vie nouvelle qui n'aura plus qu'à
se développer en lui par un processus cosmique impersonnel. La
mort au baptême ne serait donc ni le renoncement moral (B. Weiss),
ni le renoncement spirituel (F. Godet), ni la mort physique elle-
même. « Tout devient clair, écrivait Reitzenstein, dès que nous
interprétons Rom. 6 conformément aux conceptions des mystères » ;

le mystère baptismal produit (bewirkt) une transformation complète
de l'initié de sorte qu'il ne saurait plus pécher. Reitzenstein retrouvait
non seulement des formulations mais des conceptions hellénistiques
dans de nombreux autres passages de l'épître. Dans 8 : 30, par
exemple (« ceux qu'il a prédestinés, il les a aussi appelés, ceux qu'il
a appelés il les a aussi justifiés, et ceux qu'il a justifiés il les a aussi
glorifiés »), il donnait au mot « glorifiés » le sens d'une transformation
de l'homme intérieur et non le sens juridique eschatologique vétéro-
testamentaire ; en conséquence, dans ce texte aussi, il faudrait
comprendre justifiés au sens de « faits sans péché » (« dem Wesen
nach sündlos », p. 261) ; la glorification était donc assimilée au
processus spirituel de la divinisation de l'initié par le rite baptismal.

On comprend dès lors pourquoi Lagrange, en 1916, pouvait se
féliciter de la nouvelle orientation de l'exégèse indépendante. L'Histoire

comparée des religions réintroduisait dans l'épître le réalisme
sacramentel dont le juridisme protestant l'avait purgée.

Mais les thèses de Reitzenstein ne tardèrent pas à recevoir de
notables rectifications. A mesure que paraissaient les études de
détail sur les rites et doctrines des mystères, on devenait plus réservé.
Clemen, qui avait déjà fait paraître en 1909 une étude d'ensemble
sur le NT et les mystères, publia en 1913 une brochure dans laquelle
il reprenait toute la question de Rom. 6 ». Il y montrait que les
exhortations morales de la fin du chapitre deviennent incompréhensibles

si l'on comprend la mention de la mort dans le baptême
au sens hellénistique. En fait, dans Rom. 6, Paul ne parle
qu'incidemment du baptême pour illustrer le fait que ses correspondants
sont morts avec Jésus-Christ. Cette dernière expression a fait l'objet
d'une thèse récente qui marque, pour ainsi dire, la fin de l'interprétation
hellénistique de Rom. 6 -. Hahn résume en quatre points la différence
entre le baptême paulinien et le rite hellénistique : l'idée de nouvelle
naissance, centrale dans le mystère, n'apparaît pas chez Paul ; dans

1 Der Einfluss der Mysterienreligionen auf das älteste Christentum, Giessen
1913, p. 37 ss. (Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten XIII/i).

2 W. T. Hahn : Das Mitsterben und Mitauferstehen mit Christus bei Paulus.
Ein Beitrag zum Problem der Gleichzeitigkeit des Christen mit Christus. (Diss.
Tübingen 1937, Gütersloh 1937).



L'INTERPRÉTATION DE L'ÉPÎTRE AUX ROMAINS 233

le rite païen, tout l'accent porte sur le rite lui-même dont le programme
minutieusement suivi garantit l'efficacité du sacrement ; Paul ne
dit rien du déroulement même du baptême et reporte constamment
les regards de ses correspondants sur la mort et la résurrection de

Jésus-Christ ; à y regarder de près, Paul ne parle du baptême que
pour parler de la croix ; dans le mystère, le baptisé doit se livrer,
se donner, se laisser entraîner par le rite ; il est engagé dans un
processus cosmologique auquel il ne peut rien ; dans Rom. 6, au
contraire, Paul appelle les chrétiens à comprendre, à méditer le sens
de leur baptême ou, plus exactement, la portée de la mort du Christ
signifiée dans le baptême. D'où l'importance des verbes tivu>0kovteç
(v. 6), eìòóxec (v. 8), Xo-fiZerree (v. n). Enfin, la préposition oóv,

capitale chez Paul, ne joue aucun rôle dans le sacrement hellénistique

». Rom. 6 n'est donc pas la description d'une expérience
sacramentelle mais une interprétation parénétique du baptême. Paul ne
mentionne le sacrement que pour parler de la mort du Christ ; il
s'en sert pour fonder la morale chrétienne avant tout sur cette idée

qu'à la croix Dieu a condamné et mis fin à notre vie naturelle ;

la vie du croyant ne peut donc être que nouvelle ou alors n'avoir
aucune réalité devant Dieu. Quel est, en résumé, le sens du oviv XpioTui
dans Rom. 6

Quatre explications principales ont été proposées qui, d'ailleurs,
s'enchevêtrent souvent les unes dans les autres. i° : l'explication
morale (B. Weiss, F. Godet, etc.) : la mort avec Jésus-Christ est
l'acte du renoncement moral au mal ou l'acte intérieur du renoncement

spirituel de l'homme atteint par la prédication apostolique ;

elle est, comme le dit Godet, le premier acte de la « sanctification par
la foi » ; le baptême devient alors le sceau ecclésiastique et le témoignage

public de cet événement intérieur. Explication insoutenable car
Paul, dans Rom. 6, ne fonde pas son exhortation sur une expérience
intérieure mais sur l'événement plus lointain et surtout plus objectif
de la croix. 2° : l'explication ritualiste, d'ailleurs fort nuancée, commune
aux exégètes catholiques romains et à l'histoire comparée des religions ;

elle tend toujours à fixer dans le rite lui-même le sens et l'efficacité
du sacrement. 30 : l'interprétation récente de Hahn selon laquelle, pour
Paul, le temps et l'espace étaient absorbés par la réalité eschatologique
de l'Esprit, le baptisé, dans l'Esprit, se trouvait effectivement avec

Jésus au Calvaire, de même que Paul pouvait se déclarer présent
en Esprit à Corinthe tout en résidant à Ephèse (v. I Cor. 5:4). Mais
on ne trouve pas d'autres textes pauliniens sur cet évanouissement
eschatologique du temps et de l'espace. 40: resterait une interprétation

qu'on pourrait appeler juridique du baptême. A la croix, Dieu

1 Sur ce sujet, voir E. Lohmeyer, in : Festgabe für A. Deissmann, 1926,
p. 218 ss.



234 PIERRE BONNARD

a prononcé sur toute l'humanité adamique conçue comme un seul

corps solidaire un verdict historique de mort. Cette mort est sans
appel ; le baptême n'y ajoute rien, mais il applique à l'individu le
verdict prononcé à la croix ; il l'applique avec le consentement du
croyant et avec l'autorité d'une Eglise ayant reçu les pouvoirs
judiciaires à cet effet. La relation du chrétien et de Jésus-Christ n'est donc
ni une identité physique, comme l'affirmait récemment le P. Benoit ',
car, dans le sacrement chrétien, les deux personnes demeurent strictement

distinctes, Jésus est sur la croix et le baptisé dans l'eau, et c'est
même cette distinction qui sauve le chrétien, par substitution. Cette
relation n'est pas non plus une contemporanéité (Gleichzeitigkeit)
comme le propose Hahn car Jésus et le baptisé se trouvent en deux
points différents de la ligne du temps. Cette relation n'est pas plus
une analogie, une ressemblance ou une similitude de destinées
spirituelles car il n'y a pas, entre le calvaire et le baptême une relation
du plus au moins, ni du parfait à l'imparfait ni surtout de l'original
à la reproduction. Nous sommes bien en présence d'une doctrine de
solidarité fondée sur un réalisme juridique de caractère nettement
historique : dans le baptême, le fidèle est aujourd'hui sous le coup
de la condamnation encourue alors par Jésus.

Il n'en reste pas moins que la méthode comparative a attiré
l'attention sur un des aspects les plus importants de l'épître aux
Romains : la superposition, du chapitre 3 au chapitre 6, des catégories
sacramentelles hellénistiques aux catégories juridico-eschatologiques
d'origine vétérotestamentaire. Nous pensons qu'il y a eu superposition

de deux langages, de deux mentalités différentes, et non point
transformation de l'Evangile primitif en un rite oriental de salut.
C'était déjà la conclusion de Lietzmann dans un des merveilleux
Excursus de son « Handbuch » 2. Lietzmann, qui accorde tous ses

1 Revue biblique, 1948, p. 618-619. Pour une interprétation sacramentaliste
de Rom. 6 par une plume protestante, voir Heinrich Schlier : « Die Taufe nach
dem 6. Kap. des Römerbriefes», Evangelische Theologie, 1938, p. 335-347. Schlier
défendait cette idée que le baptisé ne peut plus demeurer dans le péché. « Eine
Wahl kann nicht mehr stattfinden... Die Taufe ist also sowohl hinsichtlich ihrer
Wirkung als auch hinsichtlich ihrer Bedeutung der Ursprung des neuen Lebens
des Christen. » Nous tenons de telles expressions pour étrangères à Rom. 6 et
directement contraires à la signification de ce chapitre dans le corps de l'épître.

1 H. Lietzmann : « Todestaufe und christliche Ethik », Handbuch zum N. T.,
An die Römer, 3 1928, p. 65 ss. ; voir aussi : P. Althaus : Die Taufe bei Paulus
und die Mysterien. Das Neue Testament Deutsch, 2, 2 1935, p. 211 ss. Après
Alb. Schweitzer, Althaus insiste surtout sur le fait que, chez Paul, la mise
à mort n'a pas lieu au baptême, mais à la croix du Christ et que Paul peut
parler de cette mort sans mentionner le baptême (Gai. 2 : 16-19 ss)- Mais,
s'il rejette tout magisme mystique de Rom. 6, Althaus nous paraît en méconnaître

le réalisme juridico-historique ; ce qui donne une « réalité » au baptême,
ce n'est pas seulement la vie nouvelle qu'il inaugure, c'est d'abord la relation
nouvelle qu'il scelle entre Dieu et le croyant.



L'INTERPRÉTATION DE L'ÉPÎTRE AUX ROMAINS 235

droits à la méthode comparative, exprime une de ses conclusions en
des termes qui doivent être relevés. « L'homme nouveau, dit-il, ne
possède que le fondement métaphysique (die metaphysische Grundlage)
du posse non peccare (v. Rom. 8 : 4) ; il s'agit maintenant pour lui
de le montrer par ses actes (Rom. 6 : 11-13). » Paul apporterait deux
corrections à cette explication de sa pensée. D'abord, il ne dirait
jamais que la croix n'a posé que le fondement métaphysique de la vie
nouvelle, mais qu'elle en a posé tout le fondement métaphysique.
De plus, à l'adjectif métaphysique Paul préférerait sans doute historique

ou juridique pour les raisons que nous avons déjà vues.
Avec Dibelius et Kümmel « nous dirions donc que la pensée

paulinienne a trouvé dans Rom. 3-5 son expression la plus cohérente ;

c'est là que les mots correspondent le mieux et le plus constamment
à l'intuition théologique. Dans Rom. 6, nous sommes au contraire en
présence d'un passage polémique ou apologétique où Paul travaille
avec des concepts qui lui sont partiellement étrangers.

Telle n'était pas la conclusion d'Albert Schweitzer 3. Il défendait
la double thèse que, d'abord, Paul était resté entièrement fidèle à

l'eschatologie juive mais que, pour faire pièce au retard de la parousie,
la déception fondamentale du christianisme primitif, Paul avait mis
sur pied, en un gigantesque effort d'imagination, une doctrine
mystique eschatologique et substantialiste selon laquelle le baptême
confère aux croyants les « forces résurrectionnelles » (Auferstehungskräfte),

vraies anticipations physiques du monde à venir. La doctrine
de la justification n'est alors qu'un cratère adventice et refroidi du
volcan paulinien, un malheureux résidu de ses origines juives ; le
salut est essentiellement une participation provisoire, par le baptême,
aux puissances du Royaume. Ce n'est donc que par son eschatolo-
gisme radical qu'Albert Schweitzer se sépare du substantialisme de
Reitzenstein.

Très originale nous paraît être l'interprétation récente du
paulinisme par le dernier et peut-être le plus grand représentant de la
méthode comparative, Rudolf Bultmann 3. D'abord, il n'attribue pas
la paternité des formulations de Rom. 6 à Paul mais au christianisme
hellénistique prépaulinien qui les aurait reçues directement de la

gnose. Dans son interprétation de la liberté chrétienne telle que Paul
en parle dans Rom. 6 et 7, Bultmann se sépare aussi bien de l'exégèse
idéaliste selon laquelle le baptême est le premier pas d'un progrès

1 DiBELius-KüMMEL : Paulus (Sammlung Göschen, Bd. 1160), Berlin,
1951, p. 144 ss.

3 Alb. Schweitzer : Die Mystik des Apostels Paulus, Tübingen, 1930,
p. 119-140.

3 Rud. Bultmann : Theologie des Neuen Testaments, Tübingen, 1948, I,
p. 183 ss. Voir aussi : «Glossen im Römerbrief», Theol. Lit. Ztg., 1947, col. 197-
202.



236 PIERRE BONNARD

moral illimité que de l'exégèse substantialiste de Reitzenstein et de
Schweitzer qui voient dans le baptême la garantie physique du
renouvellement moral. Il n'y a aucune garantie, puisque l'apôtre doit
exhorter. Par contre il y a une possibilité concrète (Lietzmann disait
un « fondement métaphysique »), une possibilité objective de rompre
avec la vie ancienne. C'est cette possibilité (Möglichkeit) que Paul
décrit dans Rom. 6 en l'opposant à l'impossibilité décrite dans
Rom. 7: 7-25 ». L'originalité de Bultmann est d'avoir montré que la
solidarité du Christ et du croyant ne devient moralement féconde ni
par l'adhésion de foi, ni par le rite baptismal, ni par la décision morale
mais d'abord par la prédication apostolique interpellant le baptisé
et lui rappelant la portée de son baptême. Nous irions même plus
loin ; la parénèse apostolique appartient à la définition-même du
baptême primitif ; elle ne s'ajoute pas au rite pour le compléter, le
corriger ou lui faire produire ses effets ; elle fait partie du rite lui-
même et le rite lui-même fait partie de l'exhortation morale primitive.
C'est là, en particulier, ce qu'il faut répondre à un exégète comme
Jülicher qui considérait Rom. 6 comme un des plus cuisants échecs
doctrinaux du siècle apostolique. En effet, si Paul avait voulu démontrer

l'impossibilité physique du péché pour le baptisé, Rom. 6 serait
un échec ; mais si Paul a voulu rappeler l'impossibilité juridique,
historique, objective du péché, alors Rom. 6 est certainement une
des pages les plus convaincantes du Nouveau Testament.

4. Courants nouveaux
dans l'interprétation catholique-romaine

Les espoirs exprimés par Lagrange en 1916 ne se sont donc pas
réalisés. Si les interprétations romaine et protestante de l'épître aux
Romains se sont rapprochées l'une de l'autre, ce n'est pas tant à la
méthode comparative qu'on le doit qu'à un rafraîchissement de l'exégèse

catholique de Rom. 3 à 5. A cet égard, on peut marquer d'une
pierre blanche l'année 1908 qui vit paraître, d'un côté le premier
volume de la monumentale et très orthodoxe étude du P. Prat sur
le paulinisme (I, 1908; II, 1912) et, de l'autre côté, la thèse de Tobac

1 C'est encore Bultmann qui nous paraît avoir jeté le plus de lumière
sur Rom. 7 : 14-25. Paul n'y donne ni un témoignage autobiographique sur
les combats intérieurs de la vie chrétienne, ni une description objective des
écartèlements propres à toute vie humaine, mais une interprétation théologique,
du point de vue de la foi, de la situation de l'homme sous la Loi (juif et païen).
A ce sujet, voir surtout : E. Stauffer : Die Theologie des neuen Testaments,
1945, p. 254, note 239, et l'article bfw dans le dictionnaire de Kittel-Friedrich
(IL 355 ss.) : Das Ich v. Rom. 7) ; W. G. Kümmel : Römer 7 und die Bekehrung
des Paulus, Leipzig, 1929 ; R. Bultmann : « Römer 7 und die Anthopologie
des Paulus» (Imago Dei, Festgabe für G. Krüger, 1932)).



L INTERPRETATION DE L EPITRE AUX ROMAINS 237

sur « Le problème de la justification dans saint Paul »1, la « première
avance aussi grave faite à l'exégèse protestante » (Lagrange, Revue

biblique, 1914, p. 321). Alors que des protestants tant orthodoxes,
comme Zahn, que libéraux comme Jülicher rejetaient avec lassitude
la théorie luthérienne de l'imputation forensique, Tobac relevait avec
beaucoup de force les deux caractères essentiels de la doctrine
paulinienne : l'accent eschatologique de la justification qui, sur la base
de la grâce reçue, laisse entièrement subsister le sérieux du jugement
dernier si bien que pour l'avenir comme pour le passé et le présent
le justifié ne saurait compter que sur la grâce accomplie en Jésus-
Christ (fin de Rom. 8), et l'accent forensique qui fait de la justification
un verdict de grâce, une « parole de salut » inaugurant, certes, la vie
nouvelle mais d'abord entièrement indépendante de toute transformation

morale ou spirituelle en l'homme. La thèse de Tobac fut
l'objet de très vives critiques chez les catholiques2. Est-ce trop
s'avancer que d'affirmer que ces critiques tendent à s'apaiser La
thèse récente du P. Descamps, de l'Université de Louvain porte
également, comme celle de Tobaca, surl'idée de justice dans le Nouveau
Testament. Elle ne se présente en rien comme une réfutation de
l'étude de Tobac, mais au contraire comme sa continuation sur le
terrain des textes non pauliniens. Mieux que Tobac encore, Descamps
insiste sur ce qu'il appelle la justice antécédente de Dieu « qui est
essentiellement une nouvelle révélation de la miséricorde de Dieu en
faveur d'un nouveau peuple de Dieu ». Cette justice antécédente
(nous dirions gratuite) domine entièrement la justice retributive qui,
dans la Bible, n'appartient pas à proprement parler à l'Histoire du
salut. Descamps n'a pas réussi à faire la synthèse entre ces deux
visages de la justice divine néotestamentaire (justification gratuite et
jugement dernier sur les œuvres) ; il en laisse un peu vite le soin à la
théologie spéculative ; mais il est remarquable qu'il en ait si bien

1 E, Tobac : Le problème de la justification dans saint Paul. Etude de
théologie biblique, Louvain, 1908.

2 Voir l'analyse du Père Frutsaert dans les Recherches de Science Religieuse
(1911, p. 167-181) et celle du Père Prat : La théologie de saint Paul, II, 1912,
P- 335-366-

3 Alb. Descamps : Les justes et la justice dans les évangiles et le christianisme

primitif hormis la doctrine proprement paulinienne, Louvain 1950. Nous
avons déjà rendu compte de cet ouvrage dans cette Revue (1951, III,p. 206 ss.).
Sur l'interprétation catholique romaine de l'idée biblique de la justice, voir
aussi : L. Cerfaux : Supp. Die. de la Bible, art. Justification, col. 1479 ss. ;

du même auteur : Une lecture de l'Epître aux Romains, Paris, 1947. S. Lyon-
net : « De justitia Dei in Epistula ad Romanos », Verbum Domini, XXV, 1947,
p. 8 ss. A. Descamps : « La justice de Dieu dans la Bible grecque », Studia hel-
lenistica, V, Louvain, 1948, p. 69-92. H. Cazelles : « A propos de quelques
textes difficiles relatifs à la justice de Dieu dans l'A. T. », Revue biblique, 1951/I,
p. 169 ss.



238 PIERRE BONNARD

analysé les deux aspects en affirmant la prééminence biblique de la
justice élective sur la justice distributive.

Le dernier commentaire romain de notre épître donne de nombreux
exemples de ce rafraîchissement ». Le Père Viard, certes, présente
encore la justice de Dieu comme « capable d'exercer en tous les
hommes la transformation profonde qui fera d'eux réellement des

justes », mais jamais, à notre connaissance, la gratuité du salut et
la liberté de Dieu n'avaient si bien été mises en lumière par l'exégèse
romaine. La foi est « la simple reconnaissance de la valeur efficace
de la mort du Christ». «Ceux qui sont justifiés sont ceux-là mêmes
qui se trouvaient pécheurs... leur nouvel état est une pure faveur
que nul effort humain ne pouvait mériter» (ad Rom. 3: 24). On

remarquera que la grâce paulinienne est traduite par les termes de

bienveillance et de faveur, et non par l'idée de grâce transformante.
Dans le même contexte, le Père Viard souligne la souveraineté de
Dieu dans le sacrifice de la croix. L'SXacrrripiov du v. 25 n'est pas
compris comme un moyen religieux de faire pression sur la divinité,
pour lui arracher le pardon, mais comme un moyen de grâce institué
par Dieu lui-même, un lieu régulier d'une réconciliation dont Dieu
paie tous les frais. « C'est Dieu lui-même qui intervient pour offrir
aux hommes le moyen efficace de le toucher, d'obtenir sa grâce et
son pardon » (p. 58, col. 2). Contrairement au Père Viard, nous
pensons que tel était déjà le sens profond des dispositions sacrificielles
du Lévitique. Lorsqu'il use du langage cultuel vétérotestamentaire,
Paul l'interprète toujours dans la ligne de la plus pure tradition de
l'Ancien Testament qui souligne la liberté royale et miséricordieuse
de Dieu.

5. HÉSITATIONS SUR LA LIGNE PROTESTANTE TRADITIONNELLE

Il resterait à parler des commentaires qui se tiennent, avec de très
notables variations, sur la ligne protestante traditionnelle. Ce sont
de beaucoup les plus nombreux et, aussi, les mieux connus. Aussi
n'en relèverons-nous que quelques points arbitrairement choisis, une
description complète n'étant pas possible dans le cadre de cette
revue.

Les plus importants sont ceux de v. Hofmann (* 1868), de F.
Godet (1879-1880), de Sanday-Headlam (» 1895), de Zahn (' 1910),
de Kühl (* 1913), de K. Barth (« 1919), de Dodd (' 1932), de Schlatter
(Die Gerechtigkeit Gottes, 1935), de Nygren (ire édition suédoise,

1944, édition anglaise, 1949) à quoi il faudrait au moins ajouter les

1 A. Viard : Epître aux Romains, La Sainte Bible (Pirot et Clamer), XI,
Paris, 1949.



L'INTERPRÉTATION DE L'ÉPÎTRE AUX ROMAINS 239

bons commentaires de vulgarisation de Brunner (1938), d'Althaus
(1938) et de Gaugler (I, 1945).

Ces commentaires ont ceci de commun qu'ils considèrent l'épître
aux Romains plutôt comme un corps de doctrine que comme un
écrit de circonstance. La lettre prend alors l'allure d'un catéchisme
sans racines historiques ce qui nuit à sa compréhension. Pour la
majorité de ces exégètes, le centre de l'épître est donné dans 3 : 21-26

(la justification par la foi), sauf pour Nygren qui renouvelle
profondément l'exégèse luthérienne en plaçant le centre de l'épître
dans la doctrine des deux Adam, 5 : 12-21 et en réintroduisant la
perspective temporelle contre l'individualisme pietiste luthérien.
Mais le problème de la relation entre Rom. 3 : 21-26 et Rorn. 6 trouve
rarement de solutions satisfaisantes. L'épître reçoit le plus souvent
la structure d'un catéchisme protestant en trois parties : 1-5 (péché
et justification), 6-8 (sanctification et rédemption finale) ; les

chapitres 9 à 11 puis 12-16 deviennent alors des appendices mal rattachés
au corps de l'épître.

L'étude de F. GodetJ se présente explicitement comme un fruit
du Réveil ; c'est-à-dire qu'à une orthodoxie bibliciste peu renouvelée
elle allie une note pietiste accentuée. Selon les propres termes de

l'auteur, l'épître expose le mode d'acquisition du salut chrétien (I, 124),
expression qui fait de l'épître la description d'un cheminement
spirituel intérieur et individuel. Dans cette tonalité, Godet parlera
de « la justice que procure la foi » (I, 128), du salut (ad 1 : 16) comme
« de la vie de Dieu dans l'âme humaine », du cœur de l'homme comme
du « foyer des sentiments instinctifs et des impulsions » (I, 263), de
l'âme comme du «siège de la sensibilité» (I, 254). Expliquant le

chapitre 4 et l'idée paradoxale de l'imputation de la foi à justice,
F. Godet écrira : « Croire, c'est saisir d'un coup la perfection. Il
n'est pas étonnant (c'est nous qui soulignons) que, saisissant la perfection,

elle soit comptée par Dieu comme justice... la foi est tout
ensemble le plus moral et le plus heureux des coups de mains (I, 366). »

De telles formules, qui rappellent à s'y méprendre la paraphrase
catholique romaine, déprécient une œuvre qui n'a jamais été égalée

en français. Mais la vraie originalité du commentaire de Godet
n'est pas là ; elle est dans la solution qu'il apporta au problème de

la relation entre la justification, qui inaugure la vie chrétienne et
qu'il comprend (contre Sabatier) dans un sens forensique, et le

jugement dernier qui la «couronne» (I, 258 ss.). Se fondant sur
Rom. 2 : 13, F. Godet enseigna que si l'homme est justifié gratuitement,

il sera jugé sur les œuvres de sa foi. C'est ici toute l'anthropologie

1 F. Godet : Commentaire sur l'Epître aux Romains, Paris, Genève et
Neuchâtel, I 1879, II 1880.



240 PIERRE BONNARD

du développement intérieur qui est en cause. « La justification
initiale doit conduire l'homme à la possession réelle de la justice...
l'imputation divine anticipée, pour être vraie, doit nécessairement
devenir vraie, c'est-à-dire se transformer en la reconnaissance d'une
justice réelle. » Autant dire que la justice élective et miséricordieuse
n'est qu'un accident dans l'histoire du salut et que Dieu redevient
lui-même dans la justice distributive du jugement dernier. On voit
par là que, pour Godet, n'est « réel » et « vrai » que le développement
spirituel intérieur, le réalisme biblique de la relation juridique de
Dieu avec l'homme lui ayant échappé comme il échappait d'ailleurs
à la plupart de ses contemporains.

C'est sur ce point de la doctrine anthropologique, à notre sens,
plutôt que dans l'interprétation des passages sôtériologiques de

l'épître que K. Barth apporta une vraie révolution dans l'exégèse
protestante '. Mais nous ne dirons rien ici de ce commentaire qui
fut plutôt un événement dogmatique et spirituel qu'exégétique et
auquel on ne saurait consacrer que quelques lignes.

Celui de Schlatter eut moins de retentissement, mais il doit être
mentionné parce qu'il apporta un nouvel essai de rupture avec
l'interprétation protestante classique2. En vrai fils du piétisme
wurthembergois, Schlatter est préoccupé de surmonter l'intellectualisme

luthérien qui risque de faire de l'adhésion doctrinale à

l'Evangile non seulement la condition du salut, mais tout le salut
lui-même. Partant du terme de « puissance » dans Rom. i : 17,
Schlatter souligne surtout le caractère créateur de l'Evangile qui,
selon saint Paul, a la puissance effective de produire (bewirken)
l'homme nouveau (chap. 1-4), une obéissance réelle (chap. 6-7), une
justice nouvelle (chap. 8), un authentique peuple de Dieu (chap. 9-11)
et une communauté vraiment fraternelle (chap. 12-16). A la recherche,
comme tant d'autres, d'une interprétation « réaliste » de l'épître,
Schlatter a vu juste en ne cherchant ce réalisme chrétien ni du côté
du réalisme sacramentel catholique, ni du côté du réalisme pietiste
de la vie intérieure mais dans la dynamique de la prédication apostolique

elle-même. Mais à y regarder de près, il n'est pas resté fidèle
à son propos et a fini par faire résider dans la foi elle-même la garantie
de la vie nouvelle ; or, jamais Paul n'a fondé la vie nouvelle sur
les caractères de la foi.

1 Pour une appréciation romaine de l'anthropologie de K. Barth telle
qu'elle s'est développée depuis le Römerbrief, voir la belle étude de Leopold
Malevez : « L'anthropologie chrétienne de Karl Barth », Recherches de Science
Religieuse, 1951/I, p. 37-81.

1 Ad. Schlatter : Gottesgerechtigkeit. Em Kommentar zum Römerbrief.
Stuttgart, 1935. Du même auteur, défendant la même thèse : Die Botschaft
des Paulus. Eine Übersicht über den Römerbrief, Velbert, 1928.



L'INTERPRÉTATION DE L'ÉPÎTRE AUX ROMAINS 24I

Œuvre de vulgarisation, mais très personnelle, le commentaire
de C. H. Dodd de l'épître aux Romains eut un immense succès «.

Dans sa préface, Dodd explique que l'exègète doit non seulement
préciser le sens des termes pauliniens mais les interpréter en langage
moderne et prendre personnellement position à l'égard des affirmations

de l'apôtre (écho des préfaces du Römerbrief de K. Barth).
Et il ne manque pas de le faire Dans son analyse des chapitres i à 3,
Dodd se heurte au thème biblique de la colère de Dieu ; voilà, dit-il,
une idée qu'un esprit moderne ne saurait accepter ; Paul exprime
en termes malheureux la constatation que nous faisons tous du
caractère héréditaire du mal et de la solidarité humaine dans la
faute. Cette idée du « mal » servant de base à la description de la
justification la fausse complètement ; la justification est ramenée à

la délivrance effective du « mal » par Dieu et le mal est surtout
l'incapacité pratique de bien faire. Dodd introduit avec raison ici
certains textes vétérotestamentaires sur la délivrance royale
eschatologique que Yahvé promet à son peuple, mais il ne voit pas que,
du second Esaïe jusqu'à Paul, en passant par les Psaumes, l'idée
de la justice libératrice s'est profondément transformée ; l'oppresseur
n'est plus l'ennemi de la nation, ni même le péché individuel, ni
encore Satan, mais, par derrière ces puissances historiques maléfiques
que sont la Loi et le Péché, c'est Dieu lui-même qui fait la guerre
à l'homme et, à la croix, le plonge dans la mort pour le délivrer de

sa colère. Pour saisir la profondeur des textes pauliniens sur la situation

et la rédemption de l'homme pécheur, il n'est donc pas suffisant
de renvoyer le lecteur, comme le fait Dodd, à la figure du Christ
évangélique accueillant et « assumant » les pécheurs.

Que veut dire l'épître aux Romains Dans ce qui précède, on aura
déjà vu dans quel sens s'orienterait notre interprétation. Formulons
seulement quelques remarques en guise de conclusion.

1. L'interprétation de l'épître aux Romains semble avoir franchi
l'époque glorieuse des hypothèses nouvelles et contradictoires. La
philologie, l'histoire comparée des religions, l'analyse des concepts
pauliniens auront sans doute encore beaucoup à nous apprendre.
Mais ce qui manquerait plutôt aujourd'hui, c'est un grand commentaire

de base tenant compte de cent années de recherches incessantes.

Il faut souhaiter, en particulier, que les commentaires dogmatiques
et pratiques, comme ceux de Barth, d'Althaus ou de Nygren ne

1 C. H. Dodd : The Epistle of Paul to the Romans (The Moffat New Testament

Commentary, ' 1932 ; en 1949, la douzième réimpression avait paru).

16



242 PIERRE BONNARD

fassent pas oublier l'importance des questions posées par les sciences
exégétiques proprement dites. On attend donc avec impatience le
commentaire de Michel à paraître dans la collection de Meyer.

2. Les deux questions exégétiques principales qui dominent cette
étude ont été posées, respectivement, par Baur et par la méthode
comparative. La première est celle-ci : Que représente l'épître aux
Romains dans le devenir du christianisme naissant Elle n'est pas
la première dogmatique chrétienne, puisqu'elle n'apporte aucun
développement particulier sur des points capitaux de la foi primitive :

christologie, ecclésiologie, eschatologie. Elle n'est pas non plus un
écrit polémique limité à un point secondaire dirigé contre une hérésie
menaçant l'Eglise de Rome. Elle est bien, comme l'a vu Baur,
l'expression historique d'une idée, et de l'idée chrétienne spécifique. Mais
il est impossible de faire de l'universalisme religieux, au sens de
l'idéalisme hégélien, le contenu de cette idée chrétienne essentielle. La
deuxième question exégétique posée par l'épître est celle du « réalisme »

au sens où les catholiques romains reprochent aux exégètes protestants
de ne pas comprendre le réalisme sacramentel de Rom. 6. Nous
avons vu que l'exégèse protestante, en réaction contre l'intellectualisme

protestant classique d'une part, et contre l'idéalisme de Baur
d'autre part a constamment été à la recherche d'un tel réalisme, soit
du côté pietiste, soit du côté catholique, soit du côté moraliste.

3. C'est bien dans le développement des chapitres 3 à 5 sur la
« justification par la foi » que nous rencontrons, dans le Nouveau
Testament, la formulation la plus cohérente et la plus explicite de

l'Evangile apostolique. Le caractère essentiel de ce développement,
c'est qu'il est un effort pour réduire le plus possible l'exigence
chrétienne à l'égard des nations. Réduire ne veut pas dire amoindrir mais
concentrer sur l'unique nécessaire. Dibelius et Kümmel ont bien
montré récemment que l'œuvre théologique de Paul consista surtout
à écarter de la vie des Eglises toutes sortes de velléités religieuses
(ritualistes, spiritualistes, légalistes, etc.) pour réduire la foi à son
essence qui est soumission personnelle au verdict de Dieu en Jésus-
Christ. L'homme est donc ramené, par l'épître aux Romains, à la
confrontation solitaire avec le Dieu qui le condamne pour le sauver.
Dans le baptême, l'initié chrétien est bien sur le point d'entrer dans
l'Eglise, mais, dans l'eau, il est d'abord seul. Le baptême, dans
Rom. 6 n'est pas un rite d'enrichissement par participation à l'Eglise
ou à l'Esprit. Il est un rite de mort signifiant la fin individuelle d'une
vie pécheresse. La solitude du baptisé correspond à la solitude du
Christ au sépulcre (auveTÓ<pr|U£v) ; sa mort représente une impossibilité

concrète, devant Dieu, de continuer la vie ancienne.

4. Le réalisme paulinien est donc d'ordre essentiellement juridique.
Dieu fait réellement peser sur le baptisé la condamnation encourue



L'INTERPRÉTATION DE L'ÉPÎTRE AUX ROMAINS 243

par le Christ en croix. Le baptisé ne doit donc ni méditer sur les
éléments du rite lui-même, ni se reporter à quelque expérience
spirituelle ou morale antérieure, mais croire, c'est-à-dire recevoir la parole
écrite une fois pour toutes au Calvaire et expliquée par l'apôtre.
L'interprétation apostolique du baptême dans Rom. 6 fait donc partie
intégrante du rite chrétien ; elle lui est indispensable. Elle est non
seulement indispensable à l'acte même du baptême, mais à son
efficacité ecclésiastique et morale. La vie nouvelle n'est garantie ni
dans le rite lui-même, ni dans l'expérience qui l'a précédé, ni dans la
foi qui le reçoit ; elle est donnée dans l'exhortation apostolique qui,
sans cesse, rappelle au baptisé le sens de son baptême en lui rappelant
la signification de la croix.

5. Sur cette base, c'est tout le plan de l'épître qu'il faudrait
revoir «. Le point principal est celui de la relation entre Rom. 3 : 21-26

et Rom. 6. Le baptême ajoute-t-il quelque chose de nouveau à la
justification, et ce quelque chose seul garantirait-il l'efficacité morale
de la justification Au contraire, Rom. 6 répète ce que Rom. 3 a dit,
en l'illustrant par le rite du baptême et en montrant que la justification

est une mort avec Christ. Il faut donc renoncer au plan classique :

péché (1 à 3 : 20), justification (3 : 21 à 5), sanctification (6 à 8).
A la réalité seule décisive de la réconciliation avec Dieu ou justification,
Paul n'ajoute pas d'autres réalités spirituelles (piétisme), morales
(libéralisme) ou sacramentelles (catholicisme romain). Il fait au
contraire concourir la doctrine sacramentelle (Rom. 6), la doctrine
spirituelle (Rom. 8) et même la doctrine de l'Histoire (Rom. 9 à 11)
à la compréhension et à l'explication de la doctrine sotériologique
(Rom. 1 à 5). Les sacrements et l'Esprit ne sont pas « plus » ou
« moins » importants que la justification accomplie en Jésus-Christ
et « révélée » par la prédication. Ils sont à son service et n'ont de

sens qu'en elle et par elle. En se préparant, à Corinthe, à porter
son Evangile à des nations encore inconnues (la mention des nations
revient plus de trente fois dans l'épître), l'apôtre réduit sa prédication

à l'unique article de la justice de Dieu accomplie en Jésus-Christ,
reçue et vécue par la foi seule.

Pierre Bonnard.

1 A ce sujet, A. Feuillet : « Le plan salvifique de Dieu d'après l'épître aux
Romains. Essai sur la structure littéraire de l'épître et sa signification théologique

», Revue biblique, 1950/3, p. 336-388, etc. ; Stanislas Lvonnet : « Note
sur le plan de l'épître aux Romains », Recherches de Science Religieuse, Mélanges
Jules Lebreton I, 1951, 2-4, p. 301-316.


	Où en est l'interprétation de l'épitre aux romains?

