Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1951)

Heft: 4

Artikel: Ou en est l'interprétation de I'épitre aux romains?
Autor: Bonnard, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380557

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

S

OU EN EST L’INTERPRETATION DE L’EPITRE
AUX ROMAINS ?

On vient de féter le mille neuf centiéme anniversaire de I'arrivée
de I'apotre Paul en Europe. Nous ne savons quelle place fut réservée
a I'épitre aux Romains dans ces festivités, mais le moment n’est
peut-étre pas mal choisi pour relever quelques orientations dominantes
de son interprétation depuis F. C. Baur. Lors du mille huit centiéme
anniversaire du méme événement, en 1851, le « Paulus» de Baur 1,
paru depuis six ans, était I'objet d’dpres discussions. Bruno Bauer
venait de faire paraitre sa « Critique des épitres pauliniennes » 2 ; il
en rejetait entiérement l'authenticité, tandis que s’annongait déja
I'historicisme des valeurs avec la premiére édition, en 1850, de
I'étude d’Albert Ritschl sur les origines de I'Eglise catholique
ancienne 3. Depuis lors, I'épitre aux Romains n’a cessé d’étre mélée
a la discussion historique et dogmatique. Nous ne rappellerons que
quelques aspects exégétiques de cette discussion.

Notre deuxiéme remarque introductive concerne la situation
théologique actuelle. Sous I'influence du mouvement cecuménique et
du renouveau liturgique, les études néotestamentaires portent
aujourd’hui principalement sur les aspects ecclésiologiques, cultuels
et sacramentels du témoignage néotestamentaire. Or, 'épitre aux
Romains est peut-€tre I'écrit le plus individualiste du Nouveau
Testament (nous verrons dans quel sens). Elle ne joue, si nous voyons
bien, qu’un réle trés effacé dans les assemblées et les études cecumé-
niques. Il est vrai qu’elle ne contient pas de longs développements
sur les notions d’Eglise, de ministére, ou sur le culte chrétien primitif.
Mais est-il fécond pour I'avenir du dialogue cecuménique que les
Réformés se transportent toujours sur le terrain de discussion des
catholiques et ne songent qu’a reviser ou a défendre leur ecclésiologie ?

1 F. C. BAUR : Paulus, der Apostel Jesu Christi, Stuttgart, 1845 ; deuxiéme
€dition préparée par Ed. Zeller, Leipzig I 1866, 11 1867.

2 BRUNO BAUER : Kritik dev paulinischen Briefe, 1850-1852.

3 ALBERT RitscHL : Die Entstehung dev althatholischen Kirche, 1850.

15

fivwaes -\
i¢

i

@

¥

&)

0



226 PIERRE BONNARD

Peut-on imaginer un progrés vers l'unité chrétienne sans une médi-
tation commune de Iépitre aux Romains, sans de nouveaux débats
sur la justice de Dieu ou la relation entre la foi et la loi ?

1. BAUR

Le probléme exégétique de 'épitre aux Romains a été posé
devant la critique moderne par F. C. Baur. L’interprétation de Baur
est vraiment historique, et & deux points de vue. D’'une part, la
lettre est expliquée par I'hypothése d’'une Eglise romaine dominée
par la tendance judaisante, que Paul combattrait. D’autre part, dans
le devenir dialectique du systéme chrétien primitif, I'épitre est
présentée comme l'expression définitive du principe chrétien univer-
saliste opposé au principe judéo-chrétien particulariste. Par I'épitre
aux Galates, Paul aurait détaché le christianisme naissant du judaisme
sur le point du rite (circoncision), par les épitres aux Corinthiens
sur celui de 'apostolat libéré de toute attache avec la Palestine et
Jérusalem. Mais dans I'épitre aux Romains, I'idée chrétienne spéci-
fique aurait trouvé son expression compléte et définitive, le christia-
nisme y prenant conscience de lui-méme non point comme un corps
complet de doctrine (I'épitre n’est pas la premiére dogmatique
chrétienne comme l'ont cru les réformateurs et aprés eux les prin-
cipaux exégétes contemporains de Baur: Tholuck, De Wette,
Olshausen) mais comme lexpression historique de l'idée seule
spécifique de l'universalisme religieux. Sur cette base, Baur donna
une interprétation vraiment nouvelle de la terminologie paulinienne.
Le principe de la conscience chrétienne est I'Esprit (au sens hégélien) ;
le salut (Seligkeit) ne tient plus & quoi que ce soit d’extérieur, de
sensible ou de matériel ; le justifié est celui en qui se sont rencontrés
I'Esprit objectif de Dieu et l'esprit subjectif ou immanent qui, en
fait, ne sont quune seule et méme entité ; Rom. 8: 16 («1'Esprit
lui-méme rend témoignage A notre esprit que nous sommes enfants
de Dieu...») recoit linterprétation idéaliste promise a un si grand
succes ; la justification, qui est la forme spirituelle par excellence
du salut, parce qu’elle ne tient ni a la loi ni aux ceuvres, n’est ni
une déclaration, ni une imputation de justice, ni une transformation
morale, ni une communion spirituelle avec le Christ-Esprit, mais un
mariage idéal entre deux étres évidemment faits pour s'unir, I'Esprit
divin et 'Esprit humain dont le Christ est I'unique médiateur puis-
qu’en lui seul s’est exprimé le principe de la religion idéale.

11 est facile de sourire de cette impressionnante synthese. Aprés
cent ans, nous en voyons mieux les qualités. Le premier (et probable-
ment le dernier), Baur tenta d’assigner sa place historique a 1'épitre
aux Romains dans une vue synthétique des origines du christianisme.
11 sut aussi montrer comment 1’épitre exprime ce qu'on appela



L'INTERPRETATION DE L'EPITRE AUX ROMAINS 227

plus tard I'essence du christianisme sans en faire un exposé dogma-
tique complet de la vérité chrétienne, ce qui est l'erreur commune
a tous les exégétes conservateurs. Pour Baur, il n'y a pas des vérités
chrétiennes mais une vérité chrétienne dont, seule, 1'épitre aux
Romains peut faire prendre conscience. Enfin, Baur osa couler ce qu’il
avait comprisdu texte paulinien dans une terminologie toute nouvelle
montrant par 1a qu’il ne suffit pas d’amasser des matériaux historiques
et philologiques «autour» du texte pour faire ceuvre d’interpréte.

Mais la theése d'une KEglise romaine judaisante était fragile et,
aprés sa réfutation par Weizsidcker * il ne restait plus grand-chose
de la conception générale de I’Ecole de Tubingue dont on ne retrouve
que des bribes chez Hilgenfeld et Holsten en Allemagne, Reuss,
Renan et Sabatier en France. Ranimée par Baur, I'étude de I'épitre
aux Romains, dés 1850, prit un tout autre caractére. Elle s’attacha a
Ilexamen d’une multitude de problémes limités dont dépendait
une synthése mieux fondée. Unanimement, I’Eglise de Rome ne fut
plus jugée judaisante ; on y vit parfois plusieurs clans correspondant
a sa double origine (présumée) judéo et pagano-chrétienne.

Par sa lettre, Paul s’efforcerait de réconcilier ces partis entre eux.
A cela s’ajouta le probléme de 'authenticité ou tout au moins de la
vraie destination des chapitres 15 et 16 ; puis celui des intentions de
I'ap6tre : intentions polémiques, ou apologétiques, ou de stratégie
missionnaire ou catéchétiques-didactiques. Mais toutes ces recherches
risquaient de faire oublier l'importance de la question essentielle
posée par l'épitre, question que Baur avait bien discernée. Toujours
a nouveau, la critique se heurtait a cette double constatation que
I'épitre exprime 1’évangile de Paul dans son ¢lément central mais
que, d’autre part, ne contenant aucun développement d’envergure de
christologie, d’ecclésiologie ou d’eschatologie, ou plutot condensant
tout cela dans une doctrine sétériologique trés simplifiée, elle ne peut
étre tenue pour le premier essai chrétien d’élaboration doctrinale
systématique.

Les nombreuses études parues depuis 1850 peuvent étre classées
en quelques orientations dominantes que nous caractériserons par des
exemples exégétiques.

2. RESSOURCES ET LIMITES DE LA PHILOLOGIE

L’apport de l'analyse philologique fut principalement représenté
par le Commentaire exégétique et critique de Meyer 2, par celui

1 C. WEIZSACKER : in : Jahrbuch fiir deutsche Theologie, 1876, p. 248 ss.

2 La 17¢ édition du commentaire critique et exégétique d’Aug. WiLH. MEYER
avait déja paru en 1832 ; la cinquiéme, améliorée et augmentée par le méme
auteur, parut en 1872 ; l'ouvrage fut refondu en 1891 par B. Weiss; on en
annonce une nouvelle édition préparée par O. Michel.



228 PIERRE BONNARD

de Sanday-Headlam * et, avec moins de bonheur, par celui d’Oltra-
mare 2. Notre épitre serait expliquée si le sens de telles prépositions
ou de tels génitifs pouvait étre rigoureusement établi par les seules
ressources de la philologie. Pour se convaincre du contraire, il suffit
de consulter le commentaire de B. Weiss. Par exemple, 1'expression
justice de Dieu (bdbixaoolvn 8eod) dans I: I7 peut recevoir au
moins quatre sens si I'on se borne aux seules valeurs pauliniennes du
génitif. Luther comprenait cette expression au sens d'une justice
valable devant Diew (que Dieu agrée). Mais B. Weiss remarquait a
juste titre qu’'une justice valable devant Dieu serait un pléonasme,
Papotre ne pouvant méme pas imaginer une justice d’un autre genre.
Faut-il alors comprendre, appuyé sur 3: 5, avec les Péres et plu-
sieurs catholiques modernes : la justice que Diew possede, au sens
d’une perfection divine ? Mais ni le sens luthérien, ni le sens patris-
tique ne résistent a 'examen du contexte ; car I'apbtre déclare que
cette justice de Dieu est maintenant révélée (v. 17) pour le salut de
tout croyant. Or révélée 3 ne veut pas dire définie au sens intellectuel,
mais concrétement appliquée, dans I’histoire. Paul veut dire que les
hommes sont maintenant 1’objet d’une action judiciaire de Dieu qui
les place dans une nouvelle relation avec lui. Il s’agit donc d’une
justice que Dieu n’agrée pas seulement, qu’il ne possede pas seulement
(ces deux sens ne sont pas faux mais insuffisants), mais qu’il confére
réellement a ’homme pour son salut (genitivus.auctoris). La question
reste d’ailleurs ouverte de savoir si cette justice conférée l'est au
sens d’'une qualité religieuse ou morale (tendance du réalisme catho-
lique romain) ou au sens d'une relation renouvelée entre Dieu et
'homme (tendance du réalisme juridique protestant classique).
B. Weiss aboutit a cette derniére conclusion. Mais il est assez piquant
de constater que la philologie pure ne joue qu'un role secondaire

-

1 W. SanpAayY and A. HEaDLAM : 4 critical and exegetical commentary on the
Epistle to the Romans (The International critical Commentary), Edinburg 11895,
51902 ; réimprimé onze fois depuis ; la derniére réimpression a paru en 1950.

2 Geneve, 1 1881, 11 1882,

3 La majorité des exégétes rejoignent, aujourd’hui sur ce point, les conclu-
sions de P. KOLBING : «Studien zur paulinischen Theologie» 1, Theol. Stud. und
Krit., 1895, p. 7-17. Kolbing ajoutait que cette révélation de la justice, comprise
comme un acte juridique atteignant ’homme dans sa condition concréte et totale
par la prédication apostolique, est une anticigation du jugement dernier : « Nach
seinen beiden Seiten kommt also das himmlische Weltgericht des messianischen
Aeons schon in der Gegenwart zu seiner vorldufigen Auswirkung». Dans la
méme revue (1896, p. 139-141), Th. Hiring compléta les conclusivns de Kélbing
en montrant que Paul, fidéle aux catégories eschatologiques et juridiques juives,
se sépare cependant sur un point décisif de 'A.T.: le justifié, pour Paul, n’est
plus I'opprimé-pieux, mais I'opprimé-impie ne pouvant gue croire, i. e. se sou-
mettre au verdict de Dieu. Ces études de Kolbing et de Haring sont a la base de
‘T’article que Schrenk a consacré a la justice de Dieu dans le dictionnaire théolo-
gique de KITTEL-I'RIEDRICH,



L'INTERPRETATION DE L’EPITRE AUX ROMAINS 229

dans sa démonstration.. Celle-ci consiste a rapprocher d’'abord le
génitif simple bikaoolvn Beod (justice de Dieu) de la formule plus
explicite dwaioolvn éx Beod (Phil. 3: g), a postuler ensuite l'identité
parfaite de ces deux formulations au sens d’une justice qui vient ou
qui sort de Dieu («... von Gott selbst herriihrende Gerechtigkeit »,
p- 73), puis surtout a rapprocher de nouveau le génitif simple 6eod
(de Dieu) de la formule beaucoup plus explicite de Rom. 3: 21-23:
« ... justifiés gratuitement par sa grace par le moyen de la rédemption
qui est en Jésus-Christ », formule dans laquelle B. Weiss retrouve
la doctrine protestante du décret forensique prononcé sur I’humanité
a la croix du Christ. Dans toute cette démonstration, la philologie
céde le pas a une sorte d’empirisme exégétique du contexte qui
postule que Paul donne toujours le méme sens aux termes qu’il
emploie ; le grand inconvénient de ce procédé est d'uniformiser le
sens des divers lieux exégétiques d'une méme notion. Dans le cas
qui nous occupe, il serait peut-étre préférable de donner au mot
justice un sens formel, celui de décision de Dieu; Paul dirait alors
que dans son évangile, Dieu révéle sa décision a l'endroit de '’huma-
nité, décision dont le contenu serait le théme de 1'épitre. Il n’est
que de comparer ici les récentes paraphrases de K. Barth et de
Dodd sur ce verset pour mesurer les limites de la précision exégétique.
Celle de Barth est dominée par l'idée de la fidélité rétributive de
Dieu ; Dieu nous sauve en restant fidéle a son implacable condamna-
tion du péché. Celle de Dodd est dominée par l'idée vétérotestamentaire
de la justice royale libératrice: Dieu nous sauve en nous libérant du
mal. En conclusion de son étude sur le génitif néotestamentaire,
le Pére Abel écrivait : « C’est le contexte qui aidera en général a
discerner un génitif des autres génitifs affectant le méme mot... » 1
Mais le contexte lui-méme, comme nous venons de le voir, n'est pas
toujours décisif.

On doit faire des remarques semblables au sujet des diverses
prépositions que Paul emploie, dans l'épitre aux Romains, pour
décrire le role de la foi dans I'ceuvre du salut. Tous les exégétes
relevent la remarquable variété des formules pauliniennes, variété
que nos versions frangaises ne font méme pas pressentir. Pour parler
de la justification par la foi, 'apdtre se sert soit du génitif simple
(dbikatoodwvn mlotewg ou Tic wotewg, Rom. 4: 11, 13) soit de la
préposition ¢k avec le génitif dwaogtvn & miorewg, Rom. g: 30;
10: 6; Gal 5:5; Rom. 3:30;5:1; Gal,2: 16; 3: 8, 24), soit de
la préposition & avec le génitif (Rom. 3: 22, 30; Gal. 2: 16), soit
du datif simple (nfore,, Rom. 3: 28), soit enfin de la préposition

1 ABEL : Grammaire du grec biblique, Paris, 1927, p. 176. Sur le génitif pau-
linien, voir OTT0 ScEMITZ : Der Genitivgebrauch des Paulus, 1924.



230 PIERRE BONNARD

¢m suivie du datif (émi tf wlore, Phil. 3: g). Cette encombrante
richesse révéle les hésitations, conscientes ou non, que l'apotre a
ressenties en formulant cet article capital de son évangile. Les exégétes,
ici aussi, se divisent en deux groupes. Ceux qui, par la voie philolo-
gique, entendent restituer & chacune de ces formules particuliéres la
nuance imposée par la préposition choisie ; la conséquence est alors
que, pour Paul, la foi joue des réles assez divers dans I'ceuvre de la
justification selon les conditions dans lesquelles celle-ci s’opére. Ceux
qui, au contraire, pensent que si Paul use de termes variables, sa
pensée fondamentale est toujours la méme. Le cas le plus troublant
est I'usage fréquent du éx qui signifie de au sens de hors de; une
justice éx miorewg, pour le philologue, c’est une justice issue, ou
tirée, extraite de la foi. On voit quelles conséquences théologiques
découleraient de ce fait et telle est bien, a des degrés divers, I'inter-
prétation de nombreux exégétes. Lagrange traduit Rom. ¢ : 30 par:
«...la justice qui vient de la foi» et Rom. 10: 6 par: «...la justice
[issue] de la foi» et commente plus bas en ces termes (p. 256):
« ... momig est la foi qui sert 4 obfemir la justice... le génitif niorewc
est un génitif de possession comme le véuog wiorewg opposé au
véuog v épywv dans 3 : 27.»* Mais d’autres exégétes, aujourd’hui
trés nombreux, reprenant une remarque déja faite par Kiihl et ]J.
Weiss, puis développée par Michaelis dans ’hommage & Deissmann 2,
pensent plutdt, et avec raison croyons-nous, que le style grec de
Paul obéit ici au genre hébraique du parallélisme verbal antithétique ;
Paul parle d'une justice #i7ée (¢x) de la foi parce qu’il vient de
stigmatiser I'idée juive d’une justice firée (éx) des ceuvres de la Loi.
Le parallélisme n’est pas simple. Paul n'oppose pas deux moyens
d’acquérir (ou d’obtenir) la justice (les ceuvres de la loi et la foi)
mais il affirme au contraire que 'homme ne peut »ien faire pour
obtenir cette justice puisque la foi est stricte soumission au verdict
judiciaire de Dieu. Si tel est bien le cas, cette formule signifierait
le contraire de ce que la préposition ¢x fait naturellement entendre
et 'on serait en présence d'un cas remarquable, mais non isolé dans
le grec néotestamentaire, d’'un anéantissement du sens philologique

1 M.-J. LAGRANGE : Saint Paul. Epitre aux Rowmains. Paris, T 1916, p. 256.

2 W.MicraeLls : « Rechtfertigung aus Glauben bei Paulus» (Festgabe fiir A.
Deissmann, 1926, p. 116 ss.). L’étude de Michaelis était dirigée contre les conclu-
sions de B. Weiss (Lehrbuch der neutestamentlichen Theologie, 7 1903, p. 318) qui
pensait que Paul donnait au mot « foi » un sens particulier, celui d’acceptation
pure, lorsqu’il en usait avec 'idée de justification et contre l'interprétation dite
mystique de Deissmann qui faisait de la foi 'expérience méme de la communion
spirituelle avec Jésus-Christ. — Sur les antitheses littéraires néotestamentaires,
voir H. RIESENFELD : « Accouplements de termes contradictoires dansle N. T. »,
Coniectanea Neolestamentica, Uppsala, 1944, p. 1-21, et J. N£L1s : « Les antithéses
littéraires dans les épitres de saint Paul », Nouwvelle revue théologique, Louvain,
1948, p. 360-387. ‘



L'INTERPRETATION DE L'EPITRE AUX ROMAINS 231

d’'une préposition par le sens théologique du substantif qu’elle
accompagne. La foi ne serait donc, selon I'apbdtre, ni la condition
juridique préalable & la justification, ni I'expérience mystique de la
justification elle-méme (Deissmann), ni la « voie » (véuog) qui conduit
a la justice opposée a la voie des ceuvres (Kiihl, d’aprés Rom. 3 : 27),
mais la soumission de I’homme tout entier au prononcé de Dieu
en Jésus-Christ. Cette conclusion, qui s’appuie surtout sur Philip-
piens 3, est aujourd’hui celle de Schrenk dans le dictionnaire de
Kittel-Friedrich. Elle n’est pas imposée par la seule philologie ; elle
se fonde plutdt sur la conception paulinienne générale de la foi et
sur quelques textes paralleles relatifs a la justification (surtout
Philippiens 3).

Par ces quelques exemples, qu’il serait facile de multiplier, on a
voulu montrer que la philologie pure apporte surtout, a l'interpré-
tation de I'épitre aux Romains, une extension du champ exégétique
en précisant les diverses nuances possibles des termes pauliniens.
Mais seule l'exégese globale ou théologique peut faire un choix

devant les diverses possibilités en se fondant sur le contexte immédiat
ou meédiat.

3. L’APPORT DE L'HISTOIRE COMPAREE DES RELIGIONS

Dans la préface de la premiére édition de son commentaire aux
Romains, en 1916, le Pére Lagrange écrivait : «... Il y avait intérét
a compléter les démonstrations anciennes en montrant, dans 'exégése
indépendante, un retour vers l'exégése catholique sur les débris de
Uexégeése luthérienne» (p. IV). Ce n’était pas la une formule d’apolo-
gétique confessionnelle. Lagrange faisait allusion a la profonde
influence des travaux de Reitzenstein, Deissner, Bousset, Loisy ou
Clemen sur l'interprétation de notre épitre, et en particulier sur la
compréhension du chapitre 6.

Reitzenstein * concédait que la doctrine paulinienne de la justi-
fication est d’origine juive. Certes, les religions de I'Egypte ancienne
et de la Perse, comme d’ailleurs le mandéisme plus récent, faisaient
toutes un large emplol du terme de justification mais, sans exception,
au sens d'une transformation substantielle de la personne, d'une
montée de 'dme vers le divin, sens étranger aux catégories juridiques
déclaratives vétérotestamentaires. Dans I'hermétisme, par exemple,
la doctrine de la justification se substitue A celle du jugement dernier ;
le justifié-divinisé ne reléve plus de l'autorité judiciaire de Dieu ;
il est « déja juge ». Chez Paul, au contraire, la perspective du jugement
dernier donne seule tout son sérieux a la justification, qui n’est que

t R. REITZENSTEIN : Die hellenistischen Mysterienveligionen... Leipzig,
3 1927, p. 258 ss. ; la premiére édition a paru en 1910.



232 PIERRE BONNARD

la premieére étape de la rédemption. Par contre, Reitzenstein défendait
une interprétation hellénistique de Rom. 6 : dans le baptéme, I'initié
recoit le principe ou germe de la vie nouvelle qui n’aura plus qu’a
se développer en lui par un processus cosmique impersonnel. La
mort au baptéme ne serait donc ni le renoncement moral (B. Weiss),
ni le renoncement spirituel (F. Godet), ni la mort physique elle-
méme. « Tout devient clair, écrivait Reitzenstein, dés que nous
interprétons Rom. 6 conformément aux conceptions des mystéres » ;
le mystére baptismal produit (bewirkt) une transformation compléte
de I'initié de sorte qu’il ne saurait plus pécher. Reitzenstein retrouvait
non seulement des formulations mais des conceptions hellénistiques
dans de nombreux autres passages de I'épitre. Dans 8: 30, par
exemple («ceux qu’il a prédestinés, il les a aussi appelés, ceux qu’il
a appelés il les a aussi justifiés, et ceux qu'il a justifiés il les a aussi
glorifiés »), il donnait au mot « glorifiés » le sens d’une transformation
de I'homme intérieur et non le sens juridique eschatologique vétéro-
testamentaire ; en conséquence, dans ce texte aussi, il faudrait
comprendre justifiés au sens de «faits sans péché» (« dem Wesen
nach stindlos», p. 261); la glorification était donc assimilée au
processus spirituel de la divinisation de l'initié par le rite baptismal.

On comprend dés lors pourquoi Lagrange, en 1916, pouvait se
téliciter de la nouvelle orientation de I'’exégese indépendante. L'His-
toire comparée des religions réintroduisait dans I'épitre le réalisme
sacramentel dont le juridisme protestant I'avait purgée.

Mais les théses de Reitzenstein ne tardérent pas 4 recevoir de
notables rectifications. A mesure que paraissaient les études de
détail sur les rites et doctrines des mysteéres, on devenait plus réservé.
Clemen, qui avait déja fait paraitre en 1909 une étude d’ensemble
sur le NT et les mystéres, publia en 1913 une brochure dans laquelle
il reprenait toute la question de Rom. 61 Il y montrait que les
exhortations morales de la fin du chapitre deviennent incompré-
hensibles si I'on comprend la mention de la mort dans le baptéme
au sens hellénistique. En fait, dans Rom. 6, Paul ne parle qu’inci-
demment du baptéme pour illustrer le fait que ses correspondants
sont morts avec [ésus-Christ. Cette derniére expression a fait 1'objet
d’une thése récente qui marque, pour ainsi dire, la fin de I'interprétation
hellénistique de Rom. 6 =. Hahn résume en quatre points la différence
entre le baptéme paulinien et le rite hellénistique : I'idée de nouvelle
naissance, centrale dans le mystére, n'apparait pas chez Paul ; dans

1 Der Einfluss dev Mystevienveligionen auf das dlteste Christentum, Giessen
1913, p. 37 ss. (Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten XIII/1).

2 W. T. HABN : Das Mitstevben und Mitauferstehen mit Christus bei Pawlus.
Ein Beitrag zum Problem der Gleichzeitigkeit des Christen mit Christus. (Diss.
Tiibingen 1937, Giitersloh 1937).



L’INTERPRETATION DE L'EPITRE AUX ROMAINS 233

le rite paien, tout 'accent porte sur le rite lui-méme dont le programme
minutieusement suivi garantit l'efficacité du sacrement; Paul ne
dit rien du déroulement méme du baptéme et reporte constamment
les regards de ses correspondants sur la mort et la résurrection de
Jésus-Christ ; a y regarder de pres, Paul ne parle du baptéme que
pour parler de la croix ; dans le mystére, le baptisé doit se livrer,
se donner, se laisser entrainer par le rite; il est engageé dans un
processus cosmologique auquel il ne peut rien; dans Rom. 6, au
contraire, Paul appelle les chrétiens a comprendre, a méditer le sens
de leur baptéme ou, plus exactement, la portée de la mort du Christ
signifiée dans le baptéme. D’ou1 'importance des verbes ywvdokovreg
(v. 6), eldbrec (v. 8), hoyiZeo®e (v. 1I). Enfin, la préposition ooy,
capitale chez Paul, ne joue aucun réle dans le sacrement hellénis-
tique . Rom. 6 n’est donc pas la description d'une expérience sacra-
mentelle mais une ¢nterprétation parénétique du baptéme. Paul ne
mentionne le sacrement que pour parler de la mort du Christ ; il
s'en sert pour fonder la morale chrétienne avant tout sur cette idée
qu’a la croix Dieu a condamné et mis fin a notre vie naturelle ;
la vie du croyant ne peut donc étre que nouvelle ou alors n’avoir
aucune réalité devant Dieu. Quel est, en résumeé, le sens du alv Xproty
dans Rom. 6 ?

Quatre explications principales ont été proposées qui, d’ailleurs,
s’enchevétrent souvent les unes dans les autres. 1°: I'explication
morale (B. Weiss, . Godet, etc.): la mort avec Jésus-Christ est
I'acte du renoncement moral au mal ou l'acte intérieur du renonce-
ment spirituel de 'homme atteint par la prédication apostolique ;
elle est, comme le dit Godet, le premier acte de la « sanctification par
la foi» ; le baptéme devient alors le sceau ecclésiastique et le témoi-
gnage public de cet événement intérieur. Explication insoutenable car
Paul, dans Rom. 6, ne fonde pas son exhortation sur une expérience
intérieure mais sur I’'événement plus lointain et surtout plus objectif
de la croix. 29: I'explication ritualiste, d’ailleurs fort nuancée, commune
aux exégetes catholiques romains et a 1'histoire comparée des religions;
elle tend toujours a fixer dans le rite lui-méme le sens et l'efficacité
du sacrement. 3°: 'interprétation récente de Hahn selon laquelle, pour
Paul, le temps et I'espace étaient absorbés par la réalité eschatologique
de V'Esprit, le baptisé, dans 1’Esprit, se trouvait effectivement avec
Jésus au Calvaire, de méme que Paul pouvait se déclarer présent
en Esprit a Corinthe tout en résidant a Ephése (v. I Cor. 5: 4). Mais
on ne trouve pas d’autres textes pauliniens sur cet évanouissement
eschatologique du temps et de I'espace. 4°: resterait une interpréta-
tion qu'on pourrait appeler juridigue du baptéme. A la croix, Dieu

1 Sur ce sujet, voir E. LOHMEYER, in: Festgabe fiir A. Deissmann, 1926,
p. 218 ss.



234 PIERRE BONNARD

a prononcé sur toute 1’humanité adamique congue comme un seul
corps solidaire un verdict historique de mort. Cette mort est sans
appel ; le baptéme n’y ajoute rien, mais il applique a l'individu le
verdict prononcé a la croix ; il 'applique avec le consentement du
croyant et avec 'autorité d’'une Eglise ayant regu les pouvoirs judi-
ciaires a cet effet. La relation du chrétien et de Jésus-Christ n’est donc
ni une identité physique, comme 1'affirmait récemment le P. Benoit 1,
car, dans le sacrement chrétien, les deux personnes demeurent stricte-
ment distinctes, Jésus est sur la croix et le baptisé dans 1'eau, et c’est
méme cette distinction qui sauve le chrétien, par substitution. Cette
relation n’est pas non plus une contemporanéité (Gleichzeitigkeit)
comme le propose Hahn car Jésus et le baptisé se trouvent en deux
points différents de la ligne du temps. Cette relation n’est pas plus
une analogie, une ressemblance ou une similitude de destinées spiri-
tuelles car il n’y a pas, entre le calvaire et le baptéme une relation
du plus au moins, ni du parfait a I'imparfait ni surtout de 'original
a la reproduction. Nous sommes bien en présence d'une doctrine de
solidarité fondée sur un réalisme juridique de caractére nettement
historique : dans le baptéme, le fidéle est aujourd’hui sous le coup
de la condamnation encourue alors par Jésus.

Il n’en reste pas moins que la méthode comparative a attiré
T'attention sur un des aspects les plus importants de l'épitre aux
Romains : la superposition, du chapitre 3 au chapitre 6, des catégories
sacramentelles hellénistiques aux catégories juridico-eschatologiques
d’origine vétérotestamentaire. Nous pensons qu’il y a eu superposi-
tion de deux langages, de deux mentalités différentes, et non point
transformation de I’Evangile primitif en un rite oriental de salut.
C’était déja la conclusion de Lietzmann dans un des merveilleux
Excursus de son « Handbuch » 2. Lietzmann, qui accorde tous ses

U Revue biblique, 1048, p. 618-619. Pour une interprétation sacramentaliste
de Rom. 6 par une plume protestante, voir HEINRICH SCHLIER : « Die Taufe nach
dem 6. Kap. des Romerbriefes», Evangelische Theologie, 1938, p. 335-347. Schlier
défendait cette idée que le baptisé ne peut plus demeurer dans le péché. « Eine
‘Wahl kann nicht mehr stattfinden... Die Taufe ist also sowohl hinsichtlich ihrer
Wirkung als auch hinsichtlich ihrer Bedeutung der Ursprung des neuen Lebens
des Christen. » Nous tenons de telles expressions pour étrangéres & Rom. 6 et
directement contraires a la signification de ce chapitre dans le corps de 1'épitre.

2 H. LieTzMANN ; « Todestaufe und christliche Ethik », Handbuch zum N. T .,
An die Romer,3 1928, p. 65 ss. ; voir aussi : P. ALTHAUS : Die Taufe bei Paulus
und die Mysterien. Das Neue Testament Deutsch, 2, 2 1935, p. 211 ss. Aprés
Alb. Schweitzer, Althaus insiste surtout sur le fait que, chez Paul, la mise
a mort n’a pas lieu au baptéme, mais & la croix du Christ et que Paul peut
parler de cette mort sans mentionner le baptéme (Gal. 2 : 16-19 ss.). Mais,
s’'il rejette tout magisme mystique de Rom. 6, Althaus nous parait en mécon-
naitre le réalisme juridico-historique ; ce qui donne une « réalité » au baptéme,
ce n’est pas seulement la vie nouvelle qu’il inaugure, c’est d’abord la relation
nouvelle qu’il scelle entre Dieu et le croyant.



L'INTERPRETATION DE L’'EPITRE AUX ROMAINS 235

droits a la méthode comparative, exprime une de ses conclusions en
des termes qui doivent étre relevés. « L’homme nouveau, dit-il, ne
posséde que le fondement métaphysique (die metaphysische Grundlage)
du posse non peccare (v. Rom. 8: 4); il s’agit maintenant pour lui
de le montrer par ses actes (Rom. 6 : 11-13). » Paul apporterait deux
corrections a cette explication de sa pensée. D’abord, il ne dirait
jamais que la croix n’a posé que le fondement métaphysique de la vie
nouvelle, mais qu’elle en a posé fout le fondement métaphysique.
De plus, a Uadjectif métaphysique Paul préférerait sans doute histo-
rigue ou juridique pour les raisons que nous avons déja vues.

Avec Dibelius et Kiimmel r nous dirions donc que la pensée pau-
linienne a trouvé dans Rom. 3-5 son expression la plus cohérente ;
c’est 1a que les mots correspondent le mieux et le plus constamment
a l'intuition théologique. Dans Rom. 6, nous sommes au contraire en
présence d'un passage polémique ou apologétique ou Paul travaille
avec des concepts qui lui sont partiellement étrangers.

Telle n’était pas la conclusion d’Albert Schweitzer 2. I1 défendait
la double thése que, d’abord, Paul était resté entiérement fidéle a
I'eschatologie juive mais que, pour faire piéce au retard de la parousie,
la déception fondamentale du christianisme primitif, Paul avait mis
sur pied, en un gigantesque effort d’imagination, une doctrine mys-
tique eschatologique et substantialiste selon laquelle le baptéme
confére aux croyants les « forces résurrectionnelles » (Auferstehungs-
krifte), vraies anticipations physiques du monde a venir. La doctrine
de la justification n’est alors qu'un cratére adventice et refroidi du
volcan paulinien, un malheureux résidu de ses origines juives; le
salut est essentiellement une participation provisoire, par le baptéme,
aux puissances du Royaume. Ce n’est donc que par son eschatolo-
gisme radical qu’Albert Schweitzer se sépare du substantialisme de
Reitzenstein.

Trés originale nous parait étre l'interprétation récente du pauli-
nisme par le dernier et peut-étre le plus grand représentant de la
méthode comparative, Rudolf Bultmann 3. D’abord, il n’attribue pas
la paternité des formulations de Rom. 6 & Paul mais au christianisme
hellénistique prépaulinien qui les aurait regues directement de la
gnose. Dans son interprétation de la liberté chrétienne telle que Paul
en parle dans Rom. 6 et 7, Bultmann se sépare aussi bien de l'exégese
idéaliste selon laquelle le baptéme est le premier pas d'un progrés

t DiBeLius-KUMMEL : Paulus (Sammlung Goschen, Bd. 1160), Berlin,
I95I, P. 144 SS.

2 ALB. SCHWEITZER : Die Mystik des Apostels Pawulus, Tiibingen, 1930,
p. 119-140.

3 Rup. BuLTMANN : Theologie des Neuen Testaments, Tiibingen, 1948, I,
p. 183 ss. Voir aussi: «Glossen im Rémerbrief», Theol. Lit. Zig., 1947, col. 197-
202.



236 PIERRE BONNARD

moral illimité que de 'exégeése substantialiste de Reitzenstein et de
Schweitzer qui voient dans le baptéme la garantie physique du
renouvellement moral. Il n’y a aucune garantie, puisque ’apotre doit
exhorter. Par contre il y a une posszbilité concréte (Lietzmann disait
un « fondement métaphysique »), une possibilité objective de rompre
avec la vie ancienne. C'est cette possibilite (Mdéglichkeit) que Paul
décrit dans Rom. 6 en l'opposant a l'impossibilité décrite dans
Rom. 7: 7-251. L’originalité de Bultmann est d’avoir montré que la
solidarité du Christ et du croyant ne devient moralement féconde ni
par 'adhésion de foi, ni par le rite baptismal, ni par la décision morale
mais d’abord par la prédication apostolique interpellant le baptisé
et lui rappelant la portée de son baptéme. Nous irions méme plus
loin ; la parénése apostolique appartient a la définition-méme du
baptéme primitif ; elle ne s’ajoute pas au rite pour le compléter, le
corriger ou lui faire produire ses effets ; elle fait partie du rite lui-
méme et le rite lui-méme fait partie de I'exhortation morale primitive.
C’est 1a, en particulier, ce qu’il faut répondre a un exégéte comme
Jiilicher qui considérait Rom. 6 comme un des plus cuisants échecs
doctrinaux du siécle apostolique. En effet, si Paul avait voulu démon-
trer I'impossibilité physique du péché pour le baptisé, Rom. 6 serait
un échec; mais si Paul a voulu rappeler I'impossibilité juridique,
historique, objective du péché, alors Rom. 6 est certainement une
des pages les plus convaincantes du Nouveau Testament.

4. COURANTS NOUVEAUX
DANS L'INTERPRETATION CATHOLIQUE-ROMAINE

Les espoirs exprimés par Lagrange en 1916 ne se sont donc pas
réalisés. Si les interprétations romaine et protestante de 1'épitre aux
Romains se sont rapprochées I'une de 'autre, ce n’est pas tant a la
méthode comparative qu'on le doit qu’a un rafraichissement de 'exé-
geése catholique de Rom. 3 a 5. A cet égard, on peut marquer d’une
pierre blanche l'année 19o8 qui vit paraitre, d'un c6té le premier
volume de la monumentale et trés orthodoxe étude du P. Prat sur
le paulinisme (I, 1908 ; II, 1912) et, de 'autre c6té, la these de Tobac

1 C'est encore Bultmann qui nous parait avoir jeté le plus de lumiére
sur Rom. 7: 14-25. Paul n’'y donne ni un témoignage autobiographique sur
les combats intérieurs de la vie chrétienne, ni une description objective des
écarteélements propres a toute vie humaine, mais une interprétation théologique,
du point de vue de la foi, de la situation de ’'homme sous la Loi (juif et paien).
A ce sujet, voir surtout : E. STAUFFER : Die Theologie des neuen Testaments,
1045, P. 254, note 239, et I'article éyu) dans le dictionnaire de KiTTEL-FRIEDRICH
(II, 355 ss.) : Das Ich v. Rom. 7) ; W. G. KUMMEL : Roémer 7 und die Bekehrung
des Pawlus, Leipzig, 1929 ; R. BULTMANN : « Romer 7 und die Anthopologie
des Paulus» (Imago Dei, Festgabe fiiv G. Kriiger, 1932)).



L'INTERPRETATION DE L’EPITRE AUX ROMAINS 237

sur « Le probléme de la justification dans saint Paul » 1, la « premiére
avance aussi grave faite a I'exégése protestante» (Lagrange, Revue
biblique, 1914, p. 321). Alors que des protestants tant orthodoxes,
comme Zahn, que libéraux comme Jiilicher rejetaient avec lassitude
la théorie luthérienne de I'imputation forensique, Tobac relevait avec
beaucoup de force les deux caractéres essentiels de la doctrine pauli-
nienne : 'accent eschatologique de la justification qui, sur la base
de la gréce regue, laisse entiérement subsister le sérieux du jugement
dernier si bien que pour I'avenir comme pour le passé et le présent
le justifié ne saurait compter que sur la grace accomplie en Jésus-
Christ (fin de Rom. 8), et 'accent forensique qui fait de la justification
un verdict de grice, une « parole de salut » inaugurant, certes, la vie
nouvelle mais d’abord entiérement indépendante de toute transfor-
mation morale ou spirituelle en I'homme. La thése de Tobac fut
Uobjet de trés vives critiques chez les catholiques 2. Est-ce trop
s'avancer que d’affirmer que ces critiques tendent a s’apaiser ? La
thése récente du P. Descamps, de !'Université de Louvain porte
également, comme celle de Tobac3, surl’idée de justice dans le Nouveau
Testament. Elle ne se présente en rien comme une réfutation de
I'étude de Tobac, mais au contraire comme sa continuation sur le
terrain des textes non pauliniens. Mieux que Tobac encore, Descamps
insiste sur ce qu’il appelle la justice antécédente de Dieu « qui est
essentiellement une nouvelle révélation de la miséricorde de Dieu en
faveur d’'un nouveau peuple de Dieu». Cette justice antécédente
(nous dirions gratuite) domine entiérement la justice rétributive qui,
dans la Bible, n’appartient pas a proprement parler a I'Histoire du
salut. Descamps n’a pas réussi a faire la synthése entre ces deux
visages de la justice divine néotestamentaire (justification gratuite et
jugement dernier sur les ceuvres) ; il en laisse un peu vite le soin a la
. théologie spéculative ; mais il est remarquable qu’il en ait si bien

1 E. ToBac: Le probléme de la justification dans saint Paul, Etude de
théologie biblique, Louvain, 1908.

2 Voir I'analyse du Pére FRUTSAERT dans les Rechevches de Science Religieuse
(1911, p. 167-181) et celle du Pére Prar : La théologie de saint Paul, 11, 1912,
P- 335-366.

3 ALB. DEscaMPs : Les justes et la justice dans les évangiles et le christia-
nisme primitif hormais la doctvine proprement paulinienne, Louvain 1950. Nous
avons déja rendu compte de cet ouvrage dans cette Revue (1951, I11, p. 206 ss.).
Sur linterprétation catholique romaine de l'idée biblique de la justice, voir
aussi ; L. CERFAUX : Supp. Dic. de la Bible, art. Justification, col. 1479 ss. ;
du méme auteur : Une lecture de I’ Epitre auxy Romains, Paris, 1947. S. Lyon-
NET : « De justitia Dei in Epistula ad Romanos », Verbum Domini, XXV, 1947,
p. 8 ss. A. DEscaMps : « La justice de Dieu dans la Bible grecque », Studia hel-
lemistica, V, Louvain, 1948, p. 69-g2. H. CAzELLES : « A propos de quelques
textes difficiles relatifs a la justice de Dieu dans ’A. T. », Revue biblique, 1951/1,
p. 169 ss. ; ‘



238 PIERRE BONNARD

analysé les deux aspects en affirmant la prééminence biblique de la
justice élective sur la justice distributive.

Le dernier commentaire romain de notre épitre donne de nombreux
exemples de ce rafraichissement r. Le Pére Viard, certes, présente
encore la justice de Dieu comme «capable d'exercer en tous les
hommes la transformation profonde qui fera d’eux réellement des
justes », mais jamais, a notre connaissance, la gratuité du salut et
la liberté de Dieu n’avaient si bien été mises en lumiére par 'exégése
romaine. La foi est «la simple reconnaissance de la valeur efficace
de la mort du Christ». «Ceux qui sont justifiés sont ceux-1a mémes
qui se trouvaient pécheurs... leur nouvel état est une pure faveur
que nul effort humain ne pouvait mériter» (ad Rom. 3: 24). On
remarquera que la griace paulinienne est traduite par les termes de
bienveillance et de faveur, et non par l'idée de grice transformante.
Dans le méme contexte, le Pére Viard souligne la souveraineté de
Dieu dans le sacrifice de la croix. L’iAaogmpiov du v. 25 n’est pas
compris comme un moyen religieux de faire pression sur la divinité,
pour lui arracher le pardon, mais comme un moyen de grice institué
par Dieu lui-méme, un lieu régulier d’une réconciliation dont Dieu
paie tous les frais. « C’est Dieu lui-méme qui intervient pour offrir
aux hommes le moyen efficace de le toucher, d’obtenir sa grace et
son pardon» (p. 58, col. 2). Contrairement au Peére Viard, nous
pensons que tel était déja le sens profond des dispositions sacrificielles
du Lévitique. Lorsqu’il use du langage cultuel vétérotestamentaire,
Paul l'interpréte toujours dans la ligne de la plus pure tradition de
I’Ancien Testament qui souligne la liberté royale et miséricordieuse
de Dieu.

5. HESITATIONS SUR LA LIGNE PROTESTANTE TRADITIONNELLE

Il resterait a parler des commentaires qui se tiennent, avec de trés
notables variations, sur la ligne protestante traditionnelle. Ce sont
de beaucoup les plus nombreux et, aussi, les mieux connus. Aussi
n’en releverons-nous que quelques points arbitrairement choisis, une
description compléte n’étant pas possible dans le cadre de cette
revue. '

Les plus importants sont ceux de v. Hofmann (r 1868), de F.
Godet (1870-1880), de Sanday-Headlam (* 1895), de Zahn (r 1g910),
de Kiihl (* 1913), de K. Barth (* 1919), de Dodd (* 1932), de Schlatter
(Die Gerechtigkeit Gottes, 1935), de Nygren (1r¢ édition suédoise,
1044, édition anglaise, 1949) a quoi il faudrait au moins ajouter les

T A, VIARD : Epitre aux Romains, La Sainte Bible (Pirot et Clamer), XI,
Paris, 19409.



L’INTERPRETATION DE L’EPITRE AUX ROMAINS 239

bons commentaires de vulgarisation de Brunner (1938), d’Althaus
(1938) et de Gaugler (I, 1945).

Ces commentaires ont ceci de commun qu’ils considérent 1'épitre
aux Romains plutét comme un corps de doctrine que comme un
écrit de circonstance. La lettre prend alors 'allure d’'un catéchisme
sans racines historiques ce qui nuit 4 sa compréhension. Pour la
majorité de ces exégétes, le centre de I'épitre est donné dans 3 : 21-26
(la justification par la foi), sauf pour Nygren qui renouvelle pro-
fondément l'exégése luthérienne en plagant le centre de I'épitre
dans la doctrine des deux Adam, 5: 12-21 et en réintroduisant la
perspective temporelle contre lindividualisme piétiste luthérien.
Mais le probléme de la relation entre Rom. 3 : 21-26 et Rom. 6 trouve
rarement de solutions satistfaisantes. L’épitre recoit le plus souvent
la structure d’un catéchisme protestant en trois parties: 1-5 (péché
et justification), 6-8 (sanctification et rédemption finale) ; les cha-
pitres 9 & 11 puis 12-16 deviennent alors des appendices mal rattachés
au corps de I'épitre.

L’étude de F. Godet t se présente explicitement comme un fruit
du Réveil ; c’est-a-dire qu’a une orthodoxie bibliciste peu renouvelée
elle allie une note piétiste accentuée. Selon les propres termes de
I'auteur, I'épitre expose le mode d’acquisition du salut chrétien (1, 124),
expression qui fait de I’épitre la description d'un cheminement
spirituel intérieur et individuel. Dans cette tonalité, Godet parlera
de «la justice que procure la foi» (I, 128), du salut (ad 1 : 16) comme
« de la vie de Dieu dans I’ame humaine », du cceur de I’homme comme
du «foyer des sentiments instinctifs et des impulsions » (I, 263), de
I'dme comme du «siége de la sensibilité » (I, 254). Expliquant le
chapitre 4 et l'idée paradoxale de I'imputation de la foi a justice,
F. Godet écrira: « Croire, c’est saisir d'un coup la perfection. I/
n’est pas étonnant (c’est nous qui soulignons) que, saisissant la perfec-
tion, elle soit comptée par Dieu comme justice... la foi est tout
ensemble le plus moral et le plus heureux des coups de mains (I, 366).»
De telles formules, qui rappellent a s’y méprendre la paraphrase
catholique romaine, déprécient une ceuvre qui n’a jamais été égalée
en frangais. Mais la vraie originalité du commentaire de Godet
n’est pas la ; elle est dans la solution qu’il apporta au probléme de
la relation entre la justification, qui inaugure la vie chrétienne et
qu’'il comprend (contre Sabatier) dans un sens foremsique, et le
jugement dernier qui la «couronne» (I, 258 ss.). Se fondant sur
Rom. 2 : 13, F. Godet enseigna que si I'’homme est justifié gratuite-
ment, il sera jugé sur les ceuvres de sa foi. C'est ici toute I'anthropologie

1 F. GoDET : Commentaive sur U Epitve aux Romains, Paris, Genéve et
Neuchatel, 1 1879, II 188o0.



240 PIERRE BONNARD

du développement intérieur qui est en cause. «La justification
initiale doit conduire 1'homme & la possession réelle de la justice...
I'imputation divine anticipée, pour étre vraie, doit nécessairement
deventr vraie, c’est-a-dire se transformer en la reconnaissance d'une
justice réelle. » Autant dire que la justice élective et miséricordieuse
n’est qu'un accident dans I'histoire du salut et que Dieu redevient
lui-méme dans la justice distributive du jugement dernier. On voit
par 1a que, pour Godet, n’est « réel » et « vrai » que le développement
spirituel intérieur, le réalisme biblique de la relation juridique de
Dieu avec 'homme lui ayant échappé comme il échappait d’ailleurs
a la plupart de ses contemporains.

C’est sur ce point de la doctrine anthropologique, a notre sens,
plutdét que dans linterprétation des passages sdtériologiques de
I'épitre que K. Barth apporta une vraie révolution dans l'exégése
protestante 1. Mais nous ne dirons rien ici de ce commentaire qui
fut plutdét un événement dogmatique et spirituel qu’exégétique et
auquel on ne saurait consacrer que quelques lignes.

- Celui de Schlatter eut moins de retentissement, mais il doit étre
mentionné parce qu’il apporta un nouvel essai de rupture avec
Uinterprétation protestante classique=. En vrai fils du piétisme
wurthembergois, Schlatter est préoccupé de surmonter l'intellec-
tualisme luthérien qui risque de faire de l'adhésion doctrinale &
I’Evangile non seulement la condition du salut, mais tout le salut
lui-méme. Partant du terme de «puissance» dans Rom. 1: 17,
Schlatter souligne surtout le caractére créateur de I’Evangile qui,
selon saint Paul, a la puissance effective de produire (bewirken)
I’homme nouveau (chap. 1-4), une obéissance réelle (chap. 6-7), une
justice nouvelle (chap. 8), un authentique peuple de Dieu (chap. g-11)
et une communauté vraiment fraternelle (chap. 12-16). A la recherche,
comme tant d’autres, d'une interprétation «réaliste» de 1'épitre,
Schlatter a vu juste en ne cherchant ce réalisme chrétien ni du co6té
du réalisme sacramentel catholique, ni du c6té du réalisme piétiste
de la vie intérieure mais dans la dynamique de la prédication aposto-
lique elle-méme. Mais & y regarder de pres, il n’est pas resté fidéle
a son propos et a fini par faire résider dans la foi elle-méme la garantie
de la vie nouvelle ; or, jamais Paul n’a fondé la vie nouvelle sur
les caractéres de la foi. '

! Pour une appréciation romaine de l'anthropologie de K. Barth telle
qu’elle s’est développée depuis le Romerbrief, voir la belle étude de LEoroLD
MALEVEZ : « L’anthropologie chrétienne de Karl Barth », Recherches de Science
Religieuse, 1951/1, p. 37-81.

2 AD. SCHLATTER : Gotlesgevechtigheit. Ein Kommentar zum -Riomerbrief,
Stuttgart, 1935. Du méme auteur, défendant la méme thése: Die Botschaft
des Paulus. Eine Ubersicht tiber dem Romerbrief, Velbert, 1028.



L'INTERPRETATION DE L’EPITRE AUX ROMAINS 241

(Euvre de vulgarisation, mais trés personnelle, le commentaire
de C. H. Dodd de l’épitre aux Romains eut un immense succes .
Dans sa préface, Dodd explique que l'exégéte doit non seulement
préciser le sens des termes pauliniens mais les interpréter en langage
moderne et prendre personnellement position a I'égard des affirma-
tions de l'apbtre (écho des préfaces du Romerbrief de K. Barth).
Et il ne manque pas de le faire ! Dans son analyse des chapitres 1 a4 3,
Dodd se heurte au théme biblique de la colére de Dieu ; voila, dit-il,
une idée qu'un esprit moderne ne saurait accepter; Paul exprime
en termes malheureux la constatation que nous faisons tous du
caractére héréditaire du mal et de la solidarité humaine dans la
faute. Cette idée du «mal» servant de base a la description de la
justification la fausse complétement ; la justification est ramenée a
la délivrance effective du «mal» par Dieu et le mal est surtout
I'incapacité pratique de bien faire. Dodd introduit avec raison ici
certains textes vétérotestamentaires sur la délivrance royale escha-
tologique que Yahvé promet a son peuple, mais il ne voit pas que,
du second Esaie jusqu’a Paul, en passant par les Psaumes, l'idée
de la justice libératrice s’est profondément transformée ; I’'oppresseur
n'est plus 'ennemi de la nation, ni méme le péché individuel, ni
encore Satan, mais, par derriére ces puissances historiques malefiques
que sont la Loi et le Péché, c’est Dieu lui-méme qui fait la guerre
a 'homme et, a la croix, le plonge dans la mort pour le délivrer de
sa colére. Pour saisir la profondeur des textes pauliniens sur la situa-
tion et la rédemption de I'homme pécheur, il n’est donc pas suffisant
de renvoyer le lecteur, comme le fait Dodd, a la figure du Christ
évangélique accueillant et « assumant » les pécheurs.

*
* *

Que veut dire I'épitre aux Romains ? Dans ce qui précéde, on aura
déja vu dans quel sens s’orienterait notre interprétation. Formulons
seulement quelques remarques en guise de conclusion.

1. L’interprétation de I’épitre aux Romains semble avoir franchi
I'époque glorieuse des hypothéses nouvelles et contradictoires. La
philologie, 'histoire comparée des religions, 1'analyse des concepts
pauliniens auront sans doute encore beaucoup a nous apprendre.
Mais ce qui manquerait plutdt aujourd’hui, c¢’est un grand commen-
taire de base tenant compte de cent années de recherches incessantes.
Il faut souhaiter, en particulier, que les commentaires dogmatiques
et pratiques, comme ceux de Barth, d’Althaus ou de Nygren ne

1 C. H. Dopp : The Epistle of Paul to the Romans (The Moffat New Testa-
ment Commentary, 1932 ; en 1949, la douziéme réimpression avait paru).

16



242 PIERRE BONNARD

fassent pas oublier I'importance des questions posées par les sciences:
exégétiques proprement dites. On attend donc avec impatience le
commentaire de Michel a paraitre dans la collection de Meyer.

2. Les deux questions exégétiques principales qui dominent cette:
é¢tude ont été posées, respectivement, par Baur et par la méthode
comparative. La premiére est celle-ci: Que représente 1'épitre aux
Romains dans le devenir du christianisme naissant ? Elle n’est pas.
la premiére dogmatique chrétienne, puisqu’elle n’apporte aucun
développement particulier sur des points capitaux de la foi primitive :
christologie, ecclésiologie, eschatologie. Elle n’est pas non plus un
ecrit polémique limité a un point secondaire dirigé contre une hérésie
menacant 'Eglise de Rome. Elle est bien, comme I'a vu Baur, 'ex-
pression historique d’une idée, et de 'idée chrétienne spécifique. Mais.
il est impossible de faire de l'universalisme religieux, au sens de
I'idéalisme hégélien, le contenu de cette idée chrétienne essentielle. La
deuxiéme question exégétique posée par I'épitre est celle du «réalisme »
au sens ou les catholiques romains reprochent aux exégétes protestants
de ne pas comprendre le réalisme sacramentel de Rom. 6. Nous
avons vu que l'exégése protestante, en réaction contre I'intellectua--
lisme protestant classique d'une part, et contre l'idéalisme de Baur
d’autre part a constamment été a la recherche d’un tel réalisme, soit
du coté piétiste, soit du cote catholique, soit du c6té moraliste.

3. C’est bien dans le développement des chapitres 3 a 5 sur la
« justification par la foi» que nous rencontrons, dans le Nouveau
Testament, la formulation la plus cohérente et la plus explicite de
I’Evangile apostolique. Le caractére essentiel de ce développement,.
c’est qu'il est un effort pour réduire le plus possible I'exigence chré-
tienne a I'égard des nations. Réduire ne veut pas dire amoindrir mais.
concentrer sur l'unique nécessaire. Dibelius et Kiimmel ont bien
montré récemment que l'ceuvre théologique de Paul consista surtout
a écarter de la vie des Eglises toutes sortes de velléités religieuses
(ritualistes, spiritualistes, 1égalistes, etc.) pour réduire la foi & son
essence qui est soumission personnelle au verdict de Dieu en Jésus-
Christ. L’homme est donc ramené, par I'épitre aux Romains, a la
confrontation solitaire avec le Dieu qui le condamne pour le sauver.
Dans le baptéme, I'initié chrétien est bien sur le point d’entrer dans
1"Eglise, mais, dans l’eau, il est d’abord seul. Le baptéme, dans
Rom. 6 n’est pas un rite d’enrichissement par participation a I’Eglise
ou a I’Esprit. Il est un rite de mort signifiant la fin individuelle d'une-
vie pécheresse. La solitude du baptisé correspond a la solitude du.
Christ au sépulcre (ouverdonuev) ; sa mort représente une impossibi-
lité concréte, devant Dieu, de continuer la vie ancienne.

4. Leréalisme paulinien est donc d’ordre essentiellement juridique.
Dieu fait réellement peser sur le baptisé la condamnation encourue



L'INTERPRETATION DE L'EPITRE AUX ROMAINS 243

par le Christ en croix. Le baptisé ne doit donc ni méditer sur les
éléments du rite lui-méme, ni se reporter a quelque expérience spiri-
tuelle ou morale antérieure, mais croire, ¢’est-a-dire recevoir la parole
écrite une fois pour toutes au Calvaire et expliquée par l'apdtre.
L’interprétation apostolique du baptéme dans Rom. 6 fait donc partie
intégrante du rite chrétien ; elle lui est indispensable. Elle est non
seulement indispensable a l'acte méme du baptéme, mais a son
efficacité ecclésiastique et morale. La vie nouvelle n’est garantie ni
dans le rite lui-méme, ni dans 'expérience qui 1'a précédé, ni dans la
foi qui le regoit ; elle est donnée dans l'exhortation apostolique qui,
sans cesse, rappelle au baptisé le sens de son baptéme en lui rappelant
la signification de la croix.

5. Sur cette base, c’est tout le plan de l'¢épitre qu’il faudrait
revoir 1. Le point principal est celui de la relation entre Rom. 3 : 21-26
et Rom. 6. Le baptéme ajoute-t-il quelque chose de nouveau a la
justification, et ce quelque chose seul garantirait-il I'efficacité morale
de la justification ? Au contraire, Rom. 6 7épéte ce que Rom. 3 a dit,
en I'illustrant par le rite du baptéme et en montrant que la justifica-
tion est une mort avec Christ. Il faut donc renoncer au plan classique :
péché (1 a 3: 20), justification (3: 21 a 5), sanctification (6 a 8).
Ala réalité seule décisive de la réconciliation avec Dieu ou justification,
Paul n’ajoute pas d’autres réalités spirituelles (piétisme), morales
(libéralisme) ou sacramentelles (catholicisme romain). Il fait au
contraire concourir la doctrine sacramentelle (Rom. 6), la doctrine
spirituelle (Rom. 8) et méme la doctrine de I’'Histoire (Rom. g a 11)
a la compréhension et a l'explication de la doctrine sotériologique
(Rom. 1 a 5). Les sacrements et I’Esprit ne sont pas «plus» ou
« moins » importants que la justification accomplie en Jésus-Christ
et «révélée» par la prédication. Ils sont a son service et n’ont de
sens qu’en elle et par elle. En se préparant, a Corinthe, a porter
son Evangile a4 des nations encore inconnues (la mention des nations
revient plus de trente fois dans I'épitre), 'apotre réduit sa prédica-
tion 4 I'unique article de la justice de Dieu accomplie en Jeésus-Christ,
recue et vécue par la foi seule.

PIERRE BONNARD.

I A ce sujet, A. FEUILLET : « Le plan salvifique de Dieu d’aprés I'épitre aux
Romains. Essai sur la structure littéraire de I'épitre et sa signification théolo-
gique », Revue biblique, 1950/3, p. 336-388, etc. ; STANISLAS LYONNET : « Note
sur le plan de I’épitre aux Romains », Recherches de Science Religieuse, Mélanges
Jules Lebreton I, 1951, 2-4, p. 301-316.



	Où en est l'interprétation de l'épitre aux romains?

