Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 1 (1951)

Heft: 3

Artikel: Alexandre Vinet interprete de Pascal
Autor: Meylan, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380555

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ALEXANDRE VINET
INTERPRETE DE PASCAL’

Ayant suivi les cours consacrés par Gonzague de Reynold a la
pensée d’Alexandre Vinet, M. Jost, auteur de cette critique d’'une
critique, a lu les Etudes sur Blaise Pascal, ces études dont son maitre
écrivait, en 1947 : « De tous les interprétes qu’ont suscités les « immor-
tels brouillons » Vinet m’apparut a la fois comme le plus émouvant,
le plus profond et le plus raisonnable.» Cette lecture fut pour lui
une révélation : « Jusque-la, nous dit-il dans son Avant-propos, les
livres et les cours sur la figure la plus profonde et la plus tragique
de notre littérature nous avaient toujours laissé insatisfait. (...)
On n’avait point, nous semblait-il, pénétré vraiment dans l'intimité
de la pensée de Pascal. Apres avoir lu la critique de Vinet, (...) nous
étions persuadé de nous trouver en face de quelqu'un qui avait enfin
saisi cette pensée a la racine. (...) C’est qu’il y avait entre lui et son
modéle des affinités préexistantes. »

M. Jost nous présente, sommairement, dans une premiére partie,
la personne de Vinet. Dans une seconde partie : «Le critique litté-
raire», il étudie sa conception de la littérature et son ceuvre de critique.
Mais c’est dans la troisiéme partie: « L'interprétation de Pascal» (son
véritable sujet, et celui qu’annonce le titre), qu’il me parait avoir
fait ceuvre originale et suggestive. Laissant de c6té la critique des
Provinciales, étudiées surtout du point de vue littéraire — Vinet
y admire entre autres, on le sait, cet accord de la pensée et de la
forme, cette justesse et cette force, cette netteté et cette profondeur,
qui font a ses yeux la perfection de I'ccuvre littéraire — tentons de
résumer le jugement porté par 'auteur sur linterprétation proposée
par Vinet de I'expérience spirituelle dont témoignent les Pensées.

v F RANQ:OIIS Jost . Alexandre Vinet intevpréte de Pascal. Thése présentée
a la Faculté des Lettres de I'Université de Fribourg, Suisse, pour obtenir le
grade de docteur. Lausanne, Payot, 1950, 303 p.



196 LOUIS MEYLAN

M. Jost reconnait presque sans réserve la fidélité du portrait
psychologique de Pascal, dégagé par Vinet des Pensées et des autres
documents a sa disposition : passion du vral, «la plus grande vérité
chrétienne », cet emportement, cette grandeur tragique, cette austére
poésie ; son pessimisme, aussi, n’excluant d’ailleurs pas une certaine
joie ; cette charité si sublime, enfin, que Vinet n’hésite pas a voir
en Pascal un saint... L’auteur conclut que, si le critique vaudois
a su si bien mettre en lumiére toutes ces qualités de Pascal, c’est
parce que la plupart d’entre elles, & des degrés divers sans doute,
se retrouvent en lui-méme (p. 150).

Ce qui leur est commun, c’est, notamment, la nature et la pro-
fondeur de leur expérience religieuse, la série des démarches par
lesquelles I'un et l'autre sont parvenus a la « foi du ceeur ». L'auteur
consacre a ce théme essentiel un de ses plus longs chapitres, le cha-
pitre XIII. Si Vinet définit, en effet, la foi véritable comme « I'har-
monie de la raison, de la conscience et du coeur sur une doctrine qui
nous est donnée pour divine » (Mém., p. 93), s’il note ailleurs (zbid.,
p. 56) l'inévidence fonciére de toute croyance religieuse, et déclare
dans une de ses Lettres (11, p. 277) que « croire c’est prosterner devant
Dieu sa raison et sa force »; si donc l'acte de foi lui apparait ainsi,
d’un certain point de vue, comme une ceuvre de la volonté, le plus
constamment, néanmoins, il définit la foi comme 1’adhésion de la
conscience au témoignage de I'Esprit Saint : « La foi, dans sa véri-
table nature, est I’adhésion de la conscience & une vérité qui n’était
pas en nous, mais qui trouve en nous son témoin et son garant » (Essaz,
pP- 47, note).

Sur tous ces divers points, 'auteur constate que Vinet se ren-
contre avec Pascal d’une maniére frappante. Ce n’est méme pas
assez dire ; il adhére a Pascal si profondément et si complétement
qu’il module sur les mémes thémes que lui, avec une vigueur et une
éloquence rappelant parfois celles de 1'écrivain en qui il salue le plus
parfait modéle du classicisme. Ainsi, entre beaucoup d’autres, ces
lignes (Et., pp. 229-230) : « Pascal comprit, il fit concevoir que ce
n’était pas dans la téte, mais dans le cceur de 'homme, que les
parties belligérantes (ténébres et clarté, grandeur et misére), pou-
vaient se donner rendez-vous pour traiter de la paix. Il inaugura,
ou bien plutodt, il tira de I’Evangile, pour la produire sous nos yeux
dans la forme qui était propre a son génie et convenable a son temps,
cette belle doctrine de la connaissance et de la compréhension des
vérités divines par le cceur, qui est la pensée dominante et la clef de
son apologétique. Le cceur, U'intuition ! la connaissance intime de la
vérité religieuse, immédiatement saisie comme le sont les principes
premiers ! Thése hardie et sublime qu’un bien plus grand que Pascal
avait professée avant lui, dans cette mémorable injonction : Croyez



A. VINET, INTERPRETE DE PASCAL 197

a ma parole, sinon croyez aux ceuvres que je faisf. La vérité a ses
titres en elle-méme ; elle se démontre en se montrant ; et le ceeur
est le miroir de la vérité ; mais ce miroir, mal posé, ne réfléchit pas
la lumiére, jusqu’a ce qu’une main divine lait tourné du cété du
soleil ; le cceur a besoin d’étre imcliné ; ce qui regoit en nous la
vérité, ce qui au-dedans de nous la connait, croit et aime,
ce n'est pas le cceur tel qu’il est, c’est le ceeur incliné, et tout
d’abord le cceur humilié, le cceur s’offrant par Uhumiliation aux
wnspirvations. »

Par contre, Vinet ne suit Pascal qu’avec une visible réluctance
— c’est lersecond point de la thése de M. Jost — quand, ayant posé
que «nous sommes automates autant qu’esprit», il propose a son
néophyte de prendre de l'eau bénite, de faire dire des messes...
(Br. 233). Clest ici, en effet, la limite de son intuitive compréhension
de T'expérience religieuse de Pascal. On le sent dans le commentaire
qu’il nous donne de cette injonction, dont il n’ose pas dire ouvertement
qu’elle le choque : « Mais comment, demande le candidat au chris-
tianisme, comment cela me ménera-t-il au christianisme ? » — « Pour
vous montrer que cela y méne, lui répond Pascal, c’est que cela
diminue les passions qui sont vos grands obstacles, etc.» Voila le
fort de I'idée de Pascal, idée qu’il aurait développée, comme on le
voit par cet efc., et qui aurait paru dés lors la principale, et sa véri-
table these. Le reste n’est que la forme. On en peut, je l'avoue,
concevoir une meilleure. Pascal pouvait dire d’emblée: « Faites
comme si vous croyiez ; (...) pratiquez loyalement la morale chre-
tienne ; éteignez le feu de vos passions, faites taire la tempéte de vos
pensées mondaines, et soyez sir que dans ce silence la voix de Dieu
se fera entendre.» (...) Cétait dire en d’autres termes ce qu’avait
dit Jésus-Christ lui-méme : « Celui qui voudra faire la volonté de
mon Pére qui est au Ciel connaitra si ma doctrine vient de Dieu,
ou si je parle de mon chef. » Il est vrai que Jésus-Christ n’aurait pas
dit : « Prenez de 'eau bénite, écoutez la messe», quand méme il y
aurait eu alors des messes et de I'eau bénite ; il n’aurait méme pas
dit : «Faites-vous baptiser, allez au temple, accomplissez la loi des
rites». Jésus-Christ est ici plus sage que Pascal (...). Pascal n’a pas
si bien dit ; mais au fond, que voulait-il ? Régler la vie pour régler
Pesprit. (...) Son idée est toujours celle-ci: Essayez de la vie du
christianisme et vous serez bientdt convaincus de sa vérité ; veuillez

I Ce grand texte illustre, en méme temps, la méthode d’interprétation
de Vinet ; comme le note M. Jost, «il a fait de Pascal un disciple de Jésus-
Christ ; il a affirmé 1'étroite dépendance des Pensées de 1I'Evangile. Ce faisant,
le moraliste vaudois a interprété le Pascal authentique et complet, celui pour
lequel le christianisme donne la seule réponse valable aux questions que pose
la philosophie. »



198 LOUIS MEYLAN

étre chrétiens d’action et vous serez dans peu chrétiens de conviction :
la piété conduit & la veérité, comme la vérité conduit a la piété. »
(Et., pp- 98-100).

Pour Vinet donc, Pascal formule I’expérience chrétienne authen-
tique aussi longtemps qu’il se réclame de l'esprit d’examen et de
«la foi du cceur » ; dés qu’il invoque 1'autorité de I'Eglise et la vertu
des sacrements, il lui parait abandonner le terrain du christianisme.
Avec quelque prédilection qu’il invoque «la foi du cceur», Vinet a
toujours, en effet, souligné, on le sait, 1’aspect rationnel de la foi.
Raison et foi sont, a ses yeux, « deux piliers dont un seul ne pourrait,
sans l'autre, soutenir la vie» (Disc., p. 86); «la nature méme du
christianisme interdit au croyant de croire sans raison ; (...) il réclame
I'adhésion de toutes ses facultés actives, et de chacune d’elles une
adhésion d’autant plus explicite et plus pleine que cette faculté est
plus active » (Lettres, 1I, p. 38). Or ce Pascal, en qui il a cru recon-
naitre, parce qu’il met, dans ses Pensées, I'accent principal sur les
preuves psychologiques, un esprit d’examen identique a celui du
protestantisme (M. Jost en marque la différence aux pp. 223-4 de
sa these) ; ce Pascal en qui il a reconnu (et ici I'auteur de la thése
lui donne pleinement raison) cette foi du cceur, principe de toute
religion vivante... voici qu’il déclare se soumettre a l'autorité de
I’Eglise et proclame la nécessité des sacrements! Cela lui parait
contradictoire.

Y aurait-il eu, chez cet esprit si puissant et si lucide une inad-
vertance ? « Peut-étre ne serait-il pas difficile, suggére-t-il & la page
150 des Etudes, de distinguer les morceaux ot il est chrétien selon
la norme de son Eglise et de son parti, et ceux ou il est chrétien
a sa maniére. La méthode employée dans le livre des Pensées a une
portée que Pascal, qui voyait si bien et si loin, n’a peut-étre pas
vue. » Ce grand scrupuleux semble avoir hésité a affirmer catégori-
quement cette inconsistance: « Qui sait, lit-on a la page 12 des
mémes Etudes, si nous ne lui prétons point quelques-unes de nos
opinions qu’il se préparait a réfuter ? Et méme lorsque nous sommes
certains d’avoir sa pensée, sommes-nous également certains de 1'avoir
dans son vrai point de vue, dans sa vraie direction ? Savons-nous
d’ol1 elle venait, ou elle devait aller ? » On peut cependant admettre
avec 'auteur que, pour Vinet, il y avait une contradiction inconsciente
entre la foi officielle de Pascal « catholique et janséniste » (E%., p. 150)
et sa foi personnelle, entre certains des principes qu’il invoque dans
ses Pensées et certains des dogmes de I'Eglise dans laquelle il est né
a la vie chrétienne. Pascal ayant été un chrétien vivant, et «un
catholique vivant étant un protestant en cela méme » (Mél. théol.,
p. 55), Pascal aurait ainsi été, en quelque mesure, un protestant qui
s’ignore.



A. VINET, INTERPRETE DE PASCAL 199

A quoi M. Jost oppose que, méme si le principe de sa foi est
I'autorité de 1'Eglise, la foi de Pascal n’en est pas moins la «foi du
ceeur » au sens ou 'a reconnu Vinet, Qu'il ait, d’ailleurs, affirmé la
nécessité de la foi en I’Eglise et des sacrements ressort, a 'évidence,
non seulement de la pensée sur laquelle nous nous sommes longue-
ment arrétés, mais de bien d’autres, par exemple de celles-ci: « La
foi donnée au baptéme est la source de toute vie des chrétiens et des
convertis. — L’Eglise enseigne et Dieu inspire, I'une et I'autre infail-
liblement. — Que je hais ces sottises, de ne pas croire l'eucharistie,
etc. Si I'Evangile est vrai, si Jésus-Christ est Dieu, quelle difficulté
y a-t-il 1a ? » (Br. 520, 881 et 192). Et, plus nettement encore, de sa
correspondance, ainsi de cette lettre a M!e de Roannez (Cousin:
Etudes sur Pascal, p. 148) : « Le corps n’est non plus vivant sans
le chef que le chef sans le corps : quiconque se sépare de I'un ou de
I'autre n'appartient plus & Jésus-Christ. (...) Nous savons que toutes
les vertus, le martyre, les austérités, toutes les bonnes ceuvres, sont
inutiles hors de I'Eglise et de la communion du chef de I'Eglise qui
est le Pape. Je ne me séparerai jamais de sa communion ; au moins
je prie Dieu de m'en faire la grace...»

Il n'en est pas moins vrai, comme le dit I'auteur et comme 1'écrit
admirablement Vinet, que «toute la clarté spéculative, non seulement
la plus vive, mais la plus permanente, ne lui était rien au prix de la
connaissance par le cceur» (Ef., p. 95). Vinet a donc, indiment,
réduit l'expérience religieuse de Pascal aux points sur lesquels elle
coincidait avec la sienne. M. Jost n’accuse d’ailleurs pas Vinet d’avoir
voulu annexer Pascal au protestantisme : « Les Etudes ne cessent
de répéter que les Pensées sont d'un catholique » (p. 237). 1l constate
simplement que Vinet a, sur le point central de I'autorité de I'Eglise
et des sacrements, mal compris la position de Pascal. S’il lui faisait
grief de quelque chose (et ce ne serait guére que dans I’Appendice VI),
ce serait de mal connaitre le catholicisme ; de croire, notamment,
que la soumission exigée des fidéles par I'Eglise exclurait la fot
personnelle, la « foi du cceur ».

Telle est la double thése soutenue dans ce remarquable essai:
Vinet a admirablement compris Pascal sur tous les points — et ils
sont nombreux et centraux — ol son expérience religieuse coincidait
avec celle de l'auteur des Pensées. Sur les points out leur expérience
spirituelle divergeait — et c’est sur les points mémes ou le catho-
licisme s’oppose au protestantisme -— il n’a pas réussi & comprendre
exactement le grand chrétien dont il a toute sa vie médité 'ceuvre.
Mais, par dela ce propos limité, qui était celui de sa recherche,
M. Jost en avoue un autre: il esquisse, ici et la, notamment dans
la derniére partie de son ceuvre, une justification ou plutdt une expli-
cation de la position catholique, sur les points notamment ou1 Vinet



200 LOUIS MEYLAN

'attaque, dans ses études pascaliennes et dans son ceuvre en général.
I1 me parait intéressant de le suivre sur ce terrain, quand bien méme
ce sera faire la critique de la critique de la critique.

J’avoue avoir lu les explications de M. Jost avec un vif intérét,
encore que parfois sa position — autant que j’en puisse juger, la
position catholique — apparaisse, & un esprit de formation pro-
testante, peu cohérente, pour ne pas dire illogique. C’est peut-€tre
que le catholicisme est plus réaliste, moins féru de logique que le
protestantisme. Il admet, d’une part, en effet, que la révélation
chrétienne inclut non seulement le Christ, mais 1’Eglise, incarnation
visible de cette révélation ; et que la foi en Christ inclut donc la foi
en Vinstitution dans laquelle il se propose aux hommes. Il considére,
d’autre part, que, si quelques 4mes prédisposées ou capables d'un
effort de méditation prolongé peuvent arriver, sans autorité exté-
rieure, sur le seul témoignage du Saint-Esprit, a la connaissance de
Dieu par le cceur, le plus grand nombre a besoin d'une autorité
extérieure pour guider sa recherche. Ainsi saint Thomas proclame
une révélation incarnée dans I'’Eglise catholique, sans nier aucune-
ment le pouvoir de la raison de conduire 'homme au seuil de I'expeé-
rience décisive, dans laquelle son cceur, incliné par la raison a la foi,
recevra, par don de la grace, la foi, connaissance par le cceur et
possession de la vérité qui sauve. Sans se troubler, apparemment,
de ce que ces affirmations, pour le moins antinomiques, ne se fondent
pas en une synthése exempte de toute contradiction logique, le
catholicisme les laisse subsister cOte a cote ; et c’est 1a ce qui déso-
riente le protestant, avec son besoin impérieux de cohérence logique.
Pour le catholicisme, Augustin et Thomas d’Aquin, Bonaventure,
Francois d’Assise et Jean de la Croix sont tous des saints catholiques,
quelque différentes que soient leur expérience religieuse et leur
position théologique.

Il y aurait ainsi dans le catholicisme une tendance a inclure (un
protestant ajouterait: ce qui s’exclut). C’est ce que confirme cet
argument, leitmotiv de I'ceuvre apologétique et polémique de
G. K. Chesterton (The Thing — St. Thomas Aquinas, etc.): de
I'ample édifice qu’est le catholicisme, le protestantisme n’a retenu
que certaines parties, certains éléments, qui, détachés de I'ensemble
constituent, non plus des vérités vitales, mais des superstitions ; en
d’autres termes, il attache une valeur absolue & des principes qui
n’ont qu'une valeur relative. Le libre examen, par exemple, si fou-
gueusement revendiqué par Vinet, serait justement une de ces parties
détachées : élément, mais non principe exclusif, d’une foi personnelle
et vivante. Selon Chesterton, le croyant catholique tiendrait solide-
ment le premier et le dernier anneau de la chaine, et tous les autres ;
tandis que le protestant s’accrocherait a un seul des anneaux de la

chaine...



A, VINET, INTERPRETE DE PASCAL 201

Tout de méme, quand on a cette exigence de cohérence logique
qui caractérise le protestant, on a quelque peine a comprendre
comment s’accordent ces déclarations, qu'on lit a la p. 220 de la
thése de M. Jost: « Mais voici que 'homme a laissé incliner son
ceeur : il croit. Ce n’est pas, comme le pense Vinet, & la parole de
I'Eglise qu’il croit, mais a la parole de Dieu. Sa foi est une adhésion
directe a Dieu, et I'Eglise ne demeure qu’instrument. Et si le catho-
lique croit a la nécessité, a l'infaillibilité de cet instrument, c’est
encore parce que Dieu lui a révélé une Eglise nécessaire et infaillible
pour tout ce qui regarde la présentation de la vérité religieuse. » Ou
celles-ci (p. 236) : « L’Eglise ne supplée pas, comme I'a pensé Vinet,
a la connaissance intime de la vérité religieuse. La foi personnelle
demeure au contraire une condition nécessaire de salut. Bien plus,
c’en est le fondement essentiel. (...) L'Eglise catholique demeure la
distributrice des graces et des sacrements. De plus, elle joue un réle
dans 'acte de foi : c’est en vertu de 'autorité qu'’il faut croire ; 'auto-
rité, en outre, se réserve de fixer 'objet de la croyance religieuse.»

Il semblerait que catholicisme et protestantisme correspondent
a deux structures logiques quelque peu différentes ; ce qui n’empéche
nullement un protestant et un catholique de vivre une expérience
religieuse fonciérement identique. Disons donc, avec M. Jost, que
Pascal a été un grand chrétien parce qu'’il a été un grand catholique,
et que de méme Vinet a été un grand chrétien (I'auteur écrit a la
p. 25: « une des figures les plus hautes que le christianisme ait for-
mées ») parce qu’il a été un grand protestant. C’est en effet, selon
notre auteur, une chimére que de vouloir réduire le catholicisme et
le protestantisme & leur dénominateur commun, le christianisme :
« Le christianisme du catholique n’existe que s'il est pratique, et s'il
est pratique, il revét sa forme concréte, il est catholicisme. Et il en est
de méme de la religion réformée » (p. 252). Vinet lui-méme en serait
tombé d’accord: «On veut étre chrétien, ni protestant ni catholique.
Cela ne se peut. Par cela méme qu'on est chrétien, on est I'un ou
Vautre. » (1bid.)r

1 C’est d’ailleurs le point de vue que soutient dams son grand ouvrage :
Der Wahrheitsgehalt der Religion, le philosophe Rudolf Eucken : Le sentiment
religieux, qui est universel — non sans doute en ce sens qu’il serait également
profond et vivant chez tous les hommes, mais plutot en ce sens qu’on le constate,
profond et vivant, chez des hommes appartenant a toutes les cultures — ne
devient le principe d’un développement spirituel original de la personne entiére
(intelligence, sentiment et action) que sous les espéces d'une religion caracté-
ristigue. Ainsi & la page 266 de la deuxiéme édition : « Immer begriindet die
Religion eine eigentiimliche Lebensgemeinschaft mit Gott, immer lisst sie
solche Gemeinschaft eine neue Wirklichkeit erzeugen, die nicht einen Zusatz
zum iibrigen Leben, sondern den Kern des Ganzen bedeuten will. (...) So hat
jede Religion ihr eigenes Weltbild, auch ihre eigene Moral. Und eben dies
individuelle, unableitbare ist es, wodurch sie sich stark fiihlt und von dem
sie das Heil erwartet. »



202 LOUIS MEYLAN

M. Jost estime ainsi que 1'union entre catholiques et protestants
ne se fera pas sur le terrain d’un christianisme sans épithéte spécifi-
que : « C’est bien plutdt dans la pratique intégrale de leurs confes-
sions respectives que catholiques et protestants pourront se rejoindre.
Et voila aussi les seules conditions grace auxquelles leurs religions
arrivent a reprendre vie, et par lesquelles leur christianisme puisse
revétir tout son sens. Par 1a, catholiques et protestants arrivent a
s'unir : ils seront « tous deux de Christ... » (pp. 252-3).

La lecture de 1'étude de M. Jost — tout en nous proposant sur
les Etudes pascaliennes de Vinet un jugement a la fois sympathique
et pénétrant — permettra donc au lecteur protestant de mieux con-
naitre les points sur lesquels sa foi se rencontre, et ceux sur lesquels
elle s’oppose a celle du croyant catholique. La lecture de Vinet, déclare
notre auteur, rendra d’ailleurs au catholique un service tout sembla-
ble : « Nous ne devons pas laisser passer Vinet devant nous sans
essayer de le comprendre et de saisir son message (...) L’ignorance
réciproque des communautés chrétiennes est un signe de la torpeur
ou risque de sombrer leur amour du prochain, ol menace de s’abimer
leur christianisme méme » (p. 3). Je pense, avec lui, qu'une telle con-
frontation constitue, pour les deux confessions, communions ou reli-
gions (comme il appelle indifféremment le protestantisme et le catho-
licisme) la meilleure méthode, a la fois, pour se comprendre elles-
mémes et pour se comprendre entre elles ; les points de convergence
et les points de divergence étant marqueés, de part et d’autre, avec
la méme respectueuse fermeté.

Louis MEYLAN.



	Alexandre Vinet interprète de Pascal

