
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1951)

Heft: 3

Artikel: Alexandre Vinet interprète de Pascal

Autor: Meylan, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380555

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ALEXANDRE VINET
INTERPRÈTE DE PASCAL1

Ayant suivi les cours consacrés par Gonzague de Reynold à la
pensée d'Alexandre Vinet, M. Jost, auteur de cette critique d'une
critique, a lu les Etudes sur Biaise Pascal, ces études dont son maître
écrivait, en 1947 : « De tous les interprètes qu'ont suscités les « immortels

brouillons » Vinet m'apparut à la fois comme le plus émouvant,
le plus profond et le plus raisonnable. » Cette lecture fut pour lui
une révélation : « Jusque-là, nous dit-il dans son Avant-propos, les
livres et les cours sur la figure la plus profonde et la plus tragique
de notre littérature nous avaient toujours laissé insatisfait.
On n'avait point, nous semblait-il, pénétré vraiment dans l'intimité
de la pensée de Pascal. Après avoir lu la critique de Vinet, nous
étions persuadé de nous trouver en face de quelqu'un qui avait enfin
saisi cette pensée à la racine. C'est qu'il y avait entre lui et son
modèle des affinités préexistantes. »

M. Jost nous présente, sommairement, dans une première partie,
la personne de Vinet. Dans une seconde partie : « Le critique littéraire

», il étudie sa conception de la littérature et son œuvre de critique.
Mais c'est dans la troisième partie: «L'interprétation de Pascal» (son
véritable sujet, et celui qu'annonce le titre), qu'il me paraît avoir
fait œuvre originale et suggestive. Laissant de côté la critique des

Provinciales, étudiées surtout du point de vue littéraire — Vinet
y admire entre autres, on le sait, cet accord de la pensée et de la
forme, cette justesse et cette force, cette netteté et cette profondeur,
qui font à ses yeux la perfection de l'œuvre littéraire — tentons de
résumer le jugement porté par l'auteur sur l'interprétation proposée
par Vinet de l'expérience spirituelle dont témoignent les Pensées.

' François Jost : Alexandre Vinet interprète de Pascal. Thèse présentée
à la Faculté des Lettres de l'Université de Fribourg, Suisse, pour obtenir le
grade de docteur. Lausanne, Payot, 1950, 303 p.



ig6 LOUIS MEYLAN

M. Jost reconnaît presque sans réserve la fidélité du portrait
psychologique de Pascal, dégagé par Vinet des Pensées et des autres
documents à sa disposition : passion du vrai, « la plus grande vérité
chrétienne », cet emportement, cette grandeur tragique, cette austère
poésie ; son pessimisme, aussi, n'excluant d'ailleurs pas une certaine
joie ; cette charité si sublime, enfin, que Vinet n'hésite pas à voir
en Pascal un saint... L'auteur conclut que, si le critique vaudois
a su si bien mettre en lumière toutes ces qualités de Pascal, c'est

parce que la plupart d'entre elles, à des degrés divers sans doute,
se retrouvent en lui-même (p. 150).

Ce qui leur est commun, c'est, notamment, la nature et la
profondeur de leur expérience religieuse, la série des démarches par
lesquelles l'un et l'autre sont parvenus à la « foi du cœur ». L'auteur
consacre à ce thème essentiel un de ses plus longs chapitres, le
chapitre XIII. Si Vinet définit, en effet, la foi véritable comme «

l'harmonie de la raison, de la conscience et du cœur sur une doctrine qui
nous est donnée pour divine» (Mém., p. 93), s'il note ailleurs (ibid.,
p. 56) l'inévidence foncière de toute croyance religieuse, et déclare
dans une de ses Lettres (II, p. 277) que « croire c'est prosterner devant
Dieu sa raison et sa force » ; si donc l'acte de foi lui apparaît ainsi,
d'un certain point de vue, comme une œuvre de la volonté, le plus
constamment, néanmoins, il définit la foi comme l'adhésion de la
conscience au témoignage de l'Esprit Saint : « La foi, dans sa
véritable nature, est l'adhésion de la conscience à une vérité qui n'était
pas en nous, mais qui trouve en nous son témoin et son garant » (Essai,
p. 47, note).

Sur tous ces divers points, l'auteur constate que Vinet se
rencontre avec Pascal d'une manière frappante. Ce n'est même pas
assez dire ; il adhère à Pascal si profondément et si complètement
qu'il module sur les mêmes thèmes que lui, avec une vigueur et une
éloquence rappelant parfois celles de l'écrivain en qui il salue le plus
parfait modèle du classicisme. Ainsi, entre beaucoup d'autres, ces

lignes (Et., pp. 229-230) : « Pascal comprit, il fit concevoir que ce
n'était pas dans la tête, mais dans le cœur de l'homme, que les

parties belligérantes (ténèbres et clarté, grandeur et misère),
pouvaient se donner rendez-vous pour traiter de la paix. Il inaugura,
ou bien plutôt, il tira de l'Evangile, pour la produire sous nos yeux
dans la forme qui était propre à son génie et convenable à son temps,
cette belle doctrine de la connaissance et de la compréhension des

vérités divines par le cœur, qui est la pensée dominante et la clef de

son apologétique. Le cœur, l'intuition la connaissance intime de la
vérité religieuse, immédiatement saisie comme le sont les principes
premiers Thèse hardie et sublime qu'un bien plus grand que Pascal
avait professée avant lui, dans cette mémorable injonction : Croyez



A. VINET, INTERPRETE DE PASCAL I97

à ma parole, sinon croyez aux œuvres que je fais ». La vérité a ses

titres en elle-même ; elle se démontre en se montrant ; et le cœur
est le miroir de la vérité ; mais ce miroir, mal posé, ne réfléchit pas
la lumière, jusqu'à ce qu'une main divine l'ait tourné du côté du
soleil ; le cœur a besoin d'être incliné ; ce qui reçoit en nous la
vérité, ce qui au-dedans de nous la connaît, croit et aime,
ce n'est pas le cœur tel qu'il est, c'est le cœur incliné, et tout
d'abord le cœur humilié, le cœur s'offrant par l'humiliation aux
inspirations. »

Par contre, Vinet ne suit Pascal qu'avec une visible reluctance
— c'est le second point de la thèse de M. Jost — quand, ayant posé

que « nous sommes automates autant qu'esprit », il propose à son
néophyte de prendre de l'eau bénite, de faire dire des messes...
(Br. 233). C'est ici, en effet, la limite de son intuitive compréhension
de l'expérience religieuse de Pascal. On le sent dans le commentaire
qu'il nous donne de cette injonction, dont il n'ose pas dire ouvertement
qu'elle le choque : « Mais comment, demande le candidat au
christianisme, comment cela me mènera-t-il au christianisme ?» — « Pour
vous montrer que cela y mène, lui répond Pascal, c'est que cela
diminue les passions qui sont vos grands obstacles, etc. » Voilà le
fort de l'idée de Pascal, idée qu'il aurait développée, comme on le
voit par cet etc., et qui aurait paru dès lors la principale, et sa
véritable thèse. Le reste n'est que la forme. On en peut, je l'avoue,
concevoir une meilleure. Pascal pouvait dire d'emblée : « Faites
comme si vous croyiez ; pratiquez loyalement la morale
chrétienne ; éteignez le feu de vos passions, faites taire la tempête de vos
pensées mondaines, et soyez sûr que dans ce silence la voix de Dieu
se fera entendre. » C'était dire en d'autres termes ce qu'avait
dit Jésus-Christ lui-même : « Celui qui voudra faire la volonté de

mon Père qui est au Ciel connaîtra si ma doctrine vient de Dieu,
ou si je parle de mon chef. » Il est vrai que Jésus-Christ n'aurait pas
dit : « Prenez de l'eau bénite, écoutez la messe », quand même il y
aurait eu alors des messes et de l'eau bénite ; il n'aurait même pas
dit : « Faites-vous baptiser, allez au temple, accomplissez la loi des

rites». Jésus-Christ est ici plus sage que Pascal Pascal n'a pas
si bien dit ; mais au fond, que voulait-il Régler la vie pour régler
l'esprit. Son idée est toujours celle-ci : Essayez de la vie du
christianisme et vous serez bientôt convaincus de sa vérité ; veuillez

1 Ce grand texte illustre, en même temps, la méthode d'interprétation
de Vinet ; comme le note M. Jost, « il a fait de Pascal un disciple de Jésus-
Christ ; il a affirmé l'étroite dépendance des Pensées de l'Evangile. Ce faisant,
le moraliste vaudois a interprété le Pascal authentique et complet, celui pour
lequel le christianisme donne la seule réponse valable aux questions que pose
la philosophie. »



ig8 LOUIS MEYLAN

être chrétiens d'action et vous serez dans peu chrétiens de conviction :

la piété conduit à la vérité, comme la vérité conduit à la piété. »

(Et., pp. 98-100).
Pour Vinet donc, Pascal formule l'expérience chrétienne authentique

aussi longtemps qu'il se réclame de l'esprit d'examen et de
« la foi du cœur » ; dès qu'il invoque l'autorité de l'Eglise et la vertu
des sacrements, il lui paraît abandonner le terrain du christianisme.
Avec quelque prédilection qu'il invoque « la foi du cœur », Vinet a

toujours, en effet, souligné, on le sait, l'aspect rationnel de la foi.
Raison et foi sont, à ses yeux, « deux piliers dont un seul ne pourrait,
sans l'autre, soutenir la vie» (Disc, p. 86); « la nature même du
christianisme interdit au croyant de croire sans raison ; il réclame
l'adhésion de toutes ses facultés actives, et de chacune d'elles une
adhésion d'autant plus explicite et plus pleine que cette faculté est

plus active » (Lettres, II, p. 38). Or ce Pascal, en qui il a cru
reconnaître, parce qu'il met, dans ses Pensées, l'accent principal sur les

preuves psychologiques, un esprit d'examen identique à celui du
protestantisme (M. Jost en marque la différence aux pp. 223-4 de

sa thèse) ; ce Pascal en qui il a reconnu (et ici l'auteur de la thèse
lui donne pleinement raison) cette foi du cœur, principe de toute
religion vivante... voici qu'il déclare se soumettre à l'autorité de

l'Eglise et proclame la nécessité des sacrements Cela lui paraît
contradictoire.

Y aurait-il eu, chez cet esprit si puissant et si lucide une
inadvertance « Peut-être ne serait-il pas difficile, suggère-t-il à la page
150 des Etudes, de distinguer les morceaux où il est chrétien selon
la norme de son Eglise et de son parti, et ceux où il est chrétien
à sa manière. La méthode employée dans le livre des Pensées a une
portée que Pascal, qui voyait si bien et si loin, n'a peut-être pas
vue. » Ce grand scrupuleux semble avoir hésité à affirmer catégoriquement

cette inconsistance : « Qui sait, lit-on à la page 12 des
mêmes Etudes, si nous ne lui prêtons point quelques-unes de nos
opinions qu'il se préparait à réfuter Et même lorsque nous sommes
certains d'avoir sa pensée, sommes-nous également certains de l'avoir
dans son vrai point de vue, dans sa vraie direction Savons-nous
d'où elle venait, où elle devait aller » On peut cependant admettre
avec l'auteur que, pour Vinet, il y avait une contradiction inconsciente
entre la foi officielle de Pascal « catholique et janséniste » (Et., p. 150)
et sa foi personnelle, entre certains des principes qu'il invoque dans
ses Pensées et certains des dogmes de l'Eglise dans laquelle il est né
à la vie chrétienne. Pascal ayant été un chrétien vivant, et « un
catholique vivant étant un protestant en cela même » (Afe/, théol.,

p. 55), Pascal aurait ainsi été, en quelque mesure, un protestant qui
s'ignore.



A. VINET, INTERPRETE DE PASCAL I99

A quoi M. Jost oppose que, même si le principe de sa foi est
l'autorité de l'Eglise, la foi de Pascal n'en est pas moins la « foi du
cœur » au sens où l'a reconnu Vinet. Qu'il ait, d'ailleurs, affirmé la
nécessité de la foi en l'Eglise et des sacrements ressort, à l'évidence,
non seulement de la pensée sur laquelle nous nous sommes longuement

arrêtés, mais de bien d'autres, par exemple de celles-ci : « La
foi donnée au baptême est la source de toute vie des chrétiens et des

convertis. — L'Eglise enseigne et Dieu inspire, l'une et l'autre
infailliblement. — Que je hais ces sottises, de ne pas croire l'eucharistie,
etc. Si l'Evangile est vrai, si Jésus-Christ est Dieu, quelle difficulté
y a-t-il là » (Br. 520, 881 et 192). Et, plus nettement encore, de sa
correspondance, ainsi de cette lettre à Mlle de Roannez (Cousin :

Etudes sur Pascal, p. 148) : « Le corps n'est non plus vivant sans
le chef que le chef sans le corps : quiconque se sépare de l'un ou de
l'autre n'appartient plus à Jésus-Christ. Nous savons que toutes
les vertus, le martyre, les austérités, toutes les bonnes œuvres, sont
inutiles hors de l'Eglise et de la communion du chef de l'Eglise qui
est le Pape. Je ne me séparerai jamais de sa communion ; au moins
je prie Dieu de m'en faire la grâce... »

Il n'en est pas moins vrai, comme le dit l'auteur et comme l'écrit
admirablement Vinet, que « toute la clarté spéculative, non seulement
la plus vive, mais la plus permanente, ne lui était rien au prix de la
connaissance par le cœur» (Et., p. 95). Vinet a donc, indûment,
réduit l'expérience religieuse de Pascal aux points sur lesquels elle
coïncidait avec la sienne. M. Jost n'accuse d'ailleurs pas Vinet d'avoir
voulu annexer Pascal au protestantisme : « Les Etudes ne cessent
de répéter que les Pensées sont d'un catholique » (p. 237). Il constate
simplement que Vinet a, sur le point central de l'autorité de l'Eglise
et des sacrements, mal compris la position de Pascal. S'il lui faisait
grief de quelque chose (et ce ne serait guère que dans l'Appendice VI),
ce serait de mal connaître le catholicisme ; de croire, notamment,
que la soumission exigée des fidèles par l'Eglise exclurait la foi
personnelle, la « foi du cœur ».

Telle est la double thèse soutenue dans ce remarquable essai :

Vinet a admirablement compris Pascal sur tous les points — et ils
sont nombreux et centraux — où son expérience religieuse coïncidait
avec celle de l'auteur des Pensées. Sur les points où leur expérience
spirituelle divergeait — et c'est sur les points mêmes où le
catholicisme s'oppose au protestantisme — il n'a pas réussi à comprendre
exactement le grand chrétien dont il a toute sa vie médité l'œuvre.
Mais, par delà ce propos limité, qui était celui de sa recherche,
M. Jost en avoue un autre : il esquisse, ici et là, notamment dans
la dernière partie de son œuvre, une justification ou plutôt une
explication de la position catholique, sur les points notamment où Vinet



200 LOUIS MEYLAN

l'attaque, dans ses études pascaliennes et dans son œuvre en général.
Il me paraît intéressant de le suivre sur ce terrain, quand bien même

ce sera faire la critique de la critique de la critique.
J'avoue avoir lu les explications de M. Jost avec un vif intérêt,

encore que parfois sa position — autant que j'en puisse juger, la

position catholique — apparaisse, à un esprit de formation
protestante, peu cohérente, pour ne pas dire illogique. C'est peut-être

que le catholicisme est plus réaliste, moins féru de logique que le

protestantisme. Il admet, d'une part, en effet, que la révélation
chrétienne inclut non seulement le Christ, mais l'Eglise, incarnation
visible de cette révélation ; et que la foi en Christ inclut donc la foi
en l'institution dans laquelle il se propose aux hommes. Il considère,

d'autre part, que, si quelques âmes prédisposées ou capables d'un
effort de méditation prolongé peuvent arriver, sans autorité
extérieure, sur le seul témoignage du Saint-Esprit, à la connaissance de

Dieu par le cœur, le plus grand nombre a besoin d'une autorité
extérieure pour guider sa recherche. Ainsi saint Thomas proclame
une révélation incamée dans l'Eglise catholique, sans nier aucunement

le pouvoir de la raison de conduire l'homme au seuil de l'expérience

décisive, dans laquelle son cœur, incliné par la raison à la foi,
recevra, par don de la grâce, la foi, connaissance par le cœur et

possession de la vérité qui sauve. Sans se troubler, apparemment,
de ce que ces affirmations, pour le moins antinomiques, ne se fondent

pas en une synthèse exempte de toute contradiction logique, le

catholicisme les laisse subsister côte à côte ; et c'est là ce qui
désoriente le protestant, avec son besoin impérieux de cohérence logique.
Pour le catholicisme, Augustin et Thomas d'Aquin, Bonaventure,
François d'Assise et Jean de la Croix sont tous des saints catholiques,
quelque différentes que soient leur expérience religieuse et leur

position théologique.
Il y aurait ainsi dans le catholicisme une tendance à inclure (un

protestant ajouterait : ce qui s'exclut). C'est ce que confirme cet

argument, leitmotiv de l'œuvre apologétique et polémique de

G. K. Chesterton (The Thing — St. Thomas Aquinas, etc.) : de

l'ample édifice qu'est le catholicisme, le protestantisme n'a retenu

que certaines parties, certains éléments, qui, détachés de l'ensemble

constituent, non plus des vérités vitales, mais des superstitions ; en

d'autres termes, il attache une valeur absolue à des principes qui
n'ont qu'une valeur relative. Le libre examen, par exemple, si

fougueusement revendiqué par Vinet, serait justement une de ces parties
détachées : élément, mais non principe exclusif, d'une foi personnelle
et vivante. Selon Chesterton, le croyant catholique tiendrait solidement

le premier et le dernier anneau de la chaîne, et tous les autres ;

tandis que le protestant s'accrocherait à un seul des anneaux de la

chaîne...



A. VINET, INTERPRETE DE PASCAL 201

Tout de même, quand on a cette exigence de cohérence logique
qui caractérise le protestant, on a quelque peine à comprendre
comment s'accordent ces déclarations, qu'on lit à la p. 220 de la
thèse de M. Jost : « Mais voici que l'homme a laissé incliner son
cœur : il croit. Ce n'est pas, comme le pense Vinet, à la parole de

l'Eglise qu'il croit, mais à la parole de Dieu. Sa foi est une adhésion
directe à Dieu, et l'Eglise ne demeure qu'instrument. Et si le catholique

croit à la nécessité, à l'infaillibilité de cet instrument, c'est
encore parce que Dieu lui a révélé une Eglise nécessaire et infaillible
pour tout ce qui regarde la présentation de la vérité religieuse. » Ou
celles-ci (p. 236) : « L'Eglise ne supplée pas, comme l'a pensé Vinet,
à la connaissance intime de la vérité religieuse. La foi personnelle
demeure au contraire une condition nécessaire de salut. Bien plus,
c'en est le fondement essentiel. L'Eglise catholique demeure la
distributrice des grâces et des sacrements. De plus, elle joue un rôle
dans l'acte de foi : c'est en vertu de l'autorité qu'il faut croire ; l'autorité,

en outre, se réserve de fixer l'objet de la croyance religieuse. »

Il semblerait que catholicisme et protestantisme correspondent
à deux structures logiques quelque peu différentes ; ce qui n'empêche
nullement un protestant et un catholique de vivre une expérience
religieuse foncièrement identique. Disons donc, avec M. Jost, que
Pascal a été un grand chrétien parce qu'il a été un grand catholique,
et que de même Vinet a été un grand chrétien (l'auteur écrit à la
p. 25 : « une des figures les plus hautes que le christianisme ait
formées ») parce qu'il a été un grand protestant. C'est en effet, selon

notre auteur, une chimère que de vouloir réduire le catholicisme et
le protestantisme à leur dénominateur commun, le christianisme :

« Le christianisme du catholique n'existe que s'il est pratique, et s'il
est pratique, il revêt sa forme concrète, il est catholicisme. Et il en est
de même de la religion réformée » (p. 252). Vinet lui-même en serait
tombé d'accord: «On veut être chrétien, ni protestant ni catholique.
Cela ne se peut. Par cela même qu'on est chrétien, on est l'un ou
l'autre. » (Ibid.)1

1 C'est d'ailleurs le point de vue que soutient dans son grand ouvrage :

Der Wahrheitsgehalt der Religion, le philosophe Rudolf Eucken : Le sentiment
religieux, qui est universel — non sans doute en ce sens qu'il serait également
profond et vivant chez tous les hommes, mais plutôt en ce sens qu'on le constate,
profond et vivant, chez des hommes appartenant à toutes les cultures — ne
devient le principe d'un développement spirituel original de la personne entière
(intelligence, sentiment et action) que sous les espèces d'une religion
caractéristique. Ainsi à la page 266 de la deuxième édition : « Immer begründet die
Religion eine eigentümliche Lebensgemeinschaft mit Gott, immer lässt sie
solche Gemeinschaft eine neue Wirklichkeit erzeugen, die nicht einen Zusatz
zum übrigen Leben, sondern den Kern des Ganzen bedeuten will. So hat
jede Religion ihr eigenes Weltbild, auch ihre eigene Moral. Und eben dies
individuelle, unableitbare ist es, wodurch sie sich stark fühlt und von dem
sie das Heil erwartet. »



202 LOUIS MEYLAN

M. Jost estime ainsi que l'union entre catholiques et protestants
ne se fera pas sur le terrain d'un christianisme sans épithète spécifique

: « C'est bien plutôt dans la pratique intégrale de leurs confessions

respectives que catholiques et protestants pourront se rejoindre.
Et voilà aussi les seules conditions grâce auxquelles leurs religions
arrivent à reprendre vie, et par lesquelles leur christianisme puisse
revêtir tout son sens. Par là, catholiques et protestants arrivent à
s'unir : ils seront « tous deux de Christ... » (pp. 252-3).

La lecture de l'étude de M. Jost — tout en nous proposant sur
les Etudes pascaliennes de Vinet un jugement à la fois sympathique
et pénétrant — permettra donc au lecteur protestant de mieux
connaître les points sur lesquels sa foi se rencontre, et ceux sur lesquels
elle s'oppose à celle du croyant catholique. La lecture de Vinet, déclare
notre auteur, rendra d'ailleurs au catholique un service tout semblable

: « Nous ne devons pas laisser passer Vinet devant nous sans

essayer de le comprendre et de saisir son message L'ignorance
réciproque des communautés chrétiennes est un signe de la torpeur
où risque de sombrer leur amour du prochain, où menace de s'abîmer
leur christianisme même » (p. 3). Je pense, avec lui, qu'une telle
confrontation constitue, pour les deux confessions, communions ou
religions (comme il appelle indifféremment le protestantisme et le
catholicisme) la meilleure méthode, à la fois, pour se comprendre elles-
mêmes et pour se comprendre entre elles ; les points de convergence
et les points de divergence étant marqués, de part et d'autre, avec
la même respectueuse fermeté.

Louis Meylan.


	Alexandre Vinet interprète de Pascal

