Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1951)

Heft: 3

Artikel: Le paulinisme théologie de la liberté [suite et fin]
Autor: Goguel, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380553

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380553
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PAULINISME
THEOLOGIE DE LA LIBERTE

II. LA CONCEPTION PAULINIENNE DE LA LIBERTE
(Suite et fin)

Nous arrivons maintenant a ce qui est la partie la plus délicate
de la question qui nous occupe, celle qui concerne la liberté de
I’homme et plus particuliérement la liberté du chrétien. La premiére
impression que donne la pensée de Paul sur ce point est que cette
pensée est sinon contradictoire, du moins antinomique. D’une part,
Paul écrase et méme annihile I'homme devant Dieu. 1l lui refuse le
droit d’élever la voix. Il fait tout dépendre de l’élection divine ;
mais, d’autre part, toute l'activité de Paul, aussi bien dans sa prédi-
cation orale que dans ses lettres, cette activité a laquelle il sacrifie
tout, pour laquelle il se soumet a la plus rude discipline et accepte
tous les sacrifices, tend 4 déterminer ceux a qui il s’adresse a accepter
le message du salut. Dans Rom. 10: g ss., Paul s’exprime ainsi a
propos du pipa Ti¢ wiotewe (parole de la foi) qu’il préche: «Si tu
confesses de bouche le Seigneur Jésus (ce qui parait se rapporter a
la célébration du culte et aux affirmations de la foi1 qui y trouvent
leur place) et si tu crois dans ton cceur que Dieu l'a ressuscité des
morts, tu seras sauvé ; on croit du cceur et cela conduit a la justifica-
tion » et Paul cite cette parole de Joél (3 : 5) : « Quiconque invoquera
le nom du Seigneur sera sauvé.» Prenant cette parole comme point
de départ, il fait le raisonnement suivant: « Comment invoque-
ront-ils celui en qui ils n’ont pas cru ? Comment croiront-ils en celui
de qui ils n’ont pas entendu parler ? Comment entendront-ils s’il n'y
a pas quelqu’un qui préche? Et comment y en aura-t-il, s’il n’y a pas
des hommes qui soient envoyés. » Paul a le sentiment d’étre un de
ces hommes qui ont été envoyés et ceci nous améne a considérer la
conversion qui a fait de lui un missionnaire.

Ce qui caractérise cette conversion, c’est le sentiment qu’a eu Paul
d’avoir subi une contrainte par laquelle il a été jeté dans une toute
autre voie que celle qu’il avait suivie jusque-la et qui devait le con-
duire au salut. Dans l’épitre aux Philippiens (3: 12), il emploie
une expression caractéristique xareAiupénv Umd Xpiotod ‘mood. On



176 MAURICE GOGUEL

traduit : « J’ai été saisi par Jésus-Christ. » Je remplacerais volontiers
« saisi » par « empoigné ». Il a aussi eu le sentiment que sa conversion
répondait & une finalité divine. « Dieu, dit-il, dans Gal. 1: 16, m’a
révélé son Fils pour que je le préche aux paiens.» Mais cette con-
trainte a-t-elle été irrésistible, ou du moins, Paul 'a-t-il considérée
comme telle ? A-t-elle entierement annihilé sa liberté? Je n’ai pas
assez de confiance dans les récits de la conversion de Paul que donne
le livre des Actes, surtout quand il s’agit d’'un détail qui ne se trouve
que dans 'un des trois récits, pour considérer comme décisif le fait
que d’aprés 26 : 10, Paul aurait dit dans le récit fait devant le roi
Agrippa : « Je ne résistai pas a la vision céleste », ce qui suppose qu’il
aurait pu y résister. Mais dans I Cor. 15: 10, apreés avoir parlé de
la christophanie qu’il a eue, il dit : « C’est par la grace de Dieu que
je suis ce que je suis et la grace n’a pas été vaine, mais j’ai travaillé
plus qu'eux tous, non pas moi, mais la grace de Dieu qui est avec
moi. » Si Paul dit que la grice n’a pas été vaine, c’est qu’elle aurait
pu l'étre. Paul a eu le sentiment d’étre un instrument de Dieu, mais
il n’a pas eu celui d’avoir été un instrument passif.

Dans le méme ordre d’idées, il faut encore noter que si Paul a une
notion trés précise du charisme par lequel se réalise une action de
Dieu dont 'homme n’est que l'instrument, cette action divine ne
s’exerce pourtant pas d'une maniére irrésistible. Toute I'instruction
sur le culte donnée dans I Cor. 14 tend a introduire une discipline
dans la manifestation des charismes. Dans 14 : 32, Paul dit expres-
sément que l'esprit des prophétes est soumis aux prophétes et dans
12 : 31 (cf. 14: 1) il recommande que l'on recherche les charismes
les plus excellents.

On aboutit a des conclusions analogues en considérant ce que,
d’'un terme un peu forcé, sans doute, ou pourrait appeler la théorie
de la conversion exposée dans I Cor. 2. Réduite a ses éléments essen-
tiels, elle peut étre présentée ainsi, d'une maniére, il est vrai, un peu
schématique. Le prédicateur de I'Evangile n’est qu’'un instrument,
toute l'efficacité vient de Dieu. A Corinthe, Paul a planté, Apollos
a arrosé¢, mais c’est Dieu qui a donné la croissance. Ces instruments
peuvent étre plus ou moins fidéles. Cela résulte de ce qu’ils seront
jugés. Se servant d’'une autre image dans les versets 10-15, Paul
expose que, comme un sage architecte, il a posé¢ a Corinthe le seul
fondement qui puisse étre posé, a savoir Jésus-Christ. Sur ce fonde-
ment, d’autres, venus aprés lui, ont construit avec des matériaux de
diverses valeurs. Un jour viendra, celui de la parousie, ou I'ceuvre de
chacun subira I'épreuve du feu. Celui dont I'ceuvre en sortira victo-
rieuse, recevra une récompense (laquelle ? peu importe au point de vue
qui nous intéresse). Si l'ceuvre est détruite, son auteur subira un
dommage (la perte de la récompense espérée) mais lui-méme sera



LE PAULINISME, THEOLOGIE DE LA LIBERTE 177

sauvé g da mupés (comme au travers du feu), c’est-a-dire de
justesse.

Jugement implique responsabilité et responsabilité implique pos-
sibilité de se soustraire a une tache a laquelle on a été appelé ou de
ne l'accomplir que d'une maniére imparfaite.

Considérons maintenant le cas de celui qui n’a pas été appelé a
l'apostolat. Pour Paul un point est hors de doute : 'homme ne peut
pas, par lui-méme, arriver a la foi, mais il peut accepter ou repousser
la prédication qui peut I'y conduire ; la situation est donc identique
2 celle de celui qui a été appelé a 'apostolat.

Le péché a fait de 'homme l'esclave de Satan et des démons. Il
avait été créé libre, en ce sens qu’il pouvait apporter son adoration
a Dieu ou la lui refuser. En l'offrant aux démons, il est devenu leur
esclave et cela ne peut que le conduire a la mort.

Toute I'ceuvre du Christ est, pour Paul, une ceuvre de libération.
Mais, nous ’avons vu, elle a un double caractére : elle abolit le péché
et ses conséquences et elle fait passer ceux qui en bénéficient du plan
de la chair a celui de I'esprit. Le salut donné par la foi est une réalité
mais qui est encore inachevée et qui n'est pas inamissible. A la
conception juive d’aprés laquelle I'avénement du monde nouveau
coincidera avec la disparition du monde ancien, Paul substitue un
schéma tripartite. Pendant une période qu'il se représentait comme
devant étre bréve, de la mort a la parousie du Seigneur, les deux
mondes coexistent et le chrétien, étre nouveau et qui a regu les
arrhes de 'Esprit, continue a vivre dans le monde ancien et dans
la chair. Il est mort au pécheé, mais il n’est pas devenu incapable de
pécher. Le chrétien appartient au monde futur, mais il vit dans le
monde ancien et dans la chair. Il est ainsi en lutte avec lui-méme car
le vieil homme n’est pas mort en lui et ’homme nouveau n’est pas
encore arrivé a sa parfaite stature. C'est ce qu'on voit par la morale
paulinienne, cette morale qui peut s’exprimer par la formule:
« Efforce-toi d’étre, en fait, ce que tu es en principe. » La morale
paulinienne présente une paradoxale association d’impératifs et
d’indicatifs. De 1a I'importance de la doctrine de la sanctification et
ce tiraillement qui caractérise la situation du chrétien et que Paul
a exprimé en termes pathétiques dans Rom. 7.

Quand Paul dit: « Nous sommes sauvés en espérance» (Rom.
8 : 24), cela signifie beaucoup plus que : « Nous avons l'espérance du
salut. » Mais rien n’est plus étranger a la pensée paulinienne qu'un
quiétisme qui permettrait au chrétien d’attendre paisiblement que
Dieu achéve I'ceuvre du salut qu’il a commencée en lui et pour lui.

Si on pose cette question : « Quelle est 1’assurance que le chrétien
peut avoir de son salut ? » on constate que, d'un point de vue ration-
nel, il ne peut en avoir aucune, car il ne peut pas étre certain d’avoir

12



178 MAURICE GOGUEL

fait un effort suffisant pour cette sanctification qui, si elle est I'ceuvre
du Saint-Esprit en lui, ne se fait pas sans sa participation, comme le
prouve cette exhortation adressée aux Philippiens (2: 12): « Tra-
vaillez 4 votre sanctification avec crainte et tremblement. » Cependant
c’est A peine si, dans les épitres, on peut relever deux passages ou
Paul laisse planer un léger doute sur l'achévement de son salut.
Dans Phil. 3: 12, il déclare n’avoir pas encore atteint le but. Il tend
vers lui pour, si possible, le saisir. Dans I Cor. 9: 27, aprés avoir
parlé de la stricte discipline a laquelle il s’astreint dans I'intérét de
son ceuvre apostolique, il écrit : « Je traite durement mon corps et je
I'asservis, afin qu’apreés avoir préché aux autres, je ne sois pas moi-
méme rejeté. »

Mais, en face de ces deux mots qui ne témoignent d’ailleurs pas
d’une véritable anxiété quant 4 I'achévement de son salut, combien
pourrait-on mettre d’affirmations catégoriques du salut! Cette assu-
rance, pour Paul, n’a pas de fondement rationnel mais repose sur le
sentiment de la puissance et de la bonté de Dieu qui ne laissera pas
inachevée I'ceuvre qu’il a entreprise.

%
* *

La question de la liberté du chrétien est abordée directement
dans 1'épitre aux Romains et dans la premiére aux Corinthiens. Elle
l'est, dans I'épitre aux Romains, d’'un point de vue théorique tandis
que c’est sur un plan pratique qu’elle I'est dans la premiére aux
Corinthiens. L3, il est question de l'usage que le chrétien doit faire
de la liberté qu'il doit au Christ car, de méme que le salut n’est pas
inamissible, la liberté chrétienne peut étre perdue par 'usage qui en
est fait. Dans I Cor. 6 : 12, Paul cite le mot d’ordre des libertins :
« Tout m’est permis. » Il ne le conteste pas en principe, mais y apporte
une significative restriction en ajoutant : « ... mais je ne laisserai rien
(ou personne) prendre pouvoir sur moi. »

* * *

Les idées exposées sur la liberté chrétienne dans l'épitre aux
Romains ne nous retiendront pas longtemps. Elles se présentent
avec autant de clarté que de vigueur. On peut les résumer ainsi:
depuis la chute, ’'homme est devenu I'esclave du péché et de la chair.
Cette servitude le conduit a la mort et fait de lui 'objet de la colére
de Dieu. Le Christ le libére de cet esclavage, non pour faire de
lui un étre autonome, seul maitre de sa vie et de sa destinée, mais
pour le faire passer du service des démons et du péche a celui de
Dieu et de la justice. C’est 14 une libération; c’est aussi une ser-
vitude, mais une servitude qui le conduit & la vie et non pas, comme



LE PAULINISME, THEOLOGIE DE LA LIBERTE 179

I'ancienne, & la mort. Si Paul parle de libération, c’est parce que,
pour lui, la liberté chrétienne n'est pas le droit et la possibilité qu’au-
rait 'homme de se déterminer dans n’importe quel sens, mais la
possibilit¢ de se déterminer dans le sens de la vocation a laquelle
Dieu l'appelle.

%
% *

Dans 1'épitre aux Corinthiens, c’est sur le plan pratique que la
question de la liberté est abordée. Ce qui rend difficile I'exégese des
épitres aux Corinthiens, c’est qu’elles se rapportent & une crise
dont nous n’arrivons pas a saisir suffisamment le caractére par les
allusions que fait Paul & une crise qui a été complexe au point qu’il
n'est pas certain que Paul lui-méme l'ait parfaitement comprise.
Cette difficulté est sensiblement accrue par le fait que les deux épitres
aux Corinthiens que nous avons dans le Nouveau Testament man-
quent d’unité; elles sont une compilation de fragments provenant
d’au moins six ou sept lettres différentes et ces fragments ne s’y
présentent pas dans un ordre chronologique.

Des malentendus se sont produits entre Paul et les Corinthiens du
fait que certains mots qu’il employait dans le sens que leur donnaient
les Juifs étaient entendus par eux dans celui qu’ils avaient pour des
Grecs. 11 s’agit ici de notions anthropologiques. Pour les Juifs, I’asso-
ciation en I'homme de 1'élément matériel et de I’élément spirituel est
telle que s’ils viennent a étre séparés, la personnalité humaine s’éva-
nouit. Pour des Grecs, cette association est contraire a la nature de
’Ame qui ne peut s’¢panouir que libérée du corps dans lequel elle
est enfermée comme dans un tombeau ou dans une prison. Le cha-
pitre 15 de la premiére épitre aux Corinthiens montre quels graves
malentendus pouvaient résulter de cette diversité de conceptions en
ce qui concerne la vie d’outre-tombe. Paul prend pour une négation
de cette vie ce qui n’était en réalité qu’'une autre maniére de la
COnCcevoir.

Il devait y avoir un autre malentendu, plus grave encore, en ce
qui concerne 'usage qui peut et doit étre fait de la liberté chrétienne.
Si la chair et I'esprit sont hétérogénes 'un a I'autre, si le corps n’est,
pour l'ame, qu'une demeure toute provisoire, elle ne peut étre affec-
tée par ce qui le concerne, mais seulement entravée par lui dans son
développement.

De 1a deux conclusions pratiques pouvaient étre tirées et ont
été tirées a Corinthe. D’apres l'une, on pouvait, sans aucun dom-
mage, lacher la bride a tous les instincts du corps ; d’apres l'autre, il
fallait réduire la vie du corps a un minimum ; il y avait & Corinthe un
groupe de libertins qui posait en principe 1’absolue liberté de la vie
du corps et un groupe ascétique qui allait jusqu’'a mettre en doute



180 ~ MAURICE GOGUEL

la légitimité du mariage. C’était naturellement a propos des deux
fonctions les plus importantes de la vie physique, la fonction sexuelle
et la fonction d’alimentation, que ces deux groupes s’affrontaient.
Le probléme se posait ainsi d'une maniére tout a fait concrete.

La question des aliments ne s’est pas posée a Corinthe sur le
terrain des interdits alimentaires juifs, mais sur celui de la consom-
mation des idolothytes, de ce qui a été sacrifié aux idoles, en parti-
culier des viandes. Pour Paul, les dieux paiens ne sont pas des étres
irréels créés par l'imagination déréglée des hommes, mais des démons
révoltés contre Dieu. La participation au culte paien, spécialement
au repas sacrificiel, met en relation avec Dieu comme la participa-
tion au repas du Seigneur met en communion avec lui,

Sur la question des idolothytes, deux opinions s'affrontaient
dans I'Eglise de Corinthe. Pour comprendre le probléme qui se
posait, il faut se rappeler qu'une partie des viandes mises en vente
dans le marché d’une ville paienne provenait de sacrifices. Les scru-
puleux ou les faibles, comme dit Paul, pensaient qu'il fallait s’abste-
nir de la consommation de toute viande dont on n’avait pas la certi-
tude qu’elle ne provenait pas d’un sacrifice. Les forts, ceux qui se
vantaient d’avoir la gnose, soutenaient que la liberté du chrétien est
entiére et qu’il peut manger ce qui a été sacrifié¢ aux idoles, voire
méme prendre part & un de ces repas sacrificiels qui avaient lieu dans
les temples et auxquels le sacrifiant invitait ses amis. Ne sait-il pas,
en effet, que les démons, s'ils n’ont pas été détruits, ont é¢t¢ du moins
vaincus par le Christ et réduits & I'impuissance ? D’autre part, Dieu
sait qu’il ne mange pas des idolothytes pour s’assurer la protection
des démons ; sa jalousie n’a donc pas lieu de s’émouvoir.

Paul n’accepte ni ne rejette intégralement ni I'une ni l'autre de
ces deux théses. Son attitude a, en méme temps, des motifs théoriques
et des motifs pratiques, mais elle est aussi inspirée par une horreur
atavique et instinctive pour tout ce qui touche a l'idolatrie.

Paul ne formule aucune objection théorique a l'affirmation du
monothéisme absolu des gnostiques, mais il fait des réserves en
introduisant une considération A laquelle les gnostiques ne paraissent
pas avoir été sensibles, celle des égards que les forts doivent aux
faibles et du devoir qu’a le chrétien d’éviter de pousser par son
exemple un faible & un acte qui serait pour lui un péché, parce qu’il
serait contraire A sa conviction intime. Pour Paul, tout ce qui n’est
pas éx miorewe (de conviction Rom. 14: 23) est ipéché. (Ici le mot
niotic se rapporte & la conviction de l'individu.) Paul ne veut pas
que le chrétien fasse de sa liberté un usage qui pourrait porter pré-
judice A l'intérét spirituel de ses freres.

Les forts — ou certains forts — appliquaient aussi, au moins en
principe, 'axiome « Tout est permis» au domaine de la vie sexuelle.



LE PAULINISME, THEOLOGIE DE LA LIBERTE 181

La pensée de Paul parait assez complexe sur ce point, pour ne pas
dire qu’elle donne V'impression d’étre un peu contradictoire. Je crois
cependant qu’elle a une unité organique.

L’instruction de I Cor. 7 sur le mariage révéle une tendance nette-
ment ascétique. « I1 est bon pour I'homme, dit Paul, de ne pas tou-
cher a la femme » (7 : 1). Le mariage est présenté comme un moindre
mal pour ceux qui n’ont pas le don d’éykparein (continence), ce don qui
n’est pas accordé a tous. Mais, dans le méme chapitre, apres avoir
posé, en rappelant le commandement du Seigneur, le principe de
I'indissolubilité du mariage (7: 10), Paul s’exprime ainsi au ver-
set 14 : « Le mari non chrétien est sanctifié (ce qui signifie consacré
au Seigneur) par sa femme et la femme par son mari. S’il en était
autrement, vos enfants seraient impurs, or ils sont saints. » Ceci serait
incompréhensible si, a coté de son aspect physique, le mariage n’avait
pas aussi pour Paul un caractére moral et spirituel.

La méme conclusion ressort aussi d'une autre instruction, de celle
de I Cor. 6 : 12 ss. Paul y discute le mot d’ordre des libertins : « Tout
m’est permis. » Sans le rejeter, il formule deux réserves. La premicre
est que si tout est permis, tout n’est pas utile ; la seconde est qu’il ne
faut pas laisser quelqu’un (ou quelque chose) prendre pouvoir sur soi,
ce qui signifie qu’il peut y avoir un usage de la liberté qui la détruit.

Les gnostiques de Corinthe justifiaient le rejet de tout interdit
alimentaire par cet axiome: « Les aliments sont pour le ventre
(korfa) et le ventre pour les aliments. Dieu détruira aliments et
ventre. » Ainsi les questions alimentaires relévent d'un ordre de
choses que Paul appelle «la chair et le sang » qui « ne peut hériter du
Royaume de Dieu». C'est ce qui est périssable dans I’homme, dans
son état présent, c’est-a-dire ce qui est destiné a disparaitre, avec
le monde présent, dans la transformation qui sera accomplie par la
ré¢surrection. Mais Paul n’accepte pas que ce principe, qu’il admet
pour la question des viandes, vaille aussi pour la vie sexuelle comme
le pensaient les gnostiques. C’est qu’il y a pour lui une différence
essentielle entre le corps (odua) et la chair (odpz). La notion du odpa
est, pour lui, une notion formelle. Cela résulte du fait que, par la
résurrection, le owna qui, dans le monde présent est ogapiixédy,
sera mvevponikov dans le monde futur, c’est-a-dire sera fait d'une
toute autre substance. Ce owpa n’est pas destiné a la débauche mais
a Dieu comme le Seigneur est pour le corps, c’est-a-dire destiné a
régner sur lui et, comme Dieu a ressuscité le Seigneur, il nous res-
suscitera aussi. D’autre part, les chrétiens étant les membres du
Christ, ne peuvent pas étre, en méme temps, ceux d’une prostituée.
S’inspirant de Gen. 2 : 24, .Paul admet que I'union sexuelle fait de
I'homme et de la femme « une seule chair». La conclusion de cette
mnstruction est formelle : « Fuyez la débauche ».



182 MAURICE GOGUEL

Il ajoute encore — ce qui, au premier abord, parait un peu difficile
a comprendre — « Tout péché que peut commettre I’homme est exté
rieur 4 son corps, mais le débauché péche a I'égard de son corps ».
L’ivrognerie ou la gloutonnerie ne sont pas des péchés a l'égard du
owua parce qu'elles n’intéressent que la oaps, c’est-a-dire appar-
tiennent a 'ordre de la chair et au sang, voués a la destruction,

Il y a donc deux lignes dans la pensée paulinienne sur la vie
sexuelle. L'une est de tendance ascétique. Le mariage est considére
comme une concession faite a la faiblesse de la chair, comme un
moindre mal, comme un remeéde contre la débauche. L’autre recon-
nait & I'union entre 'homme et la femme une valeur spirituelle.

Faut-il voir dans cette dualité de la pensée paulinienne une contra-
diction qui s’expliquerait par un conflit entre une tendance ascétique
personnelle et le fait que I’Ancien Testament présente le mariage
comme une institution divine, ce qui, en outre, est expressement
confirmé par Jésus quand il proclame l'indissolubilité du mariage
comme répondant & la volonté de Dieu et la possibilité du divorce
comme une concession faite par Moise a la dureté de cceur des Juifs,
comme Paul le rappelle dans I Cor. 7: 10 ? Je ne le pense pas.

Comment le méme acte physique peut-il, suivant qu'il a ou n'a
pas le mariage pour cadre, avoir ainsi des significations si opposées ?
L’explication de ce fait doit étre, je crois, cherchée dans I'idée que
toute la vie de I’homme doit étre consacrée au Seigneur et dans l'im-
possibilité qu’il y a d’appliquer a la débauche le principe formulé dans
I Cor. 10: 31: « Quoi que vous fassiez, faites tout pour la gloire de
Dicu. » Comment l'acte qui fait d'un homme «un membre d'une
prostituée » pourrait-il étre a la gloire de Dieu ?

*
* *

Les idées que, sur le plan pratique, Paul développe sur l'usage
que le chrétien doit faire de sa liberté sont en parfaite harmonie avec
celles que, sur un plan plus théorique, il développe dans la partie de
I’épitre aux Romains qui traite de la justification. Il expose comment
la rédemption accomplie par le Christ arrache ’homme a la domination
de Satan et du péché qui le conduit a la mort non pour le rendre a
lui-méme mais pour 'engager au service de Dieu. La véritable liberte,
la liberté chrétienne, c’est pour Paul la subordination de I’homme
aux fins de Dieu. C’est par 1a seulement que sa destinée peut étre
réalisée telle que Dieu la veut.

Ce n’est pas d'ailleurs & un point de vue seulement théorique que
Paul se place dans 1'épitre aux Romains. Au chapitre 14 il traite d'une
question qui, tout en étant différente de celle des idolothytes, ‘n’est
pas sans présenter avec elle des points de contact trés significatifs.



LE PAULINISME, THEOLOGIE DE LA LIBERTE 183

Il dit quelle attitude il faut prendre & I'égard de gens qui se sentaient
liés par certains tabous dont l'origine parait devoir étre cherchée
du c6té du néo-pythagorisme. Il s’agit de ’abstention de certains
aliments, notamment de la viande et du vin. Paul ne partage aucu-
nement leurs scrupules. « Je suis persuadé dans le Seigneur, écrit-il,
qu’il n’y a rien qui soit, par nature, souillé », mais il veut qu'on évite
de scandaliser un frére pour qui le Christ est mort. Pour cela, il pré-
férerait, quant a lui, renoncer pour toute sa vie a la viande et au
vin plutét que d’entrainer, par son exemple, un faible & commettre
un acte qui, étant en contradiction avec sa conviction personnelle,
serait pour lui un péché. Il résume la position qu’il prend dans cette
formule : « Aucun de nous ne vit pour lui-méme et aucun de nous ne
meurt pour lui-méme. Si nous mourons, c’est pour le Seigneur. Soit
que nous vivions, soit que nous mourions, nous sommes au Sei-
gneur » (14 : 7-8). Les chrétiens, qu'ils soient des forts ou des faibles,
sont des « membres du Seigneur » et ainsi, il n’est pas possible d’étre
au service du Seigneur sans étre au service de ses fréres.

*
* ®

Je me rends compte que les observations que j’ai présentées peu-
vent donner l'impression d’avoir quelque chose d'un peu décousu.
Je le reconnais mais je ne m’en excuse pas. C'est que je considére
que c’est une erreur de principe que de chercher a systématiser une
pensée qui, & tout moment, a été dominée par le besoin de donner
une solution a tous les problémes théoriques et pratiques qui sur-
gissaient dans la vie des Eglises.

Mais ce qui, plus encore que cette considération, me fait penser
que ce serait une erreur que de vouloir systématiser la pensée de
Paul, c’est qu’elle a pour objet une action, celle de Dieu.

Il y a cependant dans cette pensée en mouvement et dont l'objet
est un mouvement, deux points fixes : un point de départ et un point
d’arrivée. Le point de départ, c’est Dieu créateur et le point d’arrivée
c’est Dieu tout en tous. Le principe du mouvement c’est Dieu et le
terme vers lequel il tend c’est encore Dieu. On pourrait parler chez
Paul d’'une expansion de Dieu qui consiste en ceci qu’'a 'achévement
de son ceuvre Dieu n’est plus seul mais qu’il regoit I'adoration d'un
monde qu’il a créé et doté d’une liberté qui était nécessaire pour que
son adoration etit une valeur. Cette liberté, telle que Paul la congoit,
c’est, si on peut dire, une liberté dirigée et qui se détruit elle-méme
et conduit a la servitude si elle se détourne de ce qui est sa véritable
fin. '

MAURICE GOGUEL.



	Le paulinisme théologie de la liberté [suite et fin]

