
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1951)

Heft: 3

Artikel: Esquisse d'une philosophie de l'existence dans son rapport avec la
vérité de foi

Autor: Barth, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380552

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4<tfL..

ESQUISSE D'UNE PHILOSOPHIE
DE L'EXISTENCE

DANS SON RAPPORT AVEC LA VÉRITÉ DE FOI

En répondant à l'invitation qui nous a été adressée de donner
dans cette revue une esquisse de notre position philosophique, nous
nous trouvons en face d'une tâche malaisée. La pensée philosophique
se sent à l'étroit dans l'espace restreint qu'une revue peut lui offrir.
Néanmoins nous ne voudrions pas laisser passer l'occasion qui nous
est aimablement donnée de nous exprimer. Nous allons tenter de
résumer ici ce que, depuis des années, nous avons développé dans
nos cours à l'Université de Bâle et exposé dans diverses publications :

la conception que nous nous faisons d'une philosophie de l'existence
dans son rapport avec la vérité de foi chrétienne.

Ce faisant, nous avons déjà péché contre la maxime De nobis
ipsis silemus. Et nous continuerons à le faire pour un instant encore
en usant de la première personne. Inconnu des lecteurs de cette
Revue », nous nous sentons autorisé, en effet, à nous présenter ; et
cela signifie, pour un philosophe, donner quelques brèves indications
sur sa carrière spirituelle. Un tel procédé, à vrai dire, peut se légitimer
seulement s'il permet de rendre plus abordable la pensée qu'on se

propose d'exposer. Après quoi, nous pourrons cesser de parler de
nous.

Le fond de notre formation philosophique, nous l'avons reçu, dès
avant la première guerre mondiale, de 1' « Ecole de Marbourg » :

Hermann Cohen et Paul Natorp furent nos maîtres. Les philosophes
actuels assimilent cette école, qui a restauré l'idéalisme transcendental

de Kant, au positivisme épistémologique alors en honneur ;

ils la considèrent comme une ramification de ce courant. Mais nous
ne songions pas à interpréter dans un sens positiviste l'idéalisme
critique de cette école, mais plutôt à reconnaître dans le « transcendental

» kantien le sens véritable et originel de la « transcendance »

1 Réd. — Voir pourtant R. Th. Ph., 1941, n° 118-119, p. 97-98.



IÓ2 HEINRICH BARTH

qui revêt une portée capitale dans toute la philosophie antérieure
à Kant. Nous considérions donc la philosophie alors enseignée à

Marbourg non pas sous l'angle de ses possibilités destructrices, mais
tout au contraire dans une perspective qui faisait apparaître sa
continuité avec la grande tradition métaphysique de l'Occident.

Voyant dans l'idéalisme critique une philosophie riche de contenu
et qui ne renonçait nullement aux profondeurs de la transcendance,
nous n'avions pas lieu de l'abandonner par la suite. Nous suivîmes un
autre chemin que la plupart de nos camarades d'études. En effet,
bouleversés d'avoir perdu la première guerre mondiale, les Allemands
laissèrent sombrer dans le gouffre de leur désespoir la philosophie
qu'ils avaient tenue jusque-là en si haute estime et ce fut à la «

phénoménologie » qu'allèrent les préférences dans les années qui suivirent
la guerre. Comme Suisse, nous n'avions aucune raison valable de nous
associer aux changements qui, pour des mobiles politiques, se
produisaient alors en Allemagne. Aussi sommes-nous resté fidèle à la
philosophie classique qui était alors représentée le mieux par l'Ecole
de Marbourg, non sans prolonger, il est vrai, les lignes de cette
philosophie jusqu'à des conséquences qui n'ont, à première vue, que
peu de rapport avec son point de départ.

Après avoir trouvé chez Platon le sens d'une pensée philosophique
vraiment grande ', nous nous sommes donné pour tâche d'étudier
tout à nouveau Kant dans sa critique de la raison pratique 2, et de
mettre en lumière dans cette critique de la raison ce qui porte la
marque d'une « philosophie de l'existence », quand bien même cette
expression n'était alors pas encore à notre disposition. Aussi, dans
les années où la philosophie de Heidegger prit pied en Allemagne,
pouvions-nous nous dire que nous avions déjà frayé, à travers Platon
et Kant, le chemin d'une philosophie de l'existence et que, par
conséquent, la découverte du problème de l'existence ne pouvait plus
nous réserver une surprise absolue. Si nous étions ainsi engagé dans
la voie d'une pensée existentielle, nous remarquions néanmoins la
différence de principe qui sépare notre position des autres formes
de philosophie de l'existence apparues jusqu'alors. Et nous croyons
discerner même un avantage dans notre manière de poser le problème
de l'existence : elle peut non seulement se rattacher à Pascal et à
Kierkegaard, mais elle se trouve encore en continuité avec l'histoire
de la philosophie. Car on ne peut pas le nier : si dans cette histoire
le problème de l'existence n'est pas formulé partout explicitement,
mais le plus souvent seulement indiqué, les grands systèmes de
Platon à Hegel nous ouvrent cependant les vastes horizons dans

1 «Die Seele in der Philosophie Piatosi) (1921).
2 «Philosophie der praktischen Vernunft» (1927).



EXISTENCE ET VÉRITÉ DE FOI 163

lesquels seuls la question philosophique de l'existence peut trouver
sa véritable profondeur et son explicitation. C'est uniquement dans
la grande tradition philosophique que cette question fondamentale
de la pensée contemporaine peut trouver un champ à sa taille.

En attirant l'attention sur trois points fondamentaux, nous
voudrions dans ce qui suit faire comprendre de notre mieux les
grandes lignes de cette philosophie de l'existence ; après quoi nous
dirons quelques mots des rapports de cette philosophie avec la vérité
de foi. Il est bien évident que nous ne donnons ainsi qu'un aperçu
d'une matière philosophique qui, par son ampleur, dépasse les limites
d'un article.

I. L'existence en tant que connaissance

Ce que nous entendons par « existence » ne peut, pas se définir
en catégories purement ontologiques dont la signification resterait
pour ainsi dire neutre à l'égard de la « connaissance ». Car l'existence
est connaissance : en tant que telle, dans sa signification même, elle
existe au sein de la question de la connaissance. Que l'existence
n'existe pas autrement que dans l'horizon de la connaissance, on le
reconnaît au fait que, existant dans un champ de possibilités ouvertes,
elle se décide à réaliser l'une de ces possibilités. L'existence existe
dans la décision. Et la décision est un acte de connaissance. Ces

propositions sont d'une importance fondamentale pour notre
philosophie de l'existence. Nous allons les expliquer maintenant.

Dans le vocabulaire des temps passés, qui s'est maintenu cependant
jusqu'à présent, « existence » signifie la modalité d'être d'un fait.
Une fois celui-ci établi, il possède le caractère incontestable d'une
réalité de fait. L' « existence » dont il s'agit dans la philosophie de
ce nom possède au contraire par essence le caractère d'être en question,

en ce sens qu'elle devient une question pour elle-même (cf.
saint Augustin, Confessions, IV, 4, 9, factus eram ipse mihi magna
quaestio), et que sa propre vérité est en jeu. Pour un existentialisme
bien compris, l'existence n'existe pas en tant que fait brut. Elle
existe en s'interrogeant sur son propre sens, en cherchant, par son
essence même, à réaliser le contenu « optimum » de sa propre
signification. Elle se préoccupe de la possibilité qui lui paraît «

supérieure ». Or lui paraît supérieure la possibilité d'existence qui, en
raison de sa valeur eminente, mérite de recevoir la préférence. La
conception de l'existence ainsi esquissée peut déjà se réclamer du
Protagoras de Platon. Nous pouvons aussi nous exprimer ainsi :

« quelque chose est en jeu » dans l'existence ; c'est là ce qui constitue
la modalité d'être de l'existence. Selon saint Augustin, on sait pour
ainsi dire a priori que c'est la beatitudo qui est en jeu pour l'homme.



164 HEINRICH BARTH

En d'autres termes, l'homme cherche à donner à son existence un
sens et une valeur « optimum », même là où il semble nier complètement

ce rapport de sens. Puisque l'existence est préoccupée de cet
optimum, elle existe dans la question existentielle. Mais elle ne se

pose pas cette question comme le ferait un dialecticien qui dispute ;

au contraire, elle le fait en devenant question pour elle-même au
sein même de la question. A cette question de si grande portée
existentielle, dans laquelle elle existe, elle ne peut pas répondre par un
simple jugement, mais seulement par son existence. Elle répond au
sein d'une responsabilité existentielle. Or la réponse à une question
existentielle consiste précisément en une « décision ».

Si nous qualifions la décision d' « acte de connaissance », c'est

parce que tout acte de décision, en tant que réponse à une question
posée, s'accomplit dans l'horizon de la vérité. La décision existentielle
se mesure à l'étalon du Logos, dans lequel l'existence existe. En se

décidant ainsi, l'existence pourra affirmer ou nier ce Logos, cette
vérité à laquelle elle tend — affirmation ou négation qui auront la
relativité propre au champ des possibilités existentielles. Par rapport
à I' « optimum » de ces possibilités, l'existence se décide avec plus
ou moins de discernement et d'aveuglement. Voilà ce qui nous
autorise à qualifier la décision de « connaissance ». Il est un point
cependant qu'il faut mettre en lumière : il s'agit ici d'une connaissance
qui a pour essence et pour sens de prétendre à l'existence. Il ne
s'agit nullement ici de donner à la connaissance une signification
obscure ou mystérieuse, mais bien plutôt de reconnaître en elle une
dimension qui est propre à notre existence quotidienne. Un homme
d'Etat pèse les possibilités de sa politique et parvient un jour à

discerner la meilleure d'entre elles. Parvenu à cette connaissance, il ne

peut en rester là ; il appartient à la nature de cette connaissance

qu'il la traduise en acte et en fasse l'objet de sa décision. Si la décision
pratique venait à manquer, ce serait la preuve que l'homme d'Etat
n'a pas encore accompli l'acte de connaissance qui permet d'accorder
la préférence à une seule possibilité. Dans la mesure où la connaissance

d'une possibilité qui apparaît préférable s'actualise, elle a une
signification existentielle : sa nature est de s'achever pratiquement
par la décision. Celui qui se décide le fait en un acte de « connaissance
existentielle ». Par cette expression, nous entendons une connaissance
dont le Logos par nature se manifeste dans l'existence même, c'est-
à-dire dans l'accomplissement de la décision. Nous espérons ainsi
avoir montré clairement en quel sens l'existence a pour nous une
signification de connaissance. La « connaissance existentielle » n'est
rien d'autre, du reste, que ce que Kant entendait par « raison
pratique » : une raison qui, comme telle, est pratique.



EXISTENCE ET VÉRITÉ DE FOI 165

IL Le fondement transcendant de l'existence

Si nous ramenons l'existence à un principe « transcendant » qui
en est le fondement, il est nécessaire d'expliquer avant tout ce que
signifie la « transcendance ». Nous sommes bien loin d'en parler
comme si l'existence surgissait sur un « arrière-fond métaphysique ».

Transcender signifie « s'élever au delà ». Dans la transcendance, vers
quel au-delà nous élèverons-nous Non pas vers un « monde plus
haut », non pas vers un « monde meilleur » Avec une telle doublure
du monde, qui nous ferait imaginer, dans un au-delà, d'autres
domaines de l'être, le profit serait maigre pour l'existence, tant pour
sa compréhension philosophique que pour la réalisation de sa
signification. Une conception de la transcendance qui ne désignerait rien
de plus que l'au-delà d'un second univers situé à l'arrière-plan,
— un univers idéalisé dont les couleurs seraient empruntées à celui
où nous vivons — ne saurait résister à la critique. Que devrait signifier
pour nous « s'élever au delà » si, sous prétexte de passer à un « autre
monde », nous aboutissions seulement à une sphère de réalités dont
le mode d'être ne nous semblerait que trop connu

Nous ne recherchons la transcendance ni dans la profondeur des

réalités, ni dans un super-monde. Ce n'est qu'au niveau de la «

connaissance » que nous pouvons nous faire une notion de la transcendance

qui soit légitime et qui résiste à la critique. Nous entendons

par « transcendance » cette sorte de dépassement qui apparaît dans
l'acte de fonder « transcendentalement » la connaissance, tel que
Kant l'a accompli. Une signification « transcendentale », c'est celle

que possède le « principe » de la connaissance, dans l'unité de laquelle
toutes ses formes et toutes ses possibilités trouvent leur fondement,
de même que toute actualisation de la connaissance présuppose le

Logos en tant que tel en un sens transcendental. Dans cette priorité
de la présupposition transcendentale inhérente à toute connaissance

possible ou réelle, nous reconnaissons la transcendance, une
transcendance qui est pure, incontestable au regard de la critique et, en
même temps, vraiment riche de signification. La connaissance ne

peut pas être fondée anthropologiquement. Car toute anthropologie
présuppose déjà la connaissance. La mesure de la vérité et de l'erreur
dans toute connaissance possède inévitablement un caractère
transcendant : si nous recherchons le critère de la vérité de cette connaissance,

il ne nous reste rien d'autre, en dernière instance, qu'à en
appeler à la « raison », au principe du « Logos », à l'idée de la « vérité ».

En fin de compte, nous fondons nos connaissances en les rapportant
à la transcendance du Logos comprise d'une manière transcendentale.

En accédant ainsi au concept de la « transcendance » à partir du

principe du « transcendental », nous ne restons pas, dans nos rapports



l66 HEINRICH BARTH

avec l'histoire, rivés exclusivement à la critique kantienne de la
raison. Il y a en effet un point qui ne doit pas nous échapper : si,
dans la philosophie antérieure à Kant, la pensée se réfère sans cesse
aux fondements transcendants de l'être du monde et de l'être de
l'homme, c'est bien une transcendance authentique, pleine de sens,
philosophiquement bien fondée que nous rencontrons dans les
systèmes de la philosophie classique de Platon jusqu'à Leibniz. L'origine
antique de cette philosophie se reconnaît, au moyen âge et dans les

temps modernes à ceci que jusqu'à Leibniz la pensée « métaphysique »

trouve essentiellement dans le problème de la connaissance son
orientation vers la transcendance. Pour la philosophie classique de
l'Occident fondée par Platon, on ne reconnaît le vrai et le bien jamais
autrement que par un mouvement de transcendance vers un principe
qui fonde la connaissance, principe qui réside au delà de toute
actualisation humaine de la connaissance. Ce principe transcendant de la
connaissance, qui nous paraît être le fondement commun de tous
les grands systèmes déjà nommés, c'est ce qu'on appelle la « raison
divine ». Il est vrai qu'il y a une grande différence entre la « raison
divine » de Platon, celle du néo-platonisme, celle d'Aristote ou
celle du stoïcisme. Cependant, par-dessus ces différences, on ne peut
pas ne pas voir que la pensée commune à tous ces systèmes c'est qu'il
va pour ainsi dire de soi que la connaissance se rapporte à un « trans-
cendens ». Ils n'agissent pas ainsi en vertu de quelque prévention
métaphysique, mais parce qu'ils sont guidés par une nécessité
philosophique. Cette nécessité consiste en ceci : nous rencontrons dans le
problème de la connaissance une exigence qui ne peut être déduite de
façon satisfaisante ni de données cosmologiques, ni de données
anthropologiques. — Dans cette philosophie, la « connaissance
existentielle » trouve-t-elle aussi un fondement transcendant — A vrai
dire, la signification « existentielle » de ce « transcendens » n'est pas
visible de façon continue dans tout ce courant de l'histoire philosophique.

Mais nous ne pouvons pas nier qu'un saint Augustin, qu'un
saint Anselme et même un Spinoza aient reconnu cette signification.

III. L'existence dans son être contingent

Spinoza enseigne que tout procède de l'être divin en vertu d'une
inéluctable nécessité. S'il est question chez lui d'une « contingence »

de l'être créé, ce ne peut être que dans le sens que voici : notre intellect
humain limité ne peut pas reconnaître la nécessité qui existe en réalité
dans les relations ontologiques dans lesquelles l'homme est également
circonscrit. La philosophie de Spinoza repose sur le postulat suivant :

ce sont des raisons purement subjectives qui nous font admettre une
contingence, en ce sens que tout être fini, en réalité, dérive de la



EXISTENCE ET VÉRITÉ DE FOI 167

substance absolue par une déduction logico-ontologique. A vrai dire,
Spinoza a omis — et cela pour des raisons qui tiennent à son système
même — d'en tirer toutes les conséquences jusqu'à supprimer la
contingence. Il est devenu néanmoins, en vertu de son postulat, le

représentant d'un rationalisme qui lie au concept de « raison » la
pensée d'une « nécessité rationnelle de tout être ». Spinoza a favorisé,
en particulier, le préjugé selon lequel « raison » et « nécessité » vont
de pair inséparablement, si bien que la détermination rationnelle
d'une chose ne peut se comprendre que comme sa nécessité rationnelle.

On pourrait aussi invoquer ici l'exemple de Hegel : l'affirmation
philosophique d'une raison originelle, divine, entraîne immanquablement

la résorption de toute contingence dans une nécessité rationnelle

de « l'esprit ». La « philosophie de la raison » est conçue alors
comme l'intégration complète de toute réalité dans une séquence
rationnelle qui exclut fondamentalement tout « pouvoir être » ou
« ne pas pouvoir être ».

Sur ce point, nous sommes pleinement d'accord avec une idée
essentielle de l'actuelle philosophie existentielle : nous n'admettons
pas que la réalité de l'existence soit supportée et attestée par une
détermination spirituelle qui, en vertu d'une nécessité rationnelle
transcendante, garantirait le sens et le contenu de cette existence.
Introduire un fait existentiel particulier dans un enchaînement
d'événements qu'on pourrait comprendre comme une incarnation
de la raison et qui donnerait tout simplement son contenu rationnel
à chaque événement particulier, est une conception propre à la
philosophie de l'histoire de Hegel et à laquelle nous opposons un refus de

principe. Par là nous ne contestons pas les relations de signification
propres aux êtres de la nature ou à l'existence humaine ; c'est dans la
signification spirituelle de l'existence, existence qui offre des
possibilités illimitées de découverte nouvelle, que réside la richesse de sa

problématique qu'aucune « philosophie du néant » ne peut nous
ravir. Toutefois, nous n'oublions pas l'autre aspect : nous reconnaissons

que l'existence en dernière analyse et en réalité se trouve « devant
le néant ». Comme elle ne peut s'appuyer sur aucune loi rationnelle
du devenir, qui lui conférerait sa propre signification, elle se reconnaît

en suspens et exposée à tout. En vertu du caractère contingent
de son être, l'existence peut aussi bien être que ne pas être ; aussi
n'échappe-t-elle pas aux risques d'une confrontation avec le néant.
Dans les hasards de sa contingence, elle paraît succomber au néant.
Une existence qui peut être ou ne pas être flotte, semble-t-il, sans

support au-dessus du néant. Comme elle ne se détache qu'en traits
incertains de ce fond de néant, son caractère problématique s'en
trouve accusé à l'extrême. Il n'y a, nous le savons, aucun enchaînement

rationnel imprimé dans l'histoire de l'existence et capable de



168 HEINRICH BARTH

tirer celle-ci de l'isolement de son être contingent. Et si la continuité
relative de l'histoire, dans laquelle baigne l'existence, peut abuser
cette dernière et lui faire oublier sa contingence, l'existence ne peut
pourtant pas éluder la question de l'être et du néant, du sens et du
non-sens lorsqu'elle se rend compte qu'à chaque instant la ruine totale
de son histoire reste possible. La question du sens de l'existence
trouve ici une réponse : le principe qui donne son sens à l'existence
ne réside pas dans l'immanence du déroulement historique. Il réside
dans la transcendance, la transcendance du fondement transcendental

de la connaissance existentielle. Cette relation avec la
transcendance qui ouvre l'horizon de la connaissance existentielle à
l'être contingent et qui confère ainsi un sens à son existence, n'est
pas infirmée par l'isolement de cette dernière et par sa confrontation

avec le néant.

Nous avons ainsi en quelque sorte jeté les trois bases d'une
connaissance existentielle. Mais nous ne pouvons pas songer, dans le
cadre de cet article, à montrer comment peut s'édifier sur elles une
philosophie de l'existence. Réfléchissons néanmoins au point où
notre démarche nous a conduits. Dans un cadre, certes limité, nous
avons atteint une connaissance philosophique. Et notre recherche
philosophique aboutit à un résultat essentiel : dans l'existence se
découvre à nous un problème de connaissance. La connaissance
était à l'œuvre pour faire apparaître un problème de connaissance.

On sait que dans les discussions sur la « raison » et la « foi », on
parle volontiers, en s'inspirant de la philosophie thomiste, de connaissance

« naturelle ». Et l'on entend par là la connaissance de la science
profane et celle de la philosophie, dans la mesure où elle s'efforce
d'embrasser l'univers du savoir en une unité supérieure. L'activité
de la recherche scientifique et de la réflexion philosophique est comprise

alors comme l'expression d'une démarche « naturelle » de
l'esprit. Mais comment nos théologiens en arrivent-ils à considérer
la connaissance, avec une indéracinable obstination, comme une
activité « naturelle » de l'homme Ces théologiens n'ont pourtant
nulle envie de passer pour des aristotéliciens ou des stoïciens Si la
science, si la philosophie est interprétée comme une connaissance
« naturelle », quelle notion de la nature donne-t-on pour fondement
à la connaissance Jamais personne n'a encore répondu à notre
question.

La science et la philosophie, selon cette conception, sont
considérées comme des manifestations de la « raison humaine ». Qu'entend-
on dire lorsqu'on donne à la raison le prédicat « humain » L'ajoute-
t-on par simple étourderie Ou devons-nous admettre que la raison
est sérieusement prise dans un sens anthropologique, si bien qu'il



EXISTENCE ET VÉRITÉ DE FOI 160,

faudrait la concevoir comme une fonction de la réalité humaine,
d'une réalité humaine antérieure à elle Pouvons-nous attribuer à

ceux qui ont sans cesse à la bouche la « raison humaine » une conception

qui sacrifie la connaissance à la relativité de fondements « purement

humains » et qui ne peut concevoir la « raison » que dans son
conditionnement psychologique et physiologique S'il est question
de « raison humaine », est-ce 1'« homme » ou la « raison » qui vient
d'abord Pourquoi soulève-t-on si rarement cette question Et pourquoi

ne reçoit-on pas de réponse quand on la pose
On nous présente la science et la philosophie comme des possibilités

« immanentes » à l'homme. « Immanere » signifie « demeurer
dans quelque chose ». Cela éveille en nous l'idée d'un espace intérieur
où la science et la philosophie auraient leur domicile. Il serait utile
à notre compréhension que nous puissions en savoir davantage sur
ce milieu de 1'« immanence ». Où est-il visible Et dans quelles
limites se circonscrit-il

Si l'on ramène la science et la philosophie au « principe » de
toute connaissance, elles ne nous apparaissent pas comme des
possibilités « naturelles », ni « humaines », ni « immanentes ». Elles ont
leur fondement dans la transcendance du Logos. Nous voilà retombés
aujourd'hui bien bas des hauteurs où était parvenue à la fin de l'Antiquité

la philosophie du Logos qui entendait situer le lieu de la
connaissance à proximité immédiate de Dieu La science et la philosophie

ne sont donc pas pour nous des possibilités « profanes », en ce
sens que nous pourrions les séparer de la transcendance en les qualifiant

de quelque adjectif dépréciatif. La question soulevée par la
science et la philosophie n'a pas un caractère sublunaire ; elle tire
son origine du Logos. Cela signifie que cette question est posée à partir
d'un fondement qui a sa racine dans ce qui est Premier et Dernier.
Ce n'est pas un pseudo-problème, mais au contraire une question
qui exige une réponse sub specie aeterni. Cette réponse doit être
donnée avec la conscience de sa responsabilité existentielle, et cela
a vraiment un sens de s'efforcer de trouver cette réponse. Car, quand
bien même il peut arriver aux sciences et à la philosophie de se

tromper, ni les illusions des sens, ni les sophismes de la dialectique,

ni quelque démon trompeur ne sont en mesure de nous induire
complètement en erreur ; en science et en philosophie, il ne
s'agit pas de « vérité humaine », mais bien de « vérité » tout court.
Il n'y a en définitive ni double vérité, ni décomposition du Logos en
une série graduée de la raison. L'homme n'a pas, à côté d'autres
êtres vivants, son Logos particulier et il ne trouve pas dans sa raison
humaine sa limite absolue. En résumé, il y a une connaissance, un
Logos, une vérité. Décomposer la connaissance en une pluralité de
connaissances conduirait au néant.



170 HEINRICH BARTH

De la signification transcendante de la connaissance, nous pouvons
tirer une indication de plus : nous ne sommes pas en mesure de nous
approprier le Logos. Nous sommes incapables de lui assigner ses

limites et de borner ses exigences. Cette autarcie du Logos a pour
conséquence que nous ne pouvons pas nous permettre d'écarter délibérément

la recherche et la réflexion lorsqu'il s'agit des questions humaines
les plus profondes, sous prétexte qu'il n'appartient pas à la raison
limitée de l'homme de s'occuper de choses aussi élevées. S'il nous est

interdit de limiter ainsi la connaissance, nous ne sommes pas autorisés

non plus par ailleurs à identifier au Logos lui-même notre science et
notre philosophie ; nous n'avons pas le droit de restreindre le Logos
à la signification que la connaissance revêt pour notre science et
notre philosophie actuelles. Il y a dans le passé et dans le présent
une source d'erreur qui reparaît toujours et que nous devons dénoncer

: confondre la raison telle qu'elle s'actualise à un moment déterminé

avec le Logos comme tel. Chaque époque incline à regarder
comme « la raison » sa science et sa philosophie, pour se demander
ensuite, à la faveur de cette identification, quel rapport la raison
entretient avec la foi. Dans la pensée aristotélico-thomiste, « connaissance

rationnelle » signifie autre chose que dans la tradition
néoplatonicienne et augustinienne. Le rationalisme entend par ratio la
connaissance physico-mathématique de la nature, tandis que la
philosophie de Hegel a voulu voir dans la connaissance rationnelle
le développement de sa dialectique. Au XIXe siècle, « raison » signifiait

tout simplement la science positive. Chaque époque a donc
tendance à incarner le Logos dans une forme de connaissance déterminée,

sans remarquer qu'elle attribue ainsi la signification d'un principe

absolu, en l'occurence le principe de « la raison », à une grandeur
historiquement conditionnée.

Dans la transcendance du Logos, il est établi que la raison doit
demeurer non pas un principe historiquement limité, mais un principe
ouvert. Notre science et notre philosophie représentent une actualisation

de la connaissance, non pas l'incarnation de « la raison ».

Qu'avons-nous en vue quand nous confrontons la « raison » et la « foi »

pour nous interroger sur la compétence de chacune d'elles Sont-ce
deux facultés humaines qui se font concurrence Aborder ainsi le

problème, ce serait le rabaisser à un niveau « par trop humain ».

Ou bien « la raison » serait-elle représentée à nos yeux par la
philosophie de K. Jaspers ou celle de H.-L. Miéville Il ne serait pas très
prudent de déterminer la raison de cette manière.

Ce que nous venons d'esquisser sous le terme de « philosophie de
l'existence » n'a pas la prétention de représenter le Logos en tant
que tel. Certaines perspectives d'examen philosophique y ont été
proposées, rien de plus. Si nous avons pu jeter quelque lumière sur



EXISTENCE ET VERITE DE FOI I7I

certains problèmes fondamentaux, il y a pourtant des dimensions

propres à l'investigation existentielle que la philosophie de ce nom
ne fait pas siennes. Nous ne nous trouvons pas ici en présence d'un
postulat ou d'une simple conjecture, mais devant un fait : la
philosophie, celle de l'existence aussi, laisse ouvertes des questions qui ont
précisément pour cette existence une signification et une portée
décisives. De facto la philosophie ne soulève pas certaines questions,
qui sont de la plus haute importance, questions qui ont été non
seulement posées, mais qui ont reçu réponse ailleurs dans l'histoire.
Du vaste domaine des préoccupations existentielles qui se présentent
maintenant à notre vue, nous voulons tirer un seul thème et élucider,
à son propos, le rapport qui existe entre la philosophie de l'existence

et la « vérité de foi ».

La philosophie que nous avons décrite s'assure d'un certain sens
de l'existence. Mais elle ne se préoccupe pas du fait que chaque jour
ce sens est détruit. Peut-être mentionne-t-elle que l'existence est
déchirée par la faute et le péché. Toutefois elle s'abstient de dévoiler
intégralement la situation de l'existence et d'assumer la charge de ce

problème. Si, pourtant, le philosophe veut aborder de front le problème
de la fragilité de l'existence, s'il ne consent pas à voiler son actualité
par quelque contemplation de l'harmonie de l'univers, il rencontrera
peut-être dans la tradition la « parole de la réconciliation » (II Cor.
5 : 19 : ó aotoç Tf|ç KaxaMccrfiç) qui lui donnera l'impression d'être
proférée avec une puissance toute particulière. En fait, il ne trouvera
pas cette parole dans la littérature philosophique, mais dans certains
écrits réunis sous le nom d'« écriture sainte ».

Il est bien possible que le philosophe, quand il rencontre des

concepts tels que celui de « réconciliation », consulte son inventaire
mythologique et, selon ses habitudes de penser historiquement,
fasse défiler en son esprit une foule d'« analogies ». Dans le concept
de « mythe », il pourra trouver un prétexte pour dépouiller la « parole
de la réconciliation » de toute signification sérieuse. Mais, en déplaçant
le problème jusque dans le mythe, peut-il vraiment parvenir à ce

point décisif où l'existence n'aurait vraiment plus besoin d'aucune
réconciliation A-t-il fait preuve d'esprit scientifique en cherchant à

contester plus ou moins clairement l'existence d'un problème qui de

toute évidence creuse un trou béant au tréfonds même de l'existence
Ici l'on fera une remarque toute simple qui s'adresse à la raison

raisonnante et qui ne présuppose encore aucune prise de position
quant au fond du problème : Y a-t-il, en science ou dans n'importe
quelle recherche de la vérité, une loi qui oblige un penseur critique
à limiter la manifestation de la vérité en restreignant à la philosophie,
à la poésie et aux diverses sagesses les possibilités de connaître et
d' « éclairer » notre existence à l'exclusion de cette possibilité unique



172 HEINRICH BARTH

en son genre qui, sous le titre de « révélation », a reçu son caractère
gnoséologique distinctif Pourquoi le philosophe ne pourrait-il s'inspirer

que des documents de l'histoire philosophique, de la littérature
universelle, de la mystique et des religions de l'Extrême-Orient
Quelle raison, quelle rigueur intellectuelle lui interdit-elle de tirer
aussi son enseignement de la tradition biblique d'autant plus qu'il
ne peut manquer d'observer que, dans cette tradition, les questions
centrales de l'existence sont abordées avec une vigueur incomparable
Un esprit libre et large ne doit assigner aucune limite arbitraire aux
possibilités du Logos, et, par conséquent, demeurer ouvert à la
perception de la « Parole », de quelque ordre et de quelque provenance

qu'elle puisse être.
Nous avons sujet d'en appeler à une vertu qui est celle de tout

intellectuel et de tout homme vraiment cultivé : il ne lui est jamais
permis de se cramponner aux limites qui ont été assignées une fois
à sa manière de penser et de vivre ; il doit plutôt se conserver une
ouverture universelle dans son horizon intellectuel. Avec une telle
exigence, nous courons, il est vrai, le risque de simplifier notre
problème d'une façon vraiment regrettable et de faire aboutir notre
raisonnement à quelque banalité. Car discerner la connaissance qui
se fait jour dans la vérité de foi n'est vraiment pas seulement l'affaire
de I' « universalité de l'esprit ». On ne saurait fermer les yeux sur la
prétention inouïe contenue dans la vérité de foi. C'est d'ailleurs avec
raison que, depuis quelques décennies, on a insisté avec force sur le
fait que la parole dont il s'agit ici est d'un tout autre ordre que les
paroles dont on use dans les énoncés scientifiques et philosophiques.
La philosophie de l'existence, elle aussi, fera bien de renoncer, en
poursuivant ses recherches, à faire intervenir à n'importe quelle
occasion la notion de « réconciliation ». Pourquoi aura-t-elle avantage
à s'en abstenir C'est que le problème de la « réconciliation » n'est
pas né sur le terrain philosophique, mais qu'il est posé avec autorité
en un tout autre endroit Chacun reconnaîtra que la « parole de la
réconciliation » ne peut pas être utilisée comme une proposition
philosophique. On la prononce judicieusement quand on est dans
l'esprit de ceux qui, à l'origine et avec la puissance de l'Esprit, ont
rendu témoignage à la réconciliation. Or si la vérité de foi est en
jeu ici, c'est qu'il y a pour nous dans cette notion l'indication suivante :

dans sa relation transcendante, l'existence est prise à partie
personnellement et actuellement par des vérités de cet ordre. Devons-nous
encore prouver que la « réconciliation » par nature ne peut être le
résultat d'un raisonnement de la philosophie existentielle, sans toutefois

pour cela tomber hors du domaine de la vérité, de la connaissance
et du Logos Pourquoi les possibilités qu'a la vérité de se manifester
devraient-elles trouver dans la philosophie de l'existence, précisément,



EXISTENCE ET VÉRITÉ DE FOI 173

leur limite supérieure Si l'on veut on peut bien parler d'une « tout
autre » vérité qui serait celle de la foi, mais on parle alors quand
même d'une « vérité ».

Quand nous considérons notre problème, nous devons tenir
compte d'une « incommensurabilité » fondamentale dans laquelle
nous croyons discerner la raison de la difficulté que nous avons à en
venir à bout : les formulations de la philosophie existentielle et la
« parole de la réconciliation » sont incommensurables entre elles.
Aucune relation de correspondance, ou de conséquence, ni aucune
autre catégorie logique ne peut nous faire comprendre le rapport de
l'une avec l'autre. C'est cette incommensurabilité qu'on a en vuf
lorsqu'on se réclame si volontiers, et souvent abusivement, du « paradoxe

» de la vérité de foi. Cette incommensurabilité signifie que nous ne
pouvons trouver dans aucune catégorie supérieure la mesure
commune d'après laquelle nous établirions le rapport qu'entretiennent
les vérités de l'un et de l'autre ordre. S'ensuit-il que nous devrions
chercher la vérité d'un côté seulement

L'incommensurabilité des vérités n'est pas inconciliable avec
l'unité dernière du Logos. Dans cette question.'nous sommes prêts,
un peu trop facilement, à nous réfugier dans 1' « irrationnel » et à

opposer un alogon au Logos. Mais nous oublions que, de son côté,
la « parole de la réconciliation » est un Logos. Il nous manque un
vaste concept au moyen duquel nous pourrions fixer le rapport du
Logos de la réconciliation avec le Logos de la science et de la
philosophie. Mais cela ne signifie pas qu'entre deux Logos il n'existe aucun
rapport du tout et que l'un n'ait rien à faire avec l'autre. Il y a,
du reste, des rapports incommensurables dans la géométrie élémentaire

déjà, par exemple entre les côtés de deux carrés dont les
surfaces sont dans le rapport de trois à quatre. Parce qu'elles ne peuvent
pas être mesurées en unités de même mesure, personne ne prétendra
que les longueurs des côtés de ces deux carrés n'entretiennent aucun
rapport, et que, par conséquent, un véritable « alogon » soit ici en
jeu.

L'incommensurabilité de la connaissance profane et de la vérité
de foi doit être reconnue dans toute son importance. Mais il faut
insister sur un point : cette incommensurabilité réside à l'intérieur
du Logos. Pour cette raison, nous n'avons pas besoin d'admettre un
« double Logos » et une « double vérité ». Du moment que le Logos,
en vertu de sa signification transcendante, ne peut être réduit à

aucune « ratio » limitée, il possède une envergure qui domine la
profonde différence séparant les deux ordres de la vérité dont nous
venons de parler. Entre ces deux ordres existe un rapport qui ne
peut pas être nié. Seulement, en raison de sa transcendance, leur
point de convergence n'est pas saisissable, et, de la sorte, nous ne



174 HEINRICH BARTH

sommes pas en mesure de les réduire, comme en arithmétique, à un

commun dénominateur.
Si, à partir de ce point, nous jetons un coup d'œil en arrière sur

cette esquisse d'une philosophie de l'existence, qu'en est-il de son

rapport avec la vérité de foi Tout dépend du contenu de vérité

qui peut être attribué à cette philosophie. Ce qu'elle contient de

« vrai » ne peut pas être en contradiction avec la vérité de foi. Car

des vérités qui se contredisent n'existent pas. Il est même concevable

que les connaissances de la philosophie existentielle aient une
signification positive pour la compréhension de la vérité de foi. La notion
de « connaissance existentielle », la conception de la « transcendance »

et de la « contingence » propres à cette philosophie ne sont pas sans

analogie avec ce que la foi chrétienne dit de la relation de Dieu,
de l'homme et du monde. Dans l'analogie s'exprime une vérité ; mais,

parce qu'elle est vue sous un certain angle, cette vérité n'est pas
la vérité. L'analogie n'est pas non plus un marchepied pour parvenir
à la vérité de foi, car si elle l'était, elle serait commensurable à cette
vérité. En se concevant elle-même comme analogie, la philosophie
de l'existence trouve à la fois son assurance et le sens de ses limites.

(Traduit de l'allemand.) Heinrich Barth.


	Esquisse d'une philosophie de l'existence dans son rapport avec la vérité de foi

