Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 1 (1951)

Heft: 2

Bibliographie:  Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLICGRAPHIE

RupoLF BULTMANN : Le christianisme primitif dans le cadrve des veli-
gions antiques. Paris, Payot, 1951, 192 p.

M. Pierre Jundt a traduit ce petit livre paru en allemand en 1949
a I"Artemis Verlag (Zurich) et M. Maurice Goguel 'a muni d’'une
préface explicative sur la personne et l'ceuvre du professeur de
Marbourg. Aucune ceuvre de Bultmann ne se prétait mieux que celle-
cl a une traduction. Elle présente en un résumeé saisissant le résultat
de ses recherches et les grandes lignes de sa position si discutée.
Bultmann lui-méme l'a congue comme une snferprétation du chris-
tianisme primitif devant répondre a une question trés actuelle:
«Ce qui est a considérer, c’est la possibilité nouvelle d’une interpré-
tation de I'existence humaine, telle qu’elle est apparue dans le chris-
tianisme primitif » (p. 12).

Le plan de I'ouvrage est simple. En cinq chapitres brefs et denses,
I'auteur caractérise successivement 1’héritage de I’Ancien Testament
(p. 13-49), le judaisme (p. 50-86), I'héritage grec (p. 87-111), I'hellé-
nisme (p. I12-141) et enfin le christianisme primitif (p. 142-172). Une
riche bibliographie, de précieuses notes et une table analytique des
sujets traités font de cet ouvrage un instrument de travail de premier
ordre.

Héritier et représentant de I'école de I'Histoire comparée des reli-
gions, 'auteur en renouvelle complétement la méthode. Il ne s’agit
plus, pour lui, de rapprocher tels termes ou conceptions communes
au christianisme primitif et aux religions ambiantes en en tirant des
conclusions hatives. Si «le christianisme ne doit pas étre congu
comme le produit nécessaire d’un développement historique » interne,
a la maniére du schéma hégélien (p. 11), s’il est clair que le christia-
nisme hellénistique, que nous connaissons principalement par les
écrits de Paul et de Jean, « apparait sous la forme d’un syncrétisme »
(p. 145), il importe de pousser I’analyse au dela de ces parentés for-
melles et de se demander si ’on peut « découvrir en lui une conception
fonciérement une, nouvelle et originale de l'existence humaine »
(p. 146). D’ailleurs, les termes de christianisme hellénistique recou-
vrent un phénoméne historique trés complexe comprenant des ten-
dances rivales multiples. Cependant, son interprétation de ’homme
fut radicalement opposée a celle de la tradition grecque (p. 146, c’est B.
qui souligne) car elle isole absolument '’homme tout entier « devant



BIBLIOGRAPHIE 143

Dieu » et'le soustrait a toutes les connexions naturelles du cosmos ;
il n’y a rien en 'homme qui doive étre éliminé, développé ou éduqué ;
Pindividu tout entier perd ses appuis et doit savoir s’il veut répondre
a la Parole de la grice divine. Quant aux relations de ’'homme avec
le monde, si Paul a recouru au mythe gnostique du Premier homme
pour se faire comprendre, c’est surtout pour souligner la transcen-
dance absolue de Dieu ; car cette transcendance de Dieu, c’est sa
grice. « En tant que grace, la transcendance de Dieu réside dans son
caractére de futur permanent, en ce sens que sans cesse il est par
avance, sans cesse il existe déja 1a oli 'homme peut accéder » (p. 160) ;
il est le Dieu qui pré-vient toujours 'homme, lequel ne peut et ne
doit que s’ouvrir sans cesse a cet avenir du Dieu qui vient a lui. En
sotériologie, Paul et Jean ont beaucoup emprunté soit a 1’Ancien
Testament soit & la gnose, mais le fait essentiel est que « dans la Parole
qui est annoncée... le Sauveur est présent » ; seule, cette conception
de la Parole donne aux sacrements chrétiens un caractére original
par rapport a la gnose ; seule, elle a sauvegardé dans le christianisme
primitif 'idée décisive de la préexistence permanente de Dien (p. 171)
qui ne se laisse enfermer ni dans l'expérience sacramentaire, ni dans
l'acte de foi, ni dans un développement spirituel ou moral quel-
conque.

Les formulations existentialistes, d’abord déroutantes, nous
paraissent jeter un jour nouveau et souvent fécond sur les sujets
traités. Dans le détail de I'analyse, on retrouvera les positions con-
nues de l'auteur : scepticisme radical sur la valeur documentaire de
la tradition évangélique (B. ne consacre que quelques lignes a la
figure de Jésus, dans le chapitre consacré au judaisme !) évaporisation
de l'eschatologie temporelle dans une doctrine de l'existence chré-
tienne « ouverte a jamais » sur 'avenir de Dieu, interprétation sou-
vent contestable des grands textes christologiques. Est-il possible,
par exemple, de retrouver dans Philippiens 2 : 5-11 I'idée gnostique
d’'un Sauveur « dont le corps terrestre n’est qu'un déguisement » ?

(p- 146).
PIERRE BONNARD.

FREDERICK C. GRANT : An Introduction to New Testament Thought.
New York-Nashville, Abingdon-Cokesbury Press, 1950, 339 p.
in-8. Prix : $3.75.

Aprés la période des recherches, avant tout analytiques, qui a
rempli I'entre-deux guerres, la science des origines chrétiennes tend
a nouveau a produire des ceuvres de synthése qui exposent tout le
message du Nouveau Testament. On a vu paraitre, en Allemagne,
le premier volume de 'ouvrage de M. Albertz, qui porte comme titre



144 BIBLIOGRAPHIE

les mots que nous venons de souligner, puis la Theologie des Neuen
Testaments, de R. Bultmann. Les savants américains ne restent pas
en arriére. Si The Religion of the New Testament (1939) de E. W.
Parsons, et The Varieties of New Testament Religion (1943) de
E. F. Scott, datent déja a quelques égards, The Faith of The New
Testament (1940) de W. Th. Conner, et surtout The Kingdom and
the Power. An Exposition of the New Testament Gospel (1950) de
P. S. Minear, témoignent d'un souci nouveau de comprendre et
d’exposer la pensée du Nouveau Testament dans son unité, un peu
a la maniére inaugurée en Allemagne par Ethelbert Stauffer. Quel
que soit le jugement que l'on porte sur la maniere en laquelle il a
réalisé son exposé de la théologie néotestamentaire, on ne peut lui
refuser le mérite d’avoir rappelé que les voix diverses qui s’expriment
dans le Nouveau Testament sont accordées en un cheeur.

C’est dans la méme ligne que se situe 'ouvrage de F. C. Grant,
professeur a Union Theological Seminary, a New-York. Comme
I'indique le titre, ce nouveau livre de 1'éminent exégéte est une
introduction a la pensée du Nouveau Testament, plutdt qu'une
théologie du Nouveau Testament, au sens classique de I'expression.
Autrement dit, 'auteur s’attache avant tout a4 présenter I’enseigne-
ment néotestamentaire dans ses lignes de faite et dans son unité.
Le livre s’ouvre par quelques chapitres consacrés a des questions
préliminaires telles que les suivantes: y a-t-il une théologie du
Nouveau Testament ? 1'unité dans la diversité, les caractéres géné-
raux de la pensée néotestamentaire (ce chapitre est particuliérement
bien venu), révélation et écriture. Le volume traite ensuite de Dieu,
des miracles, de 'homme, du Christ, du salut, de I'Eglise et de
I'éthique. Il manque peut-étre un chapitre spécial consacré a 1'escha-
tologie, laquelle n’est abordée qu’en rapport avec d'autres sujets et
spécialement les miracles, I'Eglise et ’éthique. On sait que le profes-
seur Grant a traité un aspect de cette derniére question, sous le titre :
« The Impracticability of the Gospel Ethics», dans le volume des
Mélanges Goguel.

Tout au long de son livre, 'auteur ne se borne pas a dresser pour
ainsi dire un inventaire de ce qu'on trouve dans le Nouveau Testa-
ment. Il situe la pensée néotestamentaire par rapport aux courants
de pensée dont elle est susceptible d’étre rapprochée. Il reconnait,
avec les nuances nécessaires, l'influence exercée par l'apocalyptique
juive, la théosophie judéo-alexandrine et la gnose orientale, mais
d’autre part, il affirme trés nettement que les sources principales
sont 1’Ancien Testament -— surtout les prophétes et les psaumes —
et l'expérience de 1'Eglise. Il montre notamment, en des pages
excellentes, que le Nouveau Testament doit son unité a son fonde-
ment scripturaire (p. 45 s.) et que le développement de la christologie



BIBLIOGRAPHIE 145

est dii plus & des causes internes et religieuses, qu'a des motifs
extérieurs et purement spéculatifs (p. 243 s.).

L’exposé ne comporte pas de notes, et fort peu de réferences
dans le texte aux auteurs modernes, assez cependant pour qu’on
s’apercoive que le professeur de New-York est parfaitement informé
des derniéres recherches poursuivies en Grande-Bretagne et sur le
continent.

Dans l'ensemble, l'ouvrage est une excellente initiation aux
problémes de la pensée néotestamentaire tels qu’ils se posent aujour-
d’hui. Il est appelé a rendre de grands services aux étudiants qui
commencent, et qui auront en lui un guide sir. Il ne sera pas moins
utile au grand public, qui désire étre informé, sans courir le risque
de se perdre dans des débats trop techniques. Last but not least, le
livre est écrit dans une langue claire et élégante, qui rappelle un
peu la maniére de James Moffatt et qui ne peut que lui gagner beau-

coup de lecteurs. Pa. MENOUD.

HaNs BIETENHARD : Die himmlische Welt @m Urchristentum wund
Spatjudentum. Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen
Testament. Tubingen, J. C. B. Mohr, 1951, 2095 p.

Hans Bietenhard, docteur en théologie, privat-docent, publie une
forte étude sur « Le monde céleste dans le christianisme primitif
et le bas-judaisme », présentée comme « Habilitationsschrift » a la
Faculté de théologie de I'Université de Berne en 1946, remaniée et
complétée en vue de l'impression. Il a pris pour objet de ses recher-
ches la représentation du « monde céleste », chez les Juifs et les
chrétiens du premier siécle. Ses sources sont, d'une part, les pseudé-
pigraphes, les Talmuds et les Midraschim, d’autre part, le Nouveau
Testament. Il faut rendre hommage au sens critique trés siir avec
lequel 'auteur a mené a bien son enquéte dans des documents d’une
interprétation parfois fort difficile, au travers d'une littérature juive
souvent fort indigeste, pour certains estomacs tout au moins.

D’une maniére générale, les Juifs du temps de Jésus-Christ
n’avaient pas de conception du monde originale, mais conservaient
celle qu'ils avaient reque de I’Ancien Orient. Un de ses caracteres
fondamentaux est la correspondance qu’elle statue entre le ciel et
la terre. ¢ Tout ce qui est sur la terre a son original et sa préfigu-
ration dans le ciel. » Il suffit de penser a I’épitre aux Hébreux pour
mesurer le role de cette correspondance dans les écrits du Nouveau
Testament. A lire I'ouvrage de Hans Bietenhard, on se demande
ol finissent les vues cosmologiques tirées de l'observation et ol
commencent les spéculations théologiques. Connaissances scienti-
fiques de I'époque, fantaisie et mythologie se mélent de la plus
étrange facon.

I0



146 BIBLIOGRAPHIE

Les apocalypticiens et les rabbins s’intéressent d’ailleurs moins
a la voite céleste et aux révolutions des astres, qu’au ciel, demeure
de Dieu. Quel que soit le nombre des cieux, le plus élevé est la
demeure de Dieu. Que ne sait-on pas, que ne dit-on pas sur le ciel ?
A sulvre notre auteur, on a 'impression que, chez les Juifs, la « fonc-
tion fabulatrice » analysée par Bergson a trouvé la son domaine de
prédilection. Dans le ciel il y a le tréne de Dieu, les anges, le « Prince
de ce monde», et ce singulier personnage Metatron alias Henoch,
qui sera appelé «le petit Jahvé » dans certains écrits gnostiques.
Et dans le ciel encore il y a le tribunal céleste, le Paradis et I’Enfer,
la Jérusalem céleste, et le temple, et le culte, et les trésors ol les
ceuvres des hommes sont conservées, et les livres et les tables ol
sont inscrits leurs noms, leurs actions, et finalement leur destinée.

Hans Bietenhard a montré tout le profit que I'exégete peut tirer
de la connaissance de ces traditions et spéculations juives pour
I'explication des textes du Nouveau Testament (par exemple Luc 10 :
17-20, 23-43; 11 Cor. 12: 1-4; Héb. 4: 14-10; de nombreux textes
de I’Apocalypse). Mais ce qui donne a son ouvrage toute sa portée,
c’est le soin qu’il a pris de montrer la révolution produite dans la
cosmologie juive par la révélation de Dieu en Jésus-Christ. Alors
que la cosmologie fait partie du message des apocalypticiens, aux-
quels elle a eté révélée aussi bien que les événements de la fin du
monde, elle perd toute importance pour les écrivains du Nouveau
Testament. Ce n’est pas de cela qu’ils ont a parler, leur message
est indépendant de leur cosmologie comme de toute cosmologie.
« Dans le Nouveau Testament, dit notre auteur, la cosmologie devient
théologie et christologie. Ce n’est point le ciel en soi qui est inté-
ressant et important, mais c’est Dieu le Pére de Jésus, qui est au
centre de la prédication. Ce n’est pas le ciel en tant que lieu qui
importe, mais Dieu qui du ciel exerce sa souveraineté et procure le
salut. Le chrétien dirige ses pensées vers le ciel, parce que Christ,
le Seigneur, est au ciel, et apparaitra de 1a lors de la Parousie. C’est
dire que le message du Nouveau Testament n’est pas li¢ & une concep-
tion du monde déterminée. L’affirmation que Dieu le Pére est au
ciel, d’ot1 il a envoyé son Fils pour sauver le monde, est indépen-
dante de toute cosmologie particuliére » (p. 253).

L’ouvrage de Hans Bietenhard n’est pas seulement une étude
fouillée d'une importante notion de la pensée du judaisme et du
christianisme primitif, mais aussi, par ses conclusions, une impor-
tante contribution a la solution du probléme des relations de I'Evan-
gile avec I'expression premiére qu’il a reque dans les écrits du N. T.
S’il faut féliciter 'auteur de son travail, on n’en saurait faire autant
de I'imprimeur : sept pages blanches ou illisibles, c’est vraiment trop.

CH. MASSON.



BIBLIOGRAPHIE 147

PI1ERRE BONNARD : L’épitre de saint Paul aux Philippiens. CHARLES
Masson : L’épitre de saint Paul aux Colossiens. (Commentaire
du Nouveau Testament, X.) Neuchatel-Paris, Delachaux et Niestlé,

1950, 159 p. in-4.

Comme on devait s’y attendre, les divers commentaires de cette
nouvelle collection 1, tout en se conformant & certaines directives
générales, allaient avoir chacun son visage particulier. Avant de
caractériser ceux qui constituent ce X tome (le second qui paraisse),
disons la joie du lecteur vaudois de trouver en un méme volume,
dédi¢ a la mémoire de René Guisan, et sous l'exergue johannique
‘lva mavreg &v Bow, les travaux des professeurs de Nouveau Testa-
ment des deux Facultés de théologie de Lausanne. S’il est un fruc-
tueux terrain de rencontre interecclésiastique, c’est bien 1'étude en
commun de I'Ecriture sainte. Puisse le nouveau commentaire lui don-
ner un nouvel essor ! ’

Le travail de M. P. Bonnard y préparera plus directement que
celui de M. C. Masson. En effet, tandis que I'explication de I'épitre
aux Colossiens obligeait I'exégéte & se consacrer longuement a des
questions de critique littéraire, celle de I'épitre aux Philippiens, qui
n'en pose guére, devait laisser a son auteur le loisir de confronter
plus souvent la pensée apostolique avec les tendances déformatrices
de tels de ses interprétes ou avec les conceptions de la chrétienté
protestante contemporaine. L’exégeése du professeur de la Faculté
libre manifeste ainsi un souci pastoral et parfois discrétement polé-
mique 2 propre a exciter la réflexion du lecteur et a 'engager a cette
révision de ses positions qui est le fruit normal de la lecture de la
Bible chez un fils de la Réforme.

La traduction s’éloigne peu des versions usuelless. L’exégése
tient largement compte des travaux antérieurs (Calvin, Bengel, et
les contemporains). Elle en présente les opinions avec concision et
clarté, choisit entre elles et propose ici et la une explication originale.
Elle s’attache avec une insistance particuliére 4 réfuter la thése
ingénieuse, mais fantaisiste de Lohmeyer, qui a cru voir dans 'épitre

T Elle a été présentée par M. Ph. Menoud dans cette Revue, 1949, n° 152,
p. 172.

2 Contre le spiritualisme désincarné, en 1 : 5, 7; contre le réalisme psycho-
logique du piétisme, p. 16, note 1; en 3 : 8; contre I'individualisme, en faveur
du sens communautaire, en 2 : 12 8. ; contre le moralisme, en 2 : 21, 22 ; etc.

3 On y releve quelques lapsus: 1: I: «en particulier» (= a part, d’aprés
Larousse) trahit la pensée de Paul (oUv) pourtant bien saisie dans le commen-
taire ; 1: 2 : Uplv n’est pas traduit ; « par » est contestable et contredit le com-
mentaire ; I : 25 : X¢pav n’est pas rendu ; 1 : 26 WAAv, de méme ; 3: 6 : « tenu
pour» en dit & la fois plus et moins que yevbuevog; 3: 10: cuuuopPiZéuevoc
est un présent qu'on ne peut guére rendre par le passé « m’étant conformé » ;
3:17:¢tous» n'a pas d’équivalent dans Ie grec; 4: 19: ¢la» au lieu de ¢sa»
{coquille ?).



148 BIBLIOGRAPHIE

aux Philippiens une sorte de traité du martyre. Elle s'oppose non
moins résolument aux interprétations de M. Dibelius, pour qui Paul
a été profondément influencé par la mystique hellénistique. Or la vie
chrétienne n’a pas d’autre source que la foi au Christ mort et ressuscité
pour nous. La fameuse expression év Xpwot®, si fréquente dans les
Philippiens, ne veut rien dire d’autre que «dans cette foi» (ad 1: 1).

Cependant M. B. n’éprouve-t-il pas une crainte excessive de ce
que l'on peut A bon droit appeller la mystique de saint Paul ? Par
la foi, le croyant s’ouvre a la présence et a l'action du Christ vi-
vant (Zf 8¢ év epwoi Xpwotég, Gal. 2: 20), tout en étant du méme
coup intégré dans une personnalité qui le dépasse et l'entraine
dans son orbite (év Xpot®). Ne peut-on pas admettre cela sans
pour autant cesser de se « fonder sur la grace de Dieu » et sans sortir
des «limites de la foi» (p. 66) ? La justification forensique n’est
qu'un aspect de la pensée paulinienne. En acceptant par la foi notre
mort en Jésus-Christ, non seulement nous prenons conscience de notre
justification, mais encore nous reconnaissons que nous sommes
réellement morts pour vivre d'une vie nouvelle, caractérisée par
ceci, que nous vivons désormais pour celui qui est mort et ressuscité
pour nous (cf. IT Cor. 5: 14-15) et laissons sa vie se manifester en
nous. M. B. verra-t-il 12 une falsification de la pensée paulinienne ?
On le croirait, a juger d’apreés son embarras devant 1 : 8, ol
Paul déclare chérir ses correspondants év omhdyxvoig Xpiotod Inood,
comme d’aprés son refus de quitter les catégories de la justification
par la foi au moment d’expliquer 3: 9 ss. Pourtant, I'apdtre les
dépasse manifestement pour dire qu’il connait la puissance du
Ressuscité qui I'a saisi et engagé dans une existence ot il participe
aux souffrances de son Seigneur, avec l'espoir de participer aussi un
jour & la résurrection d’entre les morts. Si le commentateur avait
pu suivre 'apotre dans ces développements, il aurait peut-étre éprouvé
moins de scrupules & penser que l'expression ev Xpiotd puisse avoir
une signification premiére plus étendue que «étre justifié » (p. 63).

Relevons en revanche l'excellence de I'explication de Phil. 1 &
la lumiére de la vocation apostolique de Paul et le tact exégétique
avec lequel est traité I'hymne christologique, 2 : 5 ss., sans glisser
dans les spéculations théologiques que trop d’exégetes y ont cru
voir. Mais n’est-ce pas forcer le sens de 2 : 12-18 que d’en faire encore
une exhortation a la discipline communautaire dans l’obéissance
aux évéques et aux diacres ? L’apdtre n’avait-il pas déja alors élargi
son propos au-deld de cette préoccupation déterminée ?

Contestée dés le temps de I’Ecole de Tubingue, l'authenticité
de I’épitre aux Colossiens a cependant toujours eu, et particuliérement
en ces derniéres décades, des défenseurs nombreux et autorisés qui



BIBLIOGRAPHIE 149

expliquaient ses particularités littéraires par la fatigue d'un auteur
age et ses particularités théologiques par la nature de I'hérésie a
combattre comme par I'évolution de la pensée de Paul depuis le
temps des grandes épitres. Le lecteur du Commentaire de M. C. Masson
s’étonnera donc d’y retrouver la thése de J. H. Holtzmann, présentée
dans son ouvrage de 1872, Kritik der Epheser- und Kolosserbriefe:
« L’épitre sous sa forme actuelle est un remaniement et un développe-
ment de l'épitre primitive de Paul aux Colossiens par l'auteur de
I'épitre aux Ephésiens, qui, publiant les deux épitres sous le nom
de Paul, les a étroitement apparentées I'une a l'autre» (p. 86).

Si le commentaire ne cesse d’expliquer 'épitre canonique telle
qu’elle se présente, c’est-a-dire comme la lettre de Paul aux Colossiens,
en revanche, d’abondantes notes et des excursus font part de perti-
nentes observations, étrangement convergentes, qui ont amené
Pauteur a reprendre a son compte I'hypothése de Holtzmann. Le
lecteur hésitera d'abord a le suivre, estimant que telle particularité
pourrait trouver une explication plus simple, mais il doit bientot
reconnaitre, devant 'accumulation des indices et le poids de certaines
constatations, qu’il est vain de résister, et il termine la lecture de
I'ouvrage, convaincu du bien-fondé de la thése générale, sinon de
chaque détail de la démonstration. De plus, il admire l'analyse
perspicace de M. M., sensible aux moindres nuances de la forme
et de la pensée et servie par une connaissance approfondie du grec
néotestamentaire. C’est elle aussi qui a permis au professeur de la
Cité de reconnaitre, dans les développements apportés a 1'épitre
primitive par l'auteur de l'épitre aux Ephésiens, deux morceaux
empruntés vraisemblablement a des textes liturgiques en usage
dans I'’Eglise primitive : 1: 15-20 T et 2 : 13 ¢-15 2. L’épitre canonique
prend ainsi un relief saisissant, ot revivent des aspects divers de
Iactivité littéraire des temps apostoliques. Remarquons que si le
texte proprement paulinien se trouve réduit a une faible partie de ce
que l'on tient habituellement pour tel, il apparait en revanche, non
plus comme l'expression d’un apotre prés du terme de sa carriére,
. mais comme celle d’'un homme en plein combat missionnaire, tempo-
rairement emprisonné, peut-étre a Ephése, et envoyant a Colosses
Tychique et l'esclave converti Onésime, tous deux munis d'un
billet de sa part, I'un pour I'Eglise, I'autre pour Philémon.

L’ouvrage de M. M. marquera certainement un jalon important
dans I'étude de I'épitre aux Colossiens par le renouvellement qu’il a
donné a la thése de Holtzmann.

I M. M. restitue, par conjecture, a I'hymne christologique sa forme origi-
nale, ainsi qu’il I'a fait dans cette Revue, en 1948, n° 148, p. 140.

2 A notre connaissance, c’est la premiere fois qu’est reconnue lorigine
particuli¢re de ce passage.



I50 BIBLIOGRAPHIE

Nous n’avons rien dit encore de sa traduction ni de son commen-
taire. La traduction suit le grec de trés prés, dans l'intention de
rendre service au lecteur qui ne peut lire cette langue. Elle apporte
d’opportunes corrections au texte de nos versions usuelles 1. Quant
au commentaire, il s’applique a rendre fidélement la pensée de
I’épitre canonique dans son mouvement et ses développements,
laissant aux notes le soin d’¢lucider les problémes de critique textuelle,
les questions de vocabulaire et de grammaire, comme d’étudier les
interprétations divergentes des exégétes anciens ou contemporains.
Généralement victorieux des difficultés qu’il rencontre, M. M. nous
surprend cependant lorsque, pour pénétrer le mystere de cette crux
interpretum qu’est le texte 1 : 24, il fait appel au remarquable article
de Cullmann, paru en 1936 dans la Revue d’histoire et de philosophie
religieuse et intitulé : « Le caractére eschatologique du devoir mis-
sionnaire et de la conscience apostolique de saint Paul.» Peut-on
vraiment penser, a la lumiére des épitres, que Paul ait estimé étre
seul a suppléer a ce qui manque aux tribulations du Christ pour son
corps, I'Eglise ? 2

Les quelques remarques critiques que nous nous sommes permises
n’enlévent rien a notre conviction que pasteurs, étudiants et tous
amateurs d'une étude approfondie des épitres du grand apdtre
trouveront dans ce X¢€ volume du Commentaire du Nouveau Testa-
ment, un excellent instrument de travail, une source de renseigne-
ments srs, de vues justes et de prudentes explications.

JEAN BURNIER.

EUGEN RUCKSTUHL : Die literarische Einhett des Johannesevangeliums.
Der gegenwirtige Stand der einschligigen Forschungen, Ireiburg
in der Schweiz, 1951 (Studia Friburgensia, Neue Folge, Heft 3).
In-8, 289 p.

M. I’'abbé Ruckstuhl, professeur de théologie, a Lucerne, reprend
dans cet ouvrage — qui est une thése de doctorat présentée & 1'Uni-
versité de Fribourg — la question de l'unité de composition de
I’évangile johannique. Il rappelle briévement, dans une introduction,
la nature du probléme et consacre les trois parties de son étude aux
recherches les plus intéressantes poursuivies ces derniéres années, a
savoir : la distinction nouvelle des sources proposée par R. Bultmann
dans son Commentaire paru en 1941, la liste de « caractéristiques
johanniques » dressée par E. Schweizer, en 1939, dans son ouvrage

T Ainsi en 1: 12, 15, 16, efc.

2 Ne suffit-il pas de relire 1I Cor. 1: 3 ss. et d'y remarquer '’emploi de la
seconde personne du pluriel pour éprouver un doute définitif a cet égard?
Voir aussi SCHLIER, ThWbNT, [Il, p. 142, 39-144, 21I.



BIBLIOGRAPHIE I5I

intitulé Ego Eimi, et enfin les vues développées par J. Jeremias et
selon lesquelles la seconde partie du discours eucharistique de
Jean 6, 51-58 serait une interpolation.

Tout l'exposé et la critique de M. Ruckstuhl sont menés avec
beaucoup de science, de conscience, d’objectivité et d’acribie. Son
livre est un modeéle d’enquéte minutieuse, mesurée et sagace. Notre
auteur n’a pas de peine a montrer que les critéres de distinction
des sources appliqués au quatriéme évangile par le professeur de
Marbourg, résistent mal & un examen serré. Sur ce point, I'unanimité
semble & peu prés faite entre les spécialistes de la question johannique.

Les pages consacrées a 1'étude des caractéristiques johanniques
établies par E. Schweizer forment la partie la plus riche de I'ouvrage.
On sait que E. Schweizer entend par ces caractéristiques des mots
ou tournures qui appartiennent en propre a la langue johannique
et qui figurent rarement ou méme pas du tout dans le reste du Nouveau
Testament. M. Ruckstuhl étend a cinquante la liste de trente-trois
caractéristiques dressée par Schweizer, en poussant plus a fond
I'analyse de la langue johannique et en tenant compte des obser-
vations et des additions a la liste déja proposées par J. Jeremias et
nous. Il montre que ces caractéristiques apparaissent d’une maniére
a peu pres constante dans les diverses sources qui, selon R. Bultmann,
alimenteraient 1'évangile. Ces caractéristiques prouvent ainsi l'unité
de composition et de style de ’évangile, a ’exception naturellement
de la péricope de la femme adultére, 7: 53 & 8: 11, mais y compris
le chapitre 21. Sur ce dernier point, il y aurait peut-étre une réserve
a faire en ce qui concerne le verset 24 ou les versets 23 et 24 (cf.
L’évangile de Jean d’apres les recherches récentes, 2¢ éd., 1947, p. 23-24).

Dans la troisieme et derniére partie de sa these, M. Ruckstuhl
défend, en particulier contre J. Jeremias, l'unité du discours eucha-
ristique de Jean 6. Il avait déja abordé la question dans deux articles,
publiés il y a six ans, que nous avons signalés dans 1'évangile de
Jean et que notre auteur, trop modeste, n’indique pas dans sa biblio-
graphie par ailleurs sans lacune (« Literarkritik am Johannesevan-
gelium und eucharistische Rede (Jo. 6: 51 c-58) », Divus Thomas,
1945, p- 153-190 et 301-333). M. Ruckstuhl montre d'une maniére
qui nous semble décisive que le discours a Capernaum n’est qu'un
seul discours en deux parties, dans lequel Jésus déclare que le pain
qui donne la vie vient du ciel et qu’il est lui-méme ce pain vivant
donné aux fideles. Avec O. Cullmann (Urchristentum wund Gottes-
dienst, 1944, p. 62), notre auteur estime que le passage d'une partie
a 'autre se fait au verset 48 — et non au verset 51 — ce qui nous
parait tout a fait juste.

Au terme de cette troisiéme partie, ou il reléve avec raison que
chez Jean le sens du sacrement et la spiritualité vont de pair,



152 BIBLIOGRAPHIE

M. Ruckstuhl pose & son tour la question de savoir pourquoi le
quatriéme évangéliste ne rapporte pas de récit de l'institution de
I'eucharistie. 11 répond que Jean se propose de compléter les Synop-
tiques « sur un plan supérieur ». Or, les récits d’institution des trois
premiers évangiles disent déja tout; il n’y avait rien a ajouter.
C’est en somme l'explication courante, et elle nous parait insuffi-
sante. Nous avons eu l'occasion de dire que ce sont plutét des raisons
théologiques et positives qui ont conduit le quatriéme évangéliste
a ne pas rapporter I'institution (cf. « La définition du sacrement selon
le Nouveau Testament », dans cette Revue, 1950, p. 145-146).

Les quelques réserves que nous avons faites n’enlévent rien a
I'intérét et a la valeur de la belle these de M. Ruckstuhl, qui nous
parait bien condamner sans appel tout essai de distinguer des couches
rédactionnelles différentes dans le quatriéme évangile.

Pu. MENoOUD.

KARL BARTH : Esquisse d'une dogmatique. Traduit de I'allemand par
Edouard Mauris et Fernand Ryser. Neuchitel-Paris, Delachaux
et Niestlé, 1950, 155 p. Bibliotheque théologique.

M. Karl Barth semble particuliérement a I'aise dans la confession
de foi traditionnelle de I'Eglise. En effet, invité a donner des cours
occasionnels dans des universités étrangéres, il a exposé, a deux
reprises, sa pensée théologique dans le cadre du Symbole des apdtres:
en 1935, a Utrecht et, plus récemment, & Bonn, en 1946, au lendemain
de la guerre, lorsque les portes de I’Allemagne lui furent de nouveau
ouvertes.

La premiére étude sur I'Apostolicum a été publiée en frangais
par les soins des Editions « Je Sers», en 1936, sous le titre Credo.
Et, cette année, la maison Delachaux et Niestlé nous offre une
excellente traduction du cours de Bonn dans un volume de sa
« Bibliothéque théologique », intitulé Esquisse d’une dogmatique.

Disons-le d’emblée, cet ouvrage ne fait pas double emploi avec
le précédent, comme on pourrait le craindre. Il n’en est pas un simple
décalque, bien que la pensée n’ait guére changé quant au fond.
L’auteur sait traiter des mémes matieéres sans se répéter. Il excelle
dans I’art de développer les mémes thémes sous une forme toujours
nouvelle. Et comme il accentue maintenant certains points qu’il
avait naguére laissés de codté et qu'inversement il passe trés vite
sur tels autres auxquels il s’était attardé, 1'on a grand profit, méme
si 'on connait déja le Credo, a lire I'Esquisse.

I1 faut donc savoir gré a MM. Edouard Mauris et Fernand Ryser
de mettre ce raccourci de la théologie de M. Karl Barth a la portée
de ceux qui ignorent l'allemand ou qui, le sachant, n’ont ni le temps



BIBLIOGRAPHIE 153

ni le courage de s’attaquer aux milliers de pages de la gigantesque
Karchliche Dogmatik. Désormais, les lecteurs frangais auront entre
les mains, sinon exactement une esquisse de la dogmatique du maitre
de Bale (cette dogmatique comportant un « systéme » et un appareil
critique qui sont absents du présent volume), du moins une esquisse
de sa pensée théologique, présentée dans une langue singuliérement
vivante et expressive.

Ce qui frappe peut-étre le plus dans cette Esquisse d'une dog-
matique c’est son caractére fonciérement, opinidtrement christo-
centrique. Si, suivant 1'ordre du Symbole, M. Karl Barth traite du
Créateur avant de parler du Christ, il nous avertit que c’est a partir
de la foi au Fils qu’il nous faut comprendre les affirmations relatives
au Pere et au Saint-Esprit.

Les théologiens chrétiens ont erré toutes les fois qu’«ils ont
cherché & édifier directement, dans l'abstrait, une théologie du
Dieu créateur » ou qu’ils «ont essayé de partir d’une théologie...
de I'Esprit... par opposition & celle du Dieu créateur». C'est en
Jésus-Christ, et en lui seul que «nous discernons ce que signifie :
Dieu au-dessus de ’homme (1°r article) et Dieu avec 'homme (3¢ arti-
cle) ».

Et tout le long de son étude, avec une insistance impressionnante,
M. Karl Barth met en lumiere la portée de I'événement central de
I'histoire ;: la venue de Jésus-Christ, Parole faite chair, a quoi notre
destinée comme celle du monde sont suspendues.

Qu'un tel christocentrisme ait pour lui l'autorité¢ de 1'Ecriture
et celle des confessions de foi de la Réforme, c’est-a-dire des normes
auxquelles I'auteur de 1'Esquisse soumet la recherche dogmatique,
cela nous parait évident. Les objections que nous pourrions formuler
ne portent que sur des points particuliers. Nous en reléverons deux
entre autres.

1. Et tout d’abord est-il certain que le théologien chrétien doive
nier I'existence d’'une révélation générale, extra-biblique ? Sa convic-
tion que Jésus-Christ seul nous ouvre 'acces de la vraze connaissance
de Dieu l'oblige-t-elle a conclure qu’avant la venue du Médiateur
et 14 o 'Evangile n’a pas été préché, Dieu s’est laissé et se laisse
sans aucun témoignage ? Autrement dit, en dehors de la Révélation
n'y a-t-il point de révélations ?

- Telle semble étre l'opinion de M. Barth. Sans doute celui-ci
reconnait que « la vie humaine est comme ponctuée de « révélations »,
révélations « terrestres » et méme « célestes », par ol il faut entendre
des révélations du monde invisible et incompréhensible qui nous



154 BIBLIOGRAPHIE

entoure de toutes parts. Mais ces révélations ne mettent 1’homme
en rapport qu'avec la création, avec «un au-deld ou un en dega
divin », et non, pas méme en quelque mesure, avec Dieu lui-méme.

Une telle conclusion s’'impose-t-elle ? L’existence d'un certain
sensus divinitatrs (comme dit Calvin) sans lequel I'histoire des religions
serait inexplicable ainsi que le jugement de I'Ecriture sur le Gentil,
étre égaré, mais non dépourvu de toute espéce de conscience de
Dieu, n’attestent-ils pas qu’en dehors méme de la Révélation chré-
tienne Dieu est & I'ceuvre dans '’humanité et y entretient ne fiit-ce
qu'un obscur pressentiment de sa présence et de son autorité ?

2. La conception que I'’Esquisse nous présente du «retour de
Jésus-Christ » et du « jugement dernier » est-elle pleinement conforme
a l'enseignement de I'’Ecriture ? M. Barth met magnifiquement en
évidence le fait que le Juge est « celui-1a méme qui s’est offert & ma
place devant le tribunal de Dieu et qui m’a délivré de la malédiction »,
que, par conséquent, son ultime intervention peut étre attendue avec
confiance et dans la joie.

C’est vrai pour les croyants. Mais pour les autres, pour ceux qui
repoussent l'appel de leur Seigneur et qui font fi du pardon qu’il
leur offre, en va-t-il de méme ? — Sans doute M. Barth n’enseigne
pas explicitement la «restauration de toutes choses». Il n’affirme
pas dogmatiquement que le jugement dernier tournera au salut
de tous.

Mais il semble bien que la logique de sa pensée I'y pousse. Et 1’on
peut se demander si une accentuation trop unilatérale de la souve-
raineté de la grice divine ne risque pas (ce qui irait a l'encontre du
message biblique) d’atténuer le sens de la responsabilité individuelle
et de voiler I'aspect de drame de la vie terrestre.

Pu. DAULTE.

JEAN DANIELOU : Sacramentum futuri. Etudes sur les origines de la
typologie biblique. Paris, Beauchesne, 1950, XVI + 265 p. Etudes
de théologie historique.

C’est en connaisseur de l'ceuvre des Péres des premiers siécles que
le P. Daniélou aborde dans cet ouvrage le probléme de l'interpréta-
tion typologique de I’Ancien Testament, actuellement débattu tant
dans 1’Eglise romaine que dans le protestantisme . Son intention
est de montrer en quoi l'exégése patristique de I'’Ancien Testament,

I A cOté de la bibliographie de cet ouvrage, signalons les articles de |J. DE
SENARCLENS : L'intevprétation de I Ancien Testament, In Extremis, 1941,
p. 138ss.; de R. BuLTMANN : Ursprung wnd Stnn dev Typologie als herme-
neutischer Methode, Theol. Literaturzeit., 1950, p. 205 ss.; et de Ep. JacoB:
L’ Ancien Testament et la prédication chritienne, Verbum Caro, 1950, p. I51 ss.



BIBLIOGRAPHIE 155

si déroutante pour le savant moderne, se rattache directement a
I'interprétation typologique que pratiquent les auteurs du Nouveau
Testament.

L’ouvrage comporte cinq études paralléles, portant chacune sur un
théme typologique de I’'Hexateuque, allégué parfois déja par les pro-
phétes, traité de diverses maniéres dans le Nouveau Testament, de
plus en plus développé par la tradition patristique : Adam ef le paradis,
Noé et le déluge, le sacrifice d’Isaac, Moise et I'exode, le cycle de Josué.
A propos de chacun de ces théemes, le P. Daniélou constate l'exis-
tence d'une tradition typologique authentiquement «apostolique »
et, a coté d’elle, de déviations plus ou moins graves, dues a l'in-
fluence philosophique de Philon ou a l'interprétation historique des
rabbins.

Pour déceler et expliquer les innombrables exemples qu'il cite,
le P. Daniélou dispose d'une notion précise de la typologie biblique,
mais il est regrettable qu’il n'en donne nulle part la définition expli-
cite et compléte, ce qui aurait donné a ses études un caractére plus
critique. Par ailleurs son intention de légitimer les interprétations
des Péres aux yeux de 'exégéte moderne le pousse a dépasser par-
fois la pensée des textes cités et a trouver une conception typologique
dans des rapprochements qui ne sont qu’illustratifs. Nous en voyons
une preuve dans le fait qu’a cdté et sur le méme pied que les « types »
de 1'Ancien Testament, la tradition allégue des scénes tirées du
Nouveau Testament, qui ne sauraient étre des « types » au sens tech-
nique du mot (P. Lundberg : La typologie baptismale dans I'Eglise
ancienne, Uppsala 1942). Enfin, malgré son désir trés remarquable
de tenir compte des documents typologiques de I'Ecriture, le P. Danié-
lou ne les étudie pas d’assez prés et, a nos yeux de réformé, ne semble
pas prendre leur autorité assez au sérieux. A juste titre, il envisage
le Nouveau Testament dans l'ensemble de la tradition primitive, ce
que fait aussi le luthérien P. Lundberg ; mais pour légitimer toute
typologie de la tradition postérieure, il n’hésite pas a en appeler du
Nouveau Testament a I'autorité d'une tradition « apostolique » anté-
rieure et plus riche que lui (p. 146 ss.). Or les élements typologiques
de cette tradition remontent bien souvent a l'exégeése rabbinique,
aussi notre auteur se voit-il obligé d’attribuer, & son tour, une cer-
taine autorité & la tradition rabbinique (p. 149 s.), a c6té de 1’Ancien
Testament. Or on sait les fréquentes aberrations exégétiques du bas-
judaisme.

C'est une véritable mine de textes patristiques savamment
ordonnés que le P. Daniélou met a notre disposition dans cet ouvrage.
L’exégéte aussi bien que le prédicateur y trouveront des interpréta-
tions typologiques parfois dangereuses mais toujours suggestives.

SAMUEL AMSLER.



156 BIBLIOGRAPHIE

Fr. TAYMANS D’EPERNON, S. J.: La Sainte Trinité et les Sacrements.
Bruxelles-Paris, Desclée De Brouwer, 1949, 163 p. Museum Lessia-
num, Section théologique n° 46.

Ce petit livre, congu selon la méthode scolastique, ne remplit pas
entiérement les promesses de son titre. S'il est riche d’apergus inté-
ressants, il ne parvient guére a mettre en évidence le lien organique
de chacun des sept sacrements avec le dogme de la Trinité. Comment
s'en étonner, puisque la fixation du septénaire sacramentel a été
déterminée par de tout autres facteurs que ceux qui ont présidé au
développement de la métaphysique trinitaire ? L’auteur part de ces
deux points de la foi catholique-romaine, qu’il tient pour démontrés ;
puis il se livre, dans I'une et I'autre direction, a des développements
qu’il s’efforce ensuite d’amalgamer. Ce qui géne quiconque est formé
a la rigueur d’'une théologie biblique, c’est la rareté extréme des
références a I’Ecriture sainte, et 'impression de construction arbi-
traire qui en résulte parfois. Ainsi, tout un chapitre traite de I'ex-
tréme-onction, sans contenir la moindre tentative de nous expliquer
comment le «sacrement » apostolique de I'onction des malades est
devenu l'extréme-onction des mourants.

Cela dit, il n’est que juste de relever l'originalité et la fécondité
des vues de 'auteur sur plus d'un point. Relevons une page sugges-
tive sur la valeur précise de la « matiére » dans 1'économie sacramen-
telle, valeur qui n’est pas intrinséque, mais fonctionnelle, au titre de
lien social entre les étres, dans le cadre « corporatif » de I’Eglise, pour
permettre I'union des 4mes. A propos de la confirmation, le Saint-
Esprit est compris par 'auteur comme nous donnant une force pour
édifier I’Eglise et construire le monde nouveau du Christ : dans cette
transposition de la notion de I'homo faber sur le plan spirituel, les
croyants sont ouvriers ensemble avec Dieu, pour «que I'univers
devienne ferra nmova, toute baignée dans la lumiere de la résurrec-
tion» (p. 69). L’auteur montre aussi comment le mariage chrétien
n’est pas seulement le signe de I'union du Christ et de I'Eglise, mais
comment il contribue a consolider et a resserrer cette union. L’exposé
sur 'extréme-onction nous vaut de trés belles pages sur le sens chreé-
tient de la mort : « A ce moment I'’homme doit faire une offrande de
soi-méme a Dieu, offrande gigantesque, totalisante... de sa personne,
avec tout le mystere des échecs, des succes, des progres, des reculs
enchainés, qui font partie de la personnalité méme » (p. 130-133). Le
chapitre final sur l'eucharistie rappelle trés heureusement les belles
intuitions patristiques sur les interférences profondes entre le corps
sacramentel et le corps mystique : « Nous sommes ce corps que nous
recevons » (p. 147). En résumé, livre intéressant, méme si le chemine-
ment de la pensée n’est pas celul auquel notre formation confession-
nelle nous a habitués. RicHARD PAQUIER.



BIBLIOGRAPHIE 157

JosepH MOREAU : Réalisme et idéalisme chez Platon. Paris, Presses
universitaires de France, 1951, 135 p. Nouvelle encyclopédie
philosophique.

« Chacun le couche du coté qu'il veut», disait Montaigne de
Platon. Tel est, du moins, le sort que lui réservent périodiquement
idéalistes et réalistes. Platon se plie a ce traitement tout en lui survi-
vant gaillardement, car sa position, comme tout ce qui est définitif
en philosophie, embrasse et dépasse cette opposition sans cesse
renaissante, a laquelle la phénoménologie actuelle s’efforce de donner
le coup de grace.

Montrer « en quel sens le platonisme peut étre considéré comme
un idéalisme», tel est le but que se propose M. Moreau. D’emblée il
écarte une équivoque : le terme d’idéaliste, appliqué a Platon, n’a
pas le sens qu’on lui donne aujourd’hui. « Pour Platon, I'idée est
tout autre chose qu'un objet de pensée, qu'un noéma : elle est la réa-
lité méme subsistant indépendamment de l'esprit qui la connait »
(p. 3). S’il y a donc réalisme, «ce ne peut étre qu'un réalisme de
I'intelligible » (p. 4).

Or un tel réalisme, en méme temps qu’il exclut son faux frere,
le réalisme naif, appelle, exige son antagoniste, 1'idéalisme. Le pla-
tonisme serait donc un idéalisme réaliste (p. 4).

Félicitons 'auteur d’avoir pris d’emblée cette juste position et
regrettons de ne pouvoir le suivre dans les cent pages de son analyse
fine, vivante et forte. Bornons-nous a une remarque d’intérét général.

Les sympathies de M. Moreau, de toute évidence, vont a l'idéa-
lisme, et I'ouvrage, en dépit de ses déclarations liminaires, s’oriente
dans ce sens aux fins d’écarter non seulement le réalisme naif, ce qui
est légitime, mais encore le réalisme idéal, ce qui 'est moins. « La théo-
rie des Idées, expression de l'idéalisme platonicien, s’affranchit du
reéalisme de l'intelligible » (p. 15).

Dans ces conditions, I'ldée ne saurait étre autre chose qu’un
instrument de connaissance, une relation destinée a dissiper la con-
fusion du sensible. « Elle n’est donc pas une entité séparée du sen-
sible » (p. 17). La réalisation de 1'Idée est le fait, non de Platon —
qui toutefois en porte la responsabilité — mais de platoniciens pos-
térieurs, Augustin, Malebranche, Hermite. Le Parménide n’a pas
d’autre but que de nous mettre en garde contre elle.

A cela nous objecterons que cette erreur, qui consiste a projeter
I'Idée, sous forme de chose, dans le ciel d'une inaccessible transcen-
dance, remonte & Aristote qui reproche précisément a Platon d’avoir
constitué, par les Idées, une inutile doublure du monde réel. Or,
Aristote fut durant vingt ans I’éleve direct de Platon. Pareille incom-
préhension ne laisse pas d’étre embarrassante si 1'on fait de Platon
un idéaliste et de I'Idée un pur instrument de connaissance.



158 BIBLIOGRAPHIE

Mais il est une autre erreur, complémentaire de la précédente,
qui n’est pas moins grave a notre avis. Elle consiste a méconnaitre la
transcendance de I'Idée et son statut objectif pour aboutir & un imma-
nentisme, a un instrumentalisme, a un constructivisme, qui sont
peut-étre la vérité d’aujourd’hui, mais qui n’étaient certainement pas
la vérité de Platon. Affirmer : « La vérité ne réside que dans les cons-
tructions de l'activité intellectuelle » (p. 29) et ne voir dans 1'Idée
que l'instrument qui opére ces constructions, c’est oublier que I'Idée
se présente constamment, et peut-étre essentiellement, chez Platon
comme un terme, un but visé par 'esprit qui trouve dans la contem-
plation des Idées sa plus haute satisfaction. Que les Idées ne soient
pas des objets réalisés en dehors des atteintes de 'esprit, c’est ce que
M. Moreau a grandement raison d’établir en se fondant sur le Par-
ménide. Mais que le role de 1'Idée se borne a celui d’instrument de
connaissance, c’est 1a une affirmation qui nous parait contraire a la
lettre et a 'esprit des Dialogues. L'Idée est a la fois objet et instru-
ment ; disons, si I'on veut, qu’elle est un objet attractif: par un
paradoxe insoluble et profond, elle est a I'origine méme du mouvement
qui me conduit a elle et qu’elle ne cesse de susciter et d’entretenir.
Elle est intérieure a I'impulsion dont elle est 'objet. Nous revenons
donc a nos considérations du début : la philosophie de Platon est un
réalisme enveloppant un idéalisme.

M. Moreau dénonce la trahison réaliste dont Platon fut la vic-
time de la part de certains disciples. Nous voyons, pour notre part,
une trahison non moins grave dans le fait de 1’Académie qui, en
supprimant 1’objectivité transcendante de I'Idée, réduisit le plato-
nisme a un idéalisme immanentiste et sceptique. Et cette erreur n’a
cess¢ de faire du chemin depuis lors, jusqu’a Natorp et méme Brun-
schvicg.

La these de M. Moreau nous parait donc discutable. Mais Platon
ne serait plus Platon si deux platoniciens pouvaient étre entierement
d’accord a son sujet. D’ailleurs I'auteur a mis tant d’intelligence et de
vigueur démonstrative dans son argumentation, sa connaissance du
sujet est s1 profonde que cette monographie demeure I'une des
meilleures qui aient été consacrées a Platon ces derniéres années.

RENE SCHAERER.



	Bibliographie

