
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1951)

Heft: 2

Bibliographie: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Rudolf Bultmann : Le christianisme primitif dans le cadre des reli¬
gions antiques. Paris, Payot, 1951,192 p.

M. Pierre Jundt a traduit ce petit livre paru en allemand en 1949
à l'Artemis Verlag (Zurich) et M. Maurice Goguel l'a muni d'une
préface explicative sur la personne et l'œuvre du professeur de

Marbourg. Aucune œuvre de Bultmann ne se prêtait mieux que celle-
ci à une traduction. Elle présente en un résumé saisissant le résultat
de ses recherches et les grandes lignes de sa position si discutée.
Bultmann lui-même l'a conçue comme une interprétation du
christianisme primitif devant répondre à une question très actuelle :

« Ce qui est à considérer, c'est la possibilité nouvelle d'une interprétation

de l'existence humaine, telle qu'elle est apparue dans le
christianisme primitif » (p. 12).

Le plan de l'ouvrage est simple. En cinq chapitres brefs et denses,
l'auteur caractérise successivement l'héritage de l'Ancien Testament
(p. 13-49), Ie judaïsme (p. 50-86), l'héritage grec (p. 87-111), l'hellénisme

(p. 112-141) et enfin le christianisme primitif (p. 142-172). Une
riche bibliographie, de précieuses notes et une table analytique des

sujets traités font de cet ouvrage un instrument de travail de premier
ordre.

Héritier et représentant de l'école de l'Histoire comparée des
religions, l'auteur en renouvelle complètement la méthode. Il ne s'agit
plus, pour lui, de rapprocher tels termes ou conceptions communes
au christianisme primitif et aux religions ambiantes en en tirant des
conclusions hâtives. Si « le christianisme ne doit pas être conçu
comme le produit nécessaire d'un développement historique » interne,
à la manière du schéma hégélien (p. 11), s'il est clair que le christianisme

hellénistique, que nous connaissons principalement par les
écrits de Paul et de Jean, « apparaît sous la forme d'un syncrétisme »

(p. 145), il importe de pousser l'analyse au delà de ces parentés
formelles et de se demander si l'on peut « découvrir en lui une conception
foncièrement une, nouvelle et originale de l'existence humaine »

(p. 146). D'ailleurs, les termes de christianisme hellénistique recouvrent

un phénomène historique très complexe comprenant des
tendances rivales multiples. Cependant, son interprétation de l'homme
fut radicalement opposée à celle de la tradition grecque (p. 146, c'est B.
qui souligne) car elle isole absolument l'homme tout entier « devant



BIBLIOGRAPHIE I43

Dieu » et le soustrait à toutes les connexions naturelles du cosmos ;

il n'y a rien en l'homme qui doive être éliminé, développé ou éduqué ;

l'individu tout entier perd ses appuis et doit savoir s'il veut répondre
à la Parole de la grâce divine. Quant aux relations de l'homme avec
le monde, si Paul a recouru au mythe gnostique du Premier homme
pour se faire comprendre, c'est surtout pour souligner la transcendance

absolue de Dieu ; car cette transcendance de Dieu, c'est sa
grâce. « En tant que grâce, la transcendance de Dieu réside dans son
caractère de futur permanent, en ce sens que sans cesse il est par
avance, sans cesse il existe déjà là où l'homme peut accéder » (p. 160) ;

il est le Dieu qui pré-vient toujours l'homme, lequel ne peut et ne
doit que s'ouvrir sans cesse à cet avenir du Dieu qui vient à lui. En
sotériologie, Paul et Jean ont beaucoup emprunté soit à l'Ancien
Testament soit à la gnose, mais le fait essentiel est que « dans la Parole
qui est annoncée... le Sauveur est présent » ; seule, cette conception
de la Parole donne aux sacrements chrétiens un caractère original
par rapport à la gnose ; seule, elle a sauvegardé dans le christianisme
primitif l'idée décisive de la préexistence permanente de Dieu (p. 171)
qui ne se laisse enfermer ni dans l'expérience sacramentaire, ni dans
l'acte de foi, ni dans un développement spirituel ou moral
quelconque.

Les formulations existentialistes, d'abord déroutantes, nous
paraissent jeter un jour nouveau et souvent fécond sur les sujets
traités. Dans le détail de l'analyse, on retrouvera les positions
connues de l'auteur : scepticisme radical sur la valeur documentaire de
la tradition évangélique (B. ne consacre que quelques lignes à la
figure de Jésus, dans le chapitre consacré au judaïsme évaporisation
de l'eschatologie temporelle dans une doctrine de l'existence
chrétienne «ouverte à jamais» sur l'avenir de Dieu, interprétation
souvent contestable des grands textes christologiques. Est-il possible,
par exemple, de retrouver dans Philippiens 2 : 5-11 l'idée gnostique
d'un Sauveur « dont le corps terrestre n'est qu'un déguisement »

(p. 146).
Pierre Bonnard.

Frederick C. Grant : An Introduction to New Testament Thought.
New York-Nashville, Abingdon-Cokesbury Press, 1950, 339 p.
in-8. Prix : $3.75.

Après la période des recherches, avant tout analytiques, qui a

rempli l'entre-deux guerres, la science des origines chrétiennes tend
à nouveau à produire des œuvres de synthèse qui exposent tout le

message du Nouveau Testament. On a vu paraître, en Allemagne,
le premier volume de l'ouvrage de M. Albertz, qui porte comme titre



144 BIBLIOGRAPHIE

les mots que nous venons de souligner, puis la Theologie des Neuen
Testaments, de R. Bultmann. Les savants américains ne restent pas
en arrière. Si The Religion of the New Testament (1939) de E. W.
Parsons, et The Varieties of New Testament Religion (1943) de
E. F. Scott, datent déjà à quelques égards, The Faith of The New
Testament (1940) de W. Th. Conner, et surtout The Kingdom and
the Power. An Exposition of the New Testament Gospel (1950) de
P. S. Minear, témoignent d'un souci nouveau de comprendre et
d'exposer la pensée du Nouveau Testament dans son unité, un peu
à la manière inaugurée en Allemagne par Ethelbert Stauffer. Quel
que soit le jugement que l'on porte sur la manière en laquelle il a
réalisé son exposé de la théologie néotestamentaire, on ne peut lui
refuser le mérite d'avoir rappelé que les voix diverses qui s'expriment
dans le Nouveau Testament sont accordées en un chœur.

C'est dans la même ligne que se situe l'ouvrage de F. C. Grant,
professeur à Union Theological Seminary, à New-York. Comme
l'indique le titre, ce nouveau livre de l'éminent exégète est une
introduction à la pensée du Nouveau Testament, plutôt qu'une
théologie du Nouveau Testament, au sens classique de l'expression.
Autrement dit, l'auteur s'attache avant tout à présenter l'enseignement

néotestamentaire dans ses lignes de faîte et dans son unité.
Le livre s'ouvre par quelques chapitres consacrés à des questions
préliminaires telles que les suivantes : y a-t-il une théologie du
Nouveau Testament l'unité dans la diversité, les caractères généraux

de la pensée néotestamentaire (ce chapitre est particulièrement
bien venu), révélation et écriture. Le volume traite ensuite de Dieu,
des miracles, de l'homme, du Christ, du salut, de l'Eglise et de

l'éthique. Il manque peut-être un chapitre spécial consacré à l'eschatologie,

laquelle n'est abordée qu'en rapport avec d'autres sujets et
spécialement les miracles, l'Eglise et l'éthique. On sait que le professeur

Grant a traité un aspect de cette dernière question, sous le titre :

« The Impracticability of the Gospel Ethics », dans le volume des

Mélanges Goguel.
Tout au long de son livre, l'auteur ne se borne pas à dresser pour

ainsi dire un inventaire de ce qu'on trouve dans le Nouveau Testament.

Il situe la pensée néotestamentaire par rapport aux courants
de pensée dont elle est susceptible d'être rapprochée. Il reconnaît,
avec les nuances nécessaires, l'influence exercée par l'apocalyptique
juive, la théosophie judéo-alexandrine et la gnose orientale, mais
d'autre part, il affirme très nettement que les sources principales
sont l'Ancien Testament — surtout les prophètes et les psaumes —
et l'expérience de l'Eglise. Il montre notamment, en des pages
excellentes, que le Nouveau Testament doit son unité à son fondement

scripturaire (p. 45 s.) et que le développement de la christologie



BIBLIOGRAPHIE 145

est dû plus à des causes internes et religieuses, qu'à des motifs
extérieurs et purement spéculatifs (p. 243 s.).

L'exposé ne comporte pas de notes, et fort peu de références
dans le texte aux auteurs modernes, assez cependant pour qu'on
s'aperçoive que le professeur de New-York est parfaitement informé
des dernières recherches poursuivies en Grande-Bretagne et sur le

continent.
Dans l'ensemble, l'ouvrage est une excellente initiation aux

problèmes de la pensée néotestamentaire tels qu'ils se posent aujourd'hui.

Il est appelé à rendre de grands services aux étudiants qui
commencent, et qui auront en lui un guide sûr. Il ne sera pas moins
utile au grand public, qui désire être informé, sans courir le risque
de se perdre dans des débats trop techniques. Last but not least, le
livre est écrit dans une langue claire et élégante, qui rappelle un
peu la manière de James Moffatt et qui ne peut que lui gagner beaucoup

de lecteurs. pH Menoud.

Hans Bietenhard : Die himmlische Welt im Urchristentum und
Spätjudentum. Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen
Testament. Tubingen, J. C. B. Mohr, 1951, 295 p.

Hans Bietenhard, docteur en théologie, privat-docent, publie une
forte étude sur « Le monde céleste dans le christianisme primitif
et le bas-judaïsme », présentée comme « Habilitationsschrift » à la
Faculté de théologie de l'Université de Berne en 1946, remaniée et
complétée en vue de l'impression. Il a pris pour objet de ses recherches

la représentation du « monde céleste », chez les Juifs et les

chrétiens du premier siècle. Ses sources sont, d'une part, les
pseudépigraphes, les Talmuds et les Midraschim, d'autre part, le Nouveau
Testament. Il faut rendre hommage au sens critique très sûr avec
lequel l'auteur a mené à bien son enquête dans des documents d'une
interprétation parfois fort difficile, au travers d'une littérature juive
souvent fort indigeste, pour certains estomacs tout au moins.

D'une manière générale, les Juifs du temps de Jésus-Christ
n'avaient pas de conception du monde originale, mais conservaient
celle qu'ils avaient reçue de l'Ancien Orient. Un de ses caractères
fondamentaux est la correspondance qu'elle statue entre le ciel et
la terre. « Tout ce qui est sur la terre a son original et sa préfiguration

dans le ciel. » Il suffit de penser à l'épître aux Hébreux pour
mesurer le rôle de cette correspondance dans les écrits du Nouveau
Testament. A lire l'ouvrage de Hans Bietenhard, on se demande
où finissent les vues cosmologiques tirées de l'observation et où
commencent les spéculations théologiques. Connaissances scientifiques

de l'époque, fantaisie et mythologie se mêlent de la plus
étrange façon.



I46 BIBLIOGRAPHIE

Les apocalypticiens et les rabbins s'intéressent d'ailleurs moins
à la voûte céleste et aux révolutions des astres, qu'au ciel, demeure
de Dieu. Quel que soit le nombre des cieux, le plus élevé est la
demeure de Dieu. Que ne sait-on pas, que ne dit-on pas sur le ciel
A suivre notre auteur, on a l'impression que, chez les Juifs, la « fonction

fabulatrice » analysée par Bergson a trouvé là son domaine de

prédilection. Dans le ciel il y a le trône de Dieu, les anges, le « Prince
de ce monde», et ce singulier personnage Metatron alias Henoch,
qui sera appelé « le petit Jahvé » dans certains écrits gnostiques.
Et dans le ciel encore il y a le tribunal céleste, le Paradis et l'Enfer,
la Jérusalem céleste, et le temple, et le culte, et les trésors où les

œuvres des hommes sont conservées, et les livres et les tables où
sont inscrits leurs noms, leurs actions, et finalement leur destinée.

Hans Bietenhard a montré tout le profit que l'exègète peut tirer
de la connaissance de ces traditions et spéculations juives pour
l'explication des textes du Nouveau Testament (par exemple Luc 10 :

17-20, 23-43 ; II Cor. 12 : 1-4 ; Héb. 4 : 14-10 ; de nombreux textes
de l'Apocalypse). Mais ce qui donne à son ouvrage toute sa portée,
c'est le soin qu'il a pris de montrer la révolution produite dans la
cosmologie juive par la révélation de Dieu en Jésus-Christ. Alors
que la cosmologie fait partie du message des apocalypticiens,
auxquels elle a été révélée aussi bien que les événements de la fin du
monde, elle perd toute importance pour les écrivains du Nouveau
Testament. Ce n'est pas de cela qu'ils ont à parler, leur message
est indépendant de leur cosmologie comme de toute cosmologie.
« Dans le Nouveau Testament, dit notre auteur, la cosmologie devient
théologie et christologie. Ce n'est point le ciel en soi qui est
intéressant et important, mais c'est Dieu le Père de Jésus, qui est au
centre de la prédication. Ce n'est pas le ciel en tant que lieu qui
importe, mais Dieu qui du ciel exerce sa souveraineté et procure le
salut. Le chrétien dirige ses pensées vers le ciel, parce que Christ,
le Seigneur, est au ciel, et apparaîtra de là lors de la Parousie. C'est
dire que le message du Nouveau Testament n'est pas lié à une conception

du monde déterminée. L'affirmation que Dieu le Père est au
ciel, d'où il a envoyé son Fils pour sauver le monde, est indépendante

de toute cosmologie particulière » (p. 253).
L'ouvrage de Hans Bietenhard n'est pas seulement une étude

fouillée d'une importante notion de la pensée du judaïsme et du
christianisme primitif, mais aussi, par ses conclusions, une importante

contribution à la solution du problème des relations de l'Evangile

avec l'expression première qu'il a reçue dans les écrits du N. T.
S'il faut féliciter l'auteur de son travail, on n'en saurait faire autant
de l'imprimeur : sept pages blanches ou illisibles, c'est vraiment trop.

Ch. Masson.



BIBLIOGRAPHIE I47

Pierre Bonnard : L'épître de saint Paul aux Philippiens. Charles
Masson : L'épître de saint Paul aux Colossiens. (Commentane
du Nouveau Testament, X.) Neuchâtel-Paris, Delachaux et Niestlé,
1950, 159 p. in-4.

Comme on devait s'y attendre, les divers commentaires de cette
nouvelle collection », tout en se conformant à certaines directives
générales, allaient avoir chacun son visage particulier. Avant de
caractériser ceux qui constituent ce Xe tome (le second qui paraisse),
disons la joie du lecteur vaudois de trouver en un même volume,
dédié à la mémoire de René Guisan, et sous l'exergue johannique
"Iva Tfâvreç èv waw, les travaux des professeurs de Nouveau Testament

des deux Facultés de théologie de Lausanne. S'il est un
fructueux terrain de rencontre interecclésiastique, c'est bien l'étude en
commun de l'Ecriture sainte. Puisse le nouveau commentaire lui donner

un nouvel essor
Le travail de M. P. Bonnard y préparera plus directement que

celui de M. C. Masson. En effet, tandis que l'explication de l'épître
aux Colossiens obligeait l'exègète à se consacrer longuement à des

questions de critique littéraire, celle de l'épître aux Philippiens, qui
n'en pose guère, devait laisser à son auteur le loisir de confronter
plus souvent la pensée apostolique avec les tendances déformatrices
de tels de ses interprètes ou avec les conceptions de la chrétienté
protestante contemporaine. L'exégèse du professeur de la Faculté
libre manifeste ainsi un souci pastoral et parfois discrètement
polémique 2 propre à exciter la réflexion du lecteur et à l'engager à cette
révision de ses positions qui est le fruit normal de la lecture de la
Bible chez un fils de la Réforme.

La traduction s'éloigne peu des versions usuelles 3. L'exégèse
tient largement compte des travaux antérieurs (Calvin, Bengel, et
les contemporains). Elle en présente les opinions avec concision et
clarté, choisit entre elles et propose ici et là une explication originale.
Elle s'attache avec une insistance particulière à réfuter la thèse
ingénieuse, mais fantaisiste de Lohmeyer, qui a cru voir dans l'épître

1 Elle a été présentée par M. Ph. Menoud dans cette Revue, 1949, n° 152,
p. 172.

3 Contre le spiritualisme désincarné, en 1 : 5, 7 ; contre le réalisme psychologique

du piétisme, p. 16, note 1; en 3 : 8; contre l'individualisme, en faveur
du sens communautaire, en 2 : 12 ss. ; contre le moralisme, en 2 : 21, 22 ; etc.

3 On y relève quelques lapsus : 1 : 1 : « en particulier » à part, d'après
Larousse) trahit la pensée de Paul (ovv) pourtant bien saisie dans le commentaire

; 1 : 2 : riuiv n'est pas traduit ; <¦ par » est contestable et contredit le
commentaire ; 1 : 25 : x^pàv n'est pas rendu ; 1 : 26 : irâ\iv, de même ; 3 : 6 : « tenu
pour » en dit à la fois plus et moins que -fevoiaevoç ; 3 : 10 : 0"Uuu.op(piZou.evoç
est un présent qu'on ne peut guère rendre par le passé « m'étant conformé » ;

3 : 17 : « tous s n'a pas d'équivalent dans le grec ; 4 : 19 : « ia » au lieu de « sa »

(coquille



148 BIBLIOGRAPHIE

aux Philippiens une sorte de traité du martyre. Elle s'oppose non
moins résolument aux interprétations de M. Dibelius, pour qui Paul
a été profondément influencé par la mystique hellénistique. Or la vie
chrétienne n'a pas d'autre source que la foi au Christ mort et ressuscité

pour nous. La fameuse expression èv Xpi0Tûj, si fréquente dans les

Philippiens, ne veut rien dire d'autre que «dans cette foi » (ad 1: 1).

Cependant M. B. n'éprouve-t-il pas une crainte excessive de ce

que l'on peut à bon droit appeller la mystique de saint Paul Par
la foi, le croyant s'ouvre à la présence et à l'action du Christ
vivant (2fj &€ èv euoi Xpiaroç, Gai. 2 : 20), tout en étant du même

coup intégré dans une personnalité qui le dépasse et l'entraîne
dans son orbite (èv XpioTiù). Ne peut-on pas admettre cela sans

pour autant cesser de se « fonder sur la grâce de Dieu » et sans sortir
des « limites de la foi » (p. 66) La justification forensique n'est
qu'un aspect de la pensée paulinienne. En acceptant par la foi notre
mort en Jésus-Christ, non seulement nous prenons conscience de notre
justification, mais encore nous reconnaissons que nous sommes
réellement morts pour vivre d'une vie nouvelle, caractérisée par
ceci, que nous vivons désormais pour celui qui est mort et ressuscité

pour nous (cf. II Cor. 5 : 14-15) et laissons sa vie se manifester en
nous. M. B. verra-t-il là une falsification de la pensée paulinienne
On le croirait, à juger d'après son embarras devant 1 : 8, où
Paul déclare chérir ses correspondants èv oitXafX^oic, Xpioroû inaoû,
comme d'après son refus de quitter les catégories de la justification
par la foi au moment d'expliquer 3 : 9 ss. Pourtant, l'apôtre les

dépasse manifestement pour dire qu'il connaît la puissance du
Ressuscité qui l'a saisi et engagé dans une existence où il participe
aux souffrances de son Seigneur, avec l'espoir de participer aussi un
jour à la résurrection d'entre les morts. Si le commentateur avait
pu suivre l'apôtre dans ces développements, il aurait peut-être éprouvé
moins de scrupules à penser que l'expression èv Xpiaxô) puisse avoir
une signification première plus étendue que «être justifié» (p. 65).

Relevons en revanche l'excellence de l'explication de Phil. 1 à

la lumière de la vocation apostolique de Paul et le tact exégétique
avec lequel est traité l'hymne christologique, 2 : 5 ss., sans glisser
dans les spéculations théologiques que trop d'exégètes y ont cru
voir. Mais n'est-ce pas forcer le sens de 2 : 12-18 que d'en faire encore
une exhortation à la discipline communautaire dans l'obéissance

aux évêques et aux diacres L'apôtre n'avait-il pas déjà alors élargi
son propos au-delà de cette préoccupation déterminée

Contestée dès le temps de l'Ecole de Tubingue, l'authenticité
de l'épître aux Colossiens a cependant toujours eu, et particulièrement
en ces dernières décades, des défenseurs nombreux et autorisés qui



BIBLIOGRAPHIE I49

expliquaient ses particularités littéraires par la fatigue d'un auteur
âgé et ses particularités théologiques par la nature de l'hérésie à

combattre comme par l'évolution de la pensée de Paul depuis le

temps des grandes épîtres. Le lecteur du Commentaire de M. C. Masson
s'étonnera donc d'y retrouver la thèse de J. H. Holtzmann, présentée
dans son ouvrage de 1872, Kritik der Epheser- und Kolosserbriefe :
« L'épître sous sa forme actuelle est un remaniement et un développement

de l'épître primitive de Paul aux Colossiens par l'auteur de

l'épître aux Ephésiens, qui, publiant les deux épîtres sous le nom
de Paul, les a étroitement apparentées l'une à l'autre» (p. 86).

Si le commentaire ne cesse d'expliquer l'épître canonique telle
qu'elle se présente, c'est-à-dire comme la lettre de Paul aux Colossiens,
en revanche, d'abondantes notes et des excursus font part de
pertinentes observations, étrangement convergentes, qui ont amené
l'auteur à reprendre à son compte l'hypothèse de Holtzmann. Le
lecteur hésitera d'abord à le suivre, estimant que telle particularité
pourrait trouver une explication plus simple, mais il doit bientôt
reconnaître, devant l'accumulation des indices et le poids de certaines
constatations, qu'il est vain de résister, et il termine la lecture de

l'ouvrage, convaincu du bien-fondé de la thèse générale, sinon de

chaque détail de la démonstration. De plus, il admire l'analyse
perspicace de M. M., sensible aux moindres nuances de la forme
et de la pensée et servie par une connaissance approfondie du grec
néotestamentaire. C'est elle aussi qui a permis au professeur de la
Cité de reconnaître, dans les développements apportés à l'épître
primitive par l'auteur de l'épître aux Ephésiens, deux morceaux
empruntés vraisemblablement à des textes liturgiques en usage
dans l'Eglise primitive : 1 : 15-20 J et 2 : 13 c-15 2. L'épître canonique
prend ainsi un relief saisissant, où revivent des aspects divers de
l'activité littéraire des temps apostoliques. Remarquons que si le
texte proprement paulinien se trouve réduit à une faible partie de ce

que l'on tient habituellement pour tel, il apparaît en revanche, non
plus comme l'expression d'un apôtre près du terme de sa carrière,
mais comme celle d'un homme en plein combat missionnaire,
temporairement emprisonné, peut-être à Ephèse, et envoyant à Colosses

Tychique et l'esclave converti Onésime, tous deux munis d'un
billet de sa part, l'un pour l'Eglise, l'autre pour Philemon.

L'ouvrage de M. M. marquera certainement un jalon important
dans l'étude de l'épître aux Colossiens par le renouvellement qu'il a
donné à la thèse de Holtzmann.

1 M. M. restitue, par conjecture, à l'hymne christologique sa forme originale,

ainsi qu'il l'a fait dans cette Revue, en 1948, n° 148, p. 140.
1 A notre connaissance, c'est la première fois qu'est reconnue l'origine

particulière de ce passage.



150 BIBLIOGRAPHIE

Nous n'avons rien dit encore de sa traduction ni de son commentaire.

La traduction suit le grec de très près, dans l'intention de
rendre service au lecteur qui ne peut lire cette langue. Elle apporte
d'opportunes corrections au texte de nos versions usuelles '. Quant
au commentaire, il s'applique à rendre fidèlement la pensée de

l'épître canonique dans son mouvement et ses développements,
laissant aux notes le soin d'élucider les problèmes de critique textuelle,
les questions de vocabulaire et de grammaire, comme d'étudier les

interprétations divergentes des exégètes anciens ou contemporains.
Généralement victorieux des difficultés qu'il rencontre, M. M. nous
surprend cependant lorsque, pour pénétrer le mystère de cette crux
interpretum qu'est le texte i : 24, il fait appel au remarquable article
de Cullmann, paru en 1936 dans la Revue d'histoire et de philosophie
religieuse et intitulé : « Le caractère eschatologique du devoir
missionnaire et de la conscience apostolique de saint Paul. » Peut-on
vraiment penser, à la lumière des épîtres, que Paul ait estimé être
seul à suppléer à ce qui manque aux tribulations du Christ pour son

corps, l'Eglise 2

Les quelques remarques critiques que nous nous sommes permises
n'enlèvent rien à notre conviction que pasteurs, étudiants et tous
amateurs d'une étude approfondie des épîtres du grand apôtre
trouveront dans ce Xe volume du Commentaire du Nouveau Testament,

un excellent instrument de travail, une source de renseignements

sûrs, de vues justes et de prudentes explications.

Jean Burnier.

Eugen Ruckstuhl : Die literarische Einheit des Johannesevangeliums.
Der gegenwärtige Stand der einschlägigen Forschungen, Freiburg
in der Schweiz, 1951 (Studia Friburgensia, Neue Folge, Heft 3).
In-8, 289 p.

M. l'abbé Ruckstuhl, professeur de théologie, à Lucerne, reprend
dans cet ouvrage — qui est une thèse de doctorat présentée à
l'Université de Fribourg — la question de l'unité de composition de

l'évangile johannique. Il rappelle brièvement, dans une introduction,
la nature du problème et consacre les trois parties de son étude aux
recherches les plus intéressantes poursuivies ces dernières années, à

savoir : la distinction nouvelle des sources proposée par R. Bultmann
dans son Commentaire paru en 1941, la liste de « caractéristiques
johanniques » dressée par E. Schweizer, en 1939, dans son ouvrage

1 Ainsi en 1 : 12, 15, 16, etc.
2 Ne suffit-il pas de relire II Cor. 1 : 3 ss. et d'y remarquer l'emploi de la

seconde personne du pluriel pour éprouver un doute définitif à cet égard
Voir aussi Schlier, ThWbNT, III, p. 142, 39-144, 21.



BIBLIOGRAPHIE 151

intitulé Ego Eimi, et enfin les vues développées par J. Jeremias et
selon lesquelles la seconde partie du discours eucharistique de

Jean 6, 51-58 serait une interpolation.
Tout l'exposé et la critique de M. Ruckstuhl sont menés avec

beaucoup de science, de conscience, d'objectivité et d'acribie. Son
livre est un modèle d'enquête minutieuse, mesurée et sagace. Notre
auteur n'a pas de peine à montrer que les critères de distinction
des sources appliqués au quatrième évangile par le professeur de

Marbourg, résistent mal à un examen serré. Sur ce point, l'unanimité
semble à peu près faite entre les spécialistes de la question johannique.

Les pages consacrées à l'étude des caractéristiques johanniques
établies par E. Schweizer forment la partie la plus riche de l'ouvrage.
On sait que E. Schweizer entend par ces caractéristiques des mots
ou tournures qui appartiennent en propre à la langue johannique
et qui figurent rarement ou même pas du tout dans le reste du Nouveau
Testament. M. Ruckstuhl étend à cinquante la liste de trente-trois
caractéristiques dressée par Schweizer, en poussant plus à fond
l'analyse de la langue johannique et en tenant compte des
observations et des additions à la liste déjà proposées par J. Jeremias et
nous. Il montre que ces caractéristiques apparaissent d'une manière
à peu près constante dans les diverses sources qui, selon R. Bultmann,
alimenteraient l'évangile. Ces caractéristiques prouvent ainsi l'unité
de composition et de style de l'évangile, à l'exception naturellement
de la péricope de la femme adultère, 7 : 53 à 8 : il, mais y compris
le chapitre 21. Sur ce dernier point, il y aurait peut-être une réserve
à faire en ce qui concerne le verset 24 ou les versets 23 et 24 (cf.
L'évangile de Jean d'après les recherches récentes, 2e éd., 1947, p. 23-24).

Dans la troisième et dernière partie de sa thèse, M. Ruckstuhl
défend, en particulier contre J. Jeremias, l'unité du discours
eucharistique de Jean 6. Il avait déjà abordé la question dans deux articles,
publiés il y a six ans, que nous avons signalés dans l'évangile de

Jean et que notre auteur, trop modeste, n'indique pas dans sa
bibliographie par ailleurs sans lacune (« Literarkritik am Johannesevangelium

und eucharistische Rede (Jo. 6 : 51 c-58) », Divus Thomas,

1945, p. 153-190 et 301-333). M. Ruckstuhl montre d'une manière
qui nous semble décisive que le discours à Capernaum n'est qu'un
seul discours en deux parties, dans lequel Jésus déclare que le pain
qui donne la vie vient du ciel et qu'il est lui-même ce pain vivant
donné aux fidèles. Avec O. Cullmann (Urchristentum und Gottesdienst,

1944, p. 62), notre auteur estime que le passage d'une partie
à l'autre se fait au verset 48 — et non au verset 51 — ce qui nous
paraît tout à fait juste.

Au terme de cette troisième partie, où il relève avec raison que
chez Jean le sens du sacrement et la spiritualité vont de pair,



152 BIBLIOGRAPHIE

M. Ruckstuhl pose à son tour la question de savoir pourquoi le
quatrième évangéliste ne rapporte pas de récit de l'institution de
l'eucharistie. Il répond que Jean se propose de compléter les Synoptiques

« sur un plan supérieur ». Or, les récits d'institution des trois
premiers évangiles disent déjà tout ; il n'y avait rien à ajouter.
C'est en somme l'explication courante, et elle nous paraît insuffisante.

Nous avons eu l'occasion de dire que ce sont plutôt des raisons
théologiques et positives qui ont conduit le quatrième évangéliste
à ne pas rapporter l'institution (cf. « La définition du sacrement selon
le Nouveau Testament », dans cette Revue, 1950, p. 145-146).

Les quelques réserves que nous avons faites n'enlèvent rien à
l'intérêt et à la valeur de la belle thèse de M. Ruckstuhl, qui nous
paraît bien condamner sans appel tout essai de distinguer des couches
rédactionnelles différentes dans le quatrième évangile.

Ph. Menoud.

Karl Barth : Esquisse d'une dogmatique. Traduit de l'allemand par
Edouard Mauris et Fernand Ryser. Neuchâtel-Paris, Delachaux
et Niestlé, 1950, 155 p. Bibliothèque théologique.

M. Karl Barth semble particulièrement à l'aise dans la confession
de foi traditionnelle de l'Eglise. En effet, invité à donner des cours
occasionnels dans des universités étrangères, il a exposé, à deux
reprises, sa pensée théologique dans le cadre du Symbole des apôtres :

en 1935, à Utrecht et, plus récemment, à Bonn, en 1946, au lendemain
de la guerre, lorsque les portes de l'Allemagne lui furent de nouveau
ouvertes.

La première étude sur YApostolicum a été publiée en français
par les soins des Editions «Je Sers», en 1936, sous le titre Credo.

Et, cette année, la maison Delachaux et Niestlé nous offre une
excellente traduction du cours de Bonn dans un volume de sa
« Bibliothèque théologique », intitulé Esquisse d'une dogmatique.

Disons-le d'emblée, cet ouvrage ne fait pas double emploi avec
le précédent, comme on pourrait le craindre. Il n'en est pas un simple
décalque, bien que la pensée n'ait guère changé quant au fond.
L'auteur sait traiter des mêmes matières sans se répéter. Il excelle
dans l'art de développer les mêmes thèmes sous une forme toujours
nouvelle. Et comme il accentue maintenant certains points qu'il
avait naguère laissés de côté et qu'inversement il passe très vite
sur tels autres auxquels il s'était attardé, l'on a grand profit, même
si l'on connaît déjà le Credo, à lire l'Esquisse.

Il faut donc savoir gré à MM. Edouard Mauris et Fernand Ryser
de mettre ce raccourci de la théologie de M. Karl Barth à la portée
de ceux qui ignorent l'allemand ou qui, le sachant, n'ont ni le temps



BIBLIOGRAPHIE 153

ni le courage de s'attaquer aux milliers de pages de la gigantesque
Kirchliche Dogmatik. Désormais, les lecteurs français auront entre
les mains, sinon exactement une esquisse de la dogmatique du maître
de Bâle (cette dogmatique comportant un « système » et un appareil
critique qui sont absents du présent volume), du moins une esquisse
de sa pensée théologique, présentée dans une langue singulièrement
vivante et expressive.

Ce qui frappe peut-être le plus dans cette Esquisse d'une
dogmatique c'est son caractère foncièrement, opiniâtrement
christocentrique. Si, suivant l'ordre du Symbole, M. Karl Barth traite du
Créateur avant de parler du Christ, il nous avertit que c'est à partir
de la foi au Fils qu'il nous faut comprendre les affirmations relatives
au Père et au Saint-Esprit.

Les théologiens chrétiens ont erré toutes les fois qu'« ils ont
cherché à édifier directement, dans l'abstrait, une théologie du
Dieu créateur» ou qu'ils «ont essayé de partir d'une théologie...
de l'Esprit... par opposition à celle du Dieu créateur». C'est en

Jésus-Christ, et en lui seul que « nous discernons ce que signifie :

Dieu au-dessus de l'homme (ier article) et Dieu avec l'homme (3e article)

».

Et tout le long de son étude, avec une insistance impressionnante,
M. Karl Barth met en lumière la portée de l'événement central de
l'histoire : la venue de Jésus-Christ, Parole faite chair, à quoi notre
destinée comme celle du monde sont suspendues.

Qu'un tel christocentrisme ait pour lui l'autorité de l'Ecriture
et celle des confessions de foi de la Réforme, c'est-à-dire des normes
auxquelles l'auteur de l'Esquisse soumet la recherche dogmatique,
cela nous paraît évident. Les objections que nous pourrions formuler
ne portent que sur des points particuliers. Nous en relèverons deux
entre autres.

1. Et tout d'abord est-il certain que le théologien chrétien doive
nier l'existence d'une révélation générale, extra-biblique Sa conviction

que Jésus-Christ seul nous ouvre l'accès de la vraie connaissance
de Dieu l'oblige-t-elle à conclure qu'avant la venue du Médiateur
et là où l'Evangile n'a pas été prêché, Dieu s'est laissé et se laisse
sans aucun témoignage Autrement dit, en dehors de la Révélation
n'y a-t-il point de révélations

Telle semble être l'opinion de M. Barth. Sans doute celui-ci
reconnaît que « la vie humaine est comme ponctuée de « révélations »,

révélations « terrestres » et même « célestes », par où il faut entendre
des révélations du monde invisible et incompréhensible qui nous



154 BIBLIOGRAPHIE

entoure de toutes parts. Mais ces révélations ne mettent l'homme
en rapport qu'avec la création, avec « un au-delà ou un en deçà
divin », et non, pas même en quelque mesure, avec Dieu lui-même.

Une telle conclusion s'impose-t-elle L'existence d'un certain
sensus divinitatis (comme dit Calvin) sans lequel l'histoire des religions
serait inexplicable ainsi que le jugement de l'Ecriture sur le Gentil,
être égaré, mais non dépourvu de toute espèce de conscience de

Dieu, n'attestent-ils pas qu'en dehors même de la Révélation
chrétienne Dieu est à l'œuvre dans l'humanité et y entretient ne fût-ce
qu'un obscur pressentiment de sa présence et de son autorité

2. La conception que l'Esquisse nous présente du « retour de

Jésus-Christ » et du « jugement dernier » est-elle pleinement conforme
à l'enseignement de l'Ecriture M. Barth met magnifiquement en
évidence le fait que le Juge est « celui-là même qui s'est offert à ma
place devant le tribunal de Dieu et qui m'a délivré de la malédiction »,

que, par conséquent, son ultime intervention peut être attendue avec
confiance et dans la joie.

C'est vrai pour les croyants. Mais pour les autres, pour ceux qui
repoussent l'appel de leur Seigneur et qui font fi du pardon qu'il
leur offre, en va-t-il de même — Sans doute M. Barth n'enseigne
pas explicitement la « restauration de toutes choses ». Il n'affirme
pas dogmatiquement que le jugement dernier tournera au salut
de tous.

Mais il semble bien que la logique de sa pensée l'y pousse. Et l'on
peut se demander si une accentuation trop unilatérale de la
souveraineté de la grâce divine ne risque pas (ce qui irait à l'encontre du
message biblique) d'atténuer le sens de la responsabilité individuelle
et de voiler l'aspect de drame de la vie terrestre.

Ph. Daulte.

Jean Daniélou : Sacramentum futuri. Etudes sur les origines de la
typologie biblique. Paris, Beauchesne, 1950, XVI + 265 p. Etudes
de théologie historique.

C'est en connaisseur de l'œuvre des Pères des premiers siècles que
le P. Daniélou aborde dans cet ouvrage le problème de l'interprétation

typologique de l'Ancien Testament, actuellement débattu tant
dans l'Eglise romaine que dans le protestantisme «. Son intention
est de montrer en quoi l'exégèse patristique de l'Ancien Testament,

1 A côté de la bibliographie de cet ouvrage, signalons les articles de J. de
Senarclens : L'interprétation de l'Ancien Testament, In Extremis, 1941,
p. 138 ss. ; de R. Bultmann : Ursprung und Sinn der Typologie als herme-
neutischer Methode, Theol. Literaturzeit., 1950, p. 205 ss. ; et de Ed. Jacob :

L'Ancien Testament et la prédication chrétienne, Verbum Caro, 1950, p. 151 ss.



BIBLIOGRAPHIE 155

si déroutante pour le savant moderne, se rattache directement à

l'interprétation typologique que pratiquent les auteurs du Nouveau
Testament.

L'ouvrage comporte cinq études parallèles, portant chacune sur un
thème typologique de l'Hexateuque, allégué parfois déjà par les
prophètes, traité de diverses manières dans le Nouveau Testament, de

plus en plus développé par la tradition patristique : Adam et le paradis,
Noé et le déluge, le sacrifice d'Isaac, Moïse et l'exode, le cycle de Josué.
A propos de chacun de ces thèmes, le P. Daniélou constate l'existence

d'une tradition typologique authentiquement « apostolique »

et, à côté d'elle, de déviations plus ou moins graves, dues à

l'influence philosophique de Philon ou à l'interprétation historique des

rabbins.
Pour déceler et expliquer les innombrables exemples qu'il cite,

le P. Daniélou dispose d'une notion précise de la typologie biblique,
mais il est regrettable qu'il n'en donne nulle part la définition explicite

et complète, ce qui aurait donné à ses études un caractère plus
critique. Par ailleurs son intention de légitimer les interprétations
des Pères aux yeux de l'exègète moderne le pousse à dépasser parfois

la pensée des textes cités et à trouver une conception typologique
dans des rapprochements qui ne sont qu'illustratifs. Nous en voyons
une preuve dans le fait qu'à côté et sur le même pied que les « types »

de l'Ancien Testament, la tradition allègue des scènes tirées du
Nouveau Testament, qui ne sauraient être des « types » au sens
technique du mot (P. Lundberg : La typologie baptismale dans l'Eglise
ancienne, Uppsala 1942). Enfin, malgré son désir très remarquable
de tenir compte des documents typologiques de l'Ecriture, le P. Daniélou

ne les étudie pas d'assez près et, à nos yeux de réformé, ne semble

pas prendre leur autorité assez au sérieux. A juste titre, il envisage
le Nouveau Testament dans l'ensemble de la tradition primitive, ce

que fait aussi le luthérien P. Lundberg ; mais pour légitimer toute
typologie de la tradition postérieure, il n'hésite pas à en appeler du
Nouveau Testament à l'autorité d'une tradition « apostolique »

antérieure et plus riche que lui (p. 146 ss.). Or les éléments typologiques
de cette tradition remontent bien souvent à l'exégèse rabbinique,
aussi notre auteur se voit-il obligé d'attribuer, à son tour, une
certaine autorité à la tradition rabbinique (p. 149 s.), à côté de l'Ancien
Testament. Or on sait les fréquentes aberrations exégétiques du bas-
judaïsme.

C'est une véritable mine de textes patristiques savamment
ordonnés que le P. Daniélou met à notre disposition dans cet ouvrage.
L'exègète aussi bien que le prédicateur y trouveront des interprétations

typologiques parfois dangereuses mais toujours suggestives.

Samuel Amsler.



156 BIBLIOGRAPHIE

Fr. Taymans d'Epernon, S. J. : La Sainte Trinité et les Sacrements.
Bruxelles-Paris, Desclée De Brouwer, 1949,163 p. Museum Lessianum,

Section théologique n° 46.

Ce petit livre, conçu selon la méthode scolastique, ne remplit pas
entièrement les promesses de son titre. S'il est riche d'aperçus
intéressants, il ne parvient guère à mettre en évidence le lien organique
de chacun des sept sacrements avec le dogme de la Trinité. Comment
s'en étonner, puisque la fixation du septénaire sacramentel a été
déterminée par de tout autres facteurs que ceux qui ont présidé au
développement de la métaphysique trinitaire L'auteur part de ces
deux points de la foi catholique-romaine, qu'il tient pour démontrés ;

puis il se livre, dans l'une et l'autre direction, à des développements
qu'il s'efforce ensuite d'amalgamer. Ce qui gêne quiconque est formé
à la rigueur d'une théologie biblique, c'est la rareté extrême des
références à l'Ecriture sainte, et l'impression de construction
arbitraire qui en résulte parfois. Ainsi, tout un chapitre traite de l'ex-
trême-onction, sans contenir la moindre tentative de nous expliquer
comment le « sacrement » apostolique de l'onction des malades est
devenu l'extrême-onction des mourants.

Cela dit, il n'est que juste de relever l'originalité et la fécondité
des vues de l'auteur sur plus d'un point. Relevons une page suggestive

sur la valeur précise de la « matière » dans l'économie sacramentelle,

valeur qui n'est pas intrinsèque, mais fonctionnelle, au titre de
lien social entre les êtres, dans le cadre « corporatif » de l'Eglise, pour
permettre l'union des âmes. A propos de la confirmation, le Saint-
Esprit est compris par l'auteur comme nous donnant une force pour
édifier l'Eglise et construire le monde nouveau du Christ : dans cette
transposition de la notion de l'homo faber sur le plan spirituel, les

croyants sont ouvriers ensemble avec Dieu, pour « que l'univers
devienne terra nova, toute baignée dans la lumière de la résurrection

» (p. 69). L'auteur montre aussi comment le mariage chrétien
n'est pas seulement le signe de l'union du Christ et de l'Eglise, mais
comment il contribue à consolider et à resserrer cette union. L'exposé
sur l'extrême-onction nous vaut de très belles pages sur le sens chré-
tient de la mort : « A ce moment l'homme doit faire une offrande de
soi-même à Dieu, offrande gigantesque, totalisante... de sa personne,
avec tout le mystère des échecs, des succès, des progrès, des reculs
enchaînés, qui font partie de la personnalité même » (p. 130-133). Le
chapitre final sur l'eucharistie rappelle très heureusement les belles
intuitions patristiques sur les interférences profondes entre le corps
sacramentel et le corps mystique : « Nous sommes ce corps que nous
recevons » (p. 147). En résumé, livre intéressant, même si le cheminement

de la pensée n'est pas celui auquel notre formation confessionnelle

nous a habitués. Richard Paquier.



BIBLIOGRAPHIE 157

Joseph Moreau : Réalisme et idéalisme chez Platon. Paris, Presses
universitaires de France, 1951, 135 p. Nouvelle encyclopédie
philosophique.

« Chacun le couche du côté qu'il veut », disait Montaigne de

Platon. Tel est, du moins, le sort que lui réservent périodiquement
idéalistes et réalistes. Platon se plie à ce traitement tout en lui survivant

gaillardement, car sa position, comme tout ce qui est définitif
en philosophie, embrasse et dépasse cette opposition sans cesse

renaissante, à laquelle la phénoménologie actuelle s'efforce de donner
le coup de grâce.

Montrer « en quel sens le platonisme peut être considéré comme
un idéalisme», tel est le but que se propose M. Moreau. D'emblée il
écarte une équivoque : le terme d'idéaliste, appliqué à Platon, n'a
pas le sens qu'on lui donne aujourd'hui. « Pour Platon, l'idée est
tout autre chose qu'un objet de pensée, qu'un noêma : elle est la réalité

même subsistant indépendamment de l'esprit qui la connaît »

(p. 3). S'il y a donc réalisme, « ce ne peut être qu'un réalisme de

l'intelligible » (p. 4).
Or un tel réalisme, en même temps qu'il exclut son faux frère,

le réalisme naïf, appelle, exige son antagoniste, l'idéalisme. Le
platonisme serait donc un idéalisme réaliste (p. 4).

Félicitons l'auteur d'avoir pris d'emblée cette juste position et
regrettons de ne pouvoir le suivre dans les cent pages de son analyse
fine, vivante et forte. Bornons-nous à une remarque d'intérêt général.

Les sympathies de M. Moreau, de toute évidence, vont à l'idéalisme,

et l'ouvrage, en dépit de ses déclarations liminaires, s'oriente
dans ce sens aux fins d'écarter non seulement le réalisme naïf, ce qui
est légitime, mais encore le réalisme idéal, ce qui l'est moins. « La théorie

des Idées, expression de l'idéalisme platonicien, s'affranchit du
réalisme de l'intelligible» (p. 15).

Dans ces conditions, l'Idée ne saurait être autre chose qu'un
instrument de connaissance, une relation destinée à dissiper la
confusion du sensible. « Elle n'est donc pas une entité séparée du
sensible » (p. 17). La réalisation de l'Idée est le fait, non de Platon —
qui toutefois en porte la responsabilité — mais de platoniciens
postérieurs, Augustin, Malebranche, Hermite. Le Parmenide n'a pas
d'autre but que de nous mettre en garde contre elle.

A cela nous objecterons que cette erreur, qui consiste à projeter
l'Idée, sous forme de chose, dans le ciel d'une inaccessible transcendance,

remonte à Aristote qui reproche précisément à Platon d'avoir
constitué, par les Idées, une inutile doublure du monde réel. Or,
Aristote fut durant vingt ans l'élève direct de Platon. Pareille
incompréhension ne laisse pas d'être embarrassante si l'on fait de Platon
un idéaliste et de l'Idée un pur instrument de connaissance.



158 BIBLIOGRAPHIE

Mais il est une autre erreur, complémentaire de la précédente,
qui n'est pas moins grave à notre avis. Elle consiste à méconnaître la
transcendance de l'Idée et son statut objectif pour aboutir à un imma-
nentisme, à un instrumentalisme, à un constructivisme, qui sont
peut-être la vérité d'aujourd'hui, mais qui n'étaient certainement pas
la vérité de Platon. Affirmer : « La vérité ne réside que dans les
constructions de l'activité intellectuelle » (p. 29) et ne voir dans l'Idée
que l'instrument qui opère ces constructions, c'est oublier que l'Idée
se présente constamment, et peut-être essentiellement, chez Platon
comme un terme, un but visé par l'esprit qui trouve dans la contemplation

des Idées sa plus haute satisfaction. Que les Idées ne soient
pas des objets réalisés en dehors des atteintes de l'esprit, c'est ce que
M. Moreau a grandement raison d'établir en se fondant sur le
Parmenide. Mais que le rôle de l'Idée se borne à celui d'instrument de
connaissance, c'est là une affirmation qui nous paraît contraire à la
lettre et à l'esprit des Dialogues. L'Idée est à la fois objet et instrument

; disons, si l'on veut, qu'elle est un objet attractif : par un
paradoxe insoluble et profond, elle est à l'origine même du mouvement
qui me conduit à elle et qu'elle ne cesse de susciter et d'entretenir.
Elle est intérieure à l'impulsion dont elle est l'objet. Nous revenons
donc à nos considérations du début : la philosophie de Platon est un
réalisme enveloppant un idéalisme.

M. Moreau dénonce la trahison réaliste dont Platon fut la
victime de la part de certains disciples. Nous voyons, pour notre part,
une trahison non moins grave dans le fait de l'Académie qui, en
supprimant l'objectivité transcendante de l'Idée, réduisit le platonisme

à un idéalisme immanentiste et sceptique. Et cette erreur n'a
cessé de faire du chemin depuis lors, jusqu'à Natorp et même
Brunschvicg.

La thèse de M. Moreau nous paraît donc discutable. Mais Platon
ne serait plus Platon si deux platoniciens pouvaient être entièrement
d'accord à son sujet. D'ailleurs l'auteur a mis tant d'intelligence et de

vigueur démonstrative dans son argumentation, sa connaissance du
sujet est si profonde que cette monographie demeure l'une des
meilleures qui aient été consacrées à Platon ces dernières années.

René Schaerer.


	Bibliographie

