
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1951)

Heft: 2

Artikel: La dogmatique d'Emil Brunner

Autor: Baudraz, Francis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380550

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDE CRITIQUE

LA DOGMATIQUE D'EMIL BRUNNER

Le premier volume de la Dogmatique de M. Emil Brunner, traitant

de l'introduction à la dogmatique et de la doctrine de Dieu,
paru en 1946, a fait l'objet, dans cette Revue, d'une importante
étude de M. le professeur Edmond Grin 2.

Impatiemment attendu, le second volume a paru au début de

1950. Plus copieux que le précédent, il plaît par les mêmes qualités :

clarté de l'exposition, brièveté qui va droit à l'essentiel, indépendance
de jugement, originalité de la pensée qui renouvelle les thèmes les plus
connus. Les exposés historiques et les controverses actuelles sont
reportés en annexe, ce qui allège le texte. L'auteur, dont la présente
dogmatique a été précédée par d'importantes monographies sur la
christologie, l'anthropologie, l'éthique, la notion de révélation, ne
résume pas simplement ses travaux antérieurs, mais fait un exposé
nouveau. M. Brunner nous donne ainsi un véritable manuel, succinct
mais complet, et qui rendra les plus grands services.

Vu la place mesurée, nous nous bornerons à relever quelques
points particulièrement dignes d'approbation, et d'autres sur lesquels
M. Brunner ne nous a pas entièrement convaincu.

Le présent volume contient la seconde partie de la dogmatique,
avec le sous-titre : « La réalisation historique de la communication
(Selbstmitteilung) divine » ; il traite de la création et du péché, de
l'histoire du salut et de l'économie de la loi, de l'œuvre et de la
personne de Jésus-Christ.

Dans sa préface, l'auteur rappelle qu'il cherche à exposer la
doctrine chrétienne en se plaçant au point de vue de la vérité conçue
comme une rencontre (Wahrheit als Begegnung), rencontre personnelle

de Dieu et de l'homme. Cette notion de la vérité, formulée
d'abord par des philosophes 3, est d'origine biblique ; son application
à la pensée chrétienne permettra seule, dit M. Brunner, de surmonter
la stérile opposition du libéralisme et de l'orthodoxie, renouvelée

1 Emil Brunner : Die christliche Lehre von Schöpfung und Erlösung.
Dogmatik, Band 2. Zwingli-Verlag, Zurich, 1950. vin et 455 p.

1 Edmond Grin : Aspects de la pensée dogmatique de M. Emil Brunner.
R. Th. Ph. n° 141, oct.-déc. 1946, p. 181-198.

3 Ebner, Martin Buber.



I06 FRANCIS BAUDRAZ

malheureusement par la théologie dialectique, qui a versé dans le
biblicisme et le confessionalisme.

On ne peut qu'approuver ce point de départ. En effet, selon le

témoignage biblique, Dieu ne révèle pas des idées, mais lui-même ;

il se communique personnellement à nous. C'est là le centre de

l'Evangile : Dieu nous rencontre en Jésus-Christ. Le mode de la
révélation étant la parole, il est évident que la révélation a un aspect
théorique, intellectuel ; d'où la nécessité de la réflexion théologique ;

il faut que nous comprenions quelque chose au motif, aux conditions,
aux conséquences de la révélation, sous peine de la fausser ou de
la perdre. Toute la lumière étant au centre, c'est en partant de

Jésus-Christ qu'il faut examiner toutes les questions qui se posent
au théologien, sur Dieu, l'homme, le monde. M. Brunner pense être
le premier à appliquer la méthode de la « vérité comme rencontre »

à tous les domaines de la théologie ; mais ce principe est-il tellement
nouveau Formulé un peu différemment, on le retrouve dans la
théologie de Karl Heim, par exemple ; et n'était-ce pas aussi l'intention

profonde des meilleurs représentants, chez nous, de la théologie
de l'expérience Peut-être M. Brunner objectera-t-il que ses devanciers

n'ont pas fait de cette méthode un usage rigoureux ; qu'ils
l'ont abandonnée à certains moments au profit d'un conservatisme
biblique ou d'une philosophie spéculative Il faut rendre à M. Brunner

cette justice qu'il cherche à rester constamment fidèle au centre
de l'Evangile, qu'il y ramène sans cesse son lecteur.

Appliquant ce principe à la connaissance du Créateur et de sa
création, M. Brunner renouvelle ce sujet de la manière la plus
heureuse. Il faut, dit-il, partir du témoignage du Nouveau Testament,
et non de celui de la Genèse ; il faut distinguer l'affirmation de la
foi, que Dieu a créé le monde, de la manière dont cette création
nous est racontée ; il faut dégager notre foi au Dieu créateur de la
représentation du monde qui était celle des anciens. Celle-ci doit
être abandonnée sur trois points : l'espace, le temps, et l'idée que
les formes animales d'aujourd'hui n'aient pas changé depuis le
commencement. Le témoignage de la Genèse est précieux, rempli
d'enseignements en ce qui concerne la relation de Dieu avec le monde
et avec l'homme ; mais il ne nous oblige plus en ce qui concerne
la connaissance de la nature.

On ne saurait assez remercier M. Brunner d'insister sur cette
distinction entre la connaissance du Dieu créateur et la connaissance

du monde J. Car il y a ici un sérieux obstacle intellectuel.
Combien d'hommes, et non seulement des universitaires, ont
abandonné la foi de leur enfance, non seulement par révolte contre leur

1 C'est l'effort poursuivi dans Offenbarung und Vernunft, 1941.



LA DOGMATIQUE D EMIL BRUNNER IO7

Seigneur — explication qui n'est pas fausse, mais souvent trop
facile — mais parce que cette foi était liée dans leur esprit à une
représentation du monde incompatible avec leur formation scientifique

Certes, « la foi n'est nullement liée à une certaine image de

l'univers, ancienne ou moderne... La foi chrétienne est absolument
libre à l'égard de toutes les cosmologies qui peuvent exister » I, mais
les théologiens n'ont pas toujours parlé ainsi ; et pas mal de
chrétiens, biblicistes et fondamentalistes, continuent à enseigner
imperturbablement que le monde et l'homme ont été créés juste quatre
mille ans avant Jésus-Christ Un examen sérieux des rapports entre
la connaissance scientifique et la connaissance de la foi nous paraît
plus utile que de proclamer sereinement la superbe indifférence de
la théologie à l'égard de ces questions — même si cet effort est taxé
dédaigneusement par certains d'« apologétique »...

L'observation scientifique du monde ne peut pas nous dire si

ce monde a un commencement, un créateur. La philosophie peut
faire remonter toutes choses à une cause première ; mais la connaissance

du Dieu créateur n'est pas une vérité générale, le résultat
d'un syllogisme ; c'est une vérité de foi. En Jésus-Christ, je rencontre
le Dieu qui est mon Seigneur, qui m'a donné la vie et à qui j'appartiens

; je ne peux pas croire au Dieu créateur sans être engagé envers
lui. Il est aussi le Seigneur de toute la terre.

Sur cette dernière affirmation, M. Brunner n'est pas explicite ;

de quelle nature est cette extension à l'univers de cette connaissance
de Dieu comme mon Seigneur et créateur Puisque ce n'est pas le
résultat de l'observation ni du raisonnement, faut-il l'appeler une
intuition de la foi Le même cas se présentera plus loin, à propos
de la connaissance du péché, à la fois personnel et universel. Ne
serait-ce pas le lieu d'établir que la vérité révélée, si elle a toujours
un caractère essentiellement personnel, dépasse ma personne, nous
faisant saisir quelque chose des rapports de Dieu avec tous les hommes
et avec toute la création La vérité est « rencontre » à son point
de départ, mais elle a un contenu objectif ; elle ne nous enferme

pas dans un pur subjectivisme.
Examinant la doctrine de 1'« analogia entis », M. Brunner montre

que tout ce que Dieu a fait porte le sceau du Créateur : l'ordre
mathématique des objets inanimés, la spontanéité et la liberté des
organismes vivants, et surtout l'homme, doué de la parole et constitué
en une personne. Il y a une « révélation de la création », une connaissance

de Dieu dans ses œuvres 2 ; certes elle n'a abouti qu'à rendre

1 Karl Barth : Esquisse d'une dogmatique, 1950, p. 57.
2 Rom. 1 : 19-21. Contre fa thèse de Karl Barth : « Le monde reste

incapable de nous fournir la moindre connaissance du Dieu créateur. » Esquisse...
p. 49.



I08 FRANCIS BAUDRAZ

les hommes inexcusables de ne pas connaître Dieu. Mais la foi reconnaît

les œuvres de Dieu dans sa création. C'est parce qu'il y a des

analogies que l'on peut parler d'un Dieu qui « parle », « entend »,

« agit », que la théologie est positive, et ne consiste pas en une série
de négations.

M. Maurice Neeser » a reproché à M. Brunner l'importance qu'il
donne à la doctrine de la création ex nihilo, contre les théologiens
selon lesquels Dieu aurait organisé une matière préexistante. Il
nous semble devoir donner raison à M. Brunner : par cette doctrine,
Dieu prend l'entière responsabilité de la création ; avant le monde,
il n'y a que Dieu et sa parole.

Faut-il avoir envers le monde l'attitude pessimiste de Marcion
et des gnostiques, pour lesquels ce ne peut être le Dieu d'amour
qui a créé ce monde mauvais ou l'attitude optimiste d'un Emmanuel

Hirsch qui identifie le monde créé et le monde présent L'Ancien

Testament, remarque M. Brunner, est optimiste, tandis que le
Nouveau Testament voit une relation entre le péché et la mort,
et parle du « prince de ce monde » ; cependant, cela n'ébranle pas
la certitude que Dieu est le créateur de ce monde.

Passons à la doctrine de l'homme. C'est, dit M. Brunner, l'intérêt
commun des chrétiens et des non-chrétiens, et, par l'œuvre de Pascal
et de Kierkegaard, leur champ de bataille. On peut ne pas se soucier
de Dieu ; on est obligé de s'occuper de l'homme.

M. Brunner propose une solution nouvelle au problème de l'homme
« image de Dieu », solution déjà entrevue par Luther, mais jamais
utilisée ensuite : distinguer entre une notion formelle et une notion
matérielle de l'Imago Dei. La notion formelle correspondrait à celle
de l'Ancien Testament 2, désignant la structure de l'homme comme
sujet personnel, responsable ; cette structure n'est pas détruite par
le péché ; l'homme pécheur reste un homme, non un animal. La
notion matérielle désigne le contenu de cette structure, le reflet en
nous de l'amour de Dieu ; c'est cette image-là de Dieu qui est perdue,
selon le Nouveau Testament, et que Jésus-Christ, vraie image de

Dieu, vient restaurer en nous par la foi. La ressemblance avec Dieu,
dans sa signification totale, est identique à la juste relation de
l'homme avec Dieu. La distinction de la ressemblance formelle et
de la ressemblance matérielle ne vient pas de la création ; elle est

1 Compte rendu dans la Vie protestante, 25 août 1950.
2 Quelle est la portée de l'Imago Dei dans l'Ancien Testament Cette

question est controversée ; von Rad (Theol. Wörterbuch II, 388 ss.) la réduit
à peu de chose; W. Eichrodt (Das Menschenverständnis des A. T., 1947,
p. 29 ss.) la voit plus riche de contenu.



LA DOGMATIQUE D EMIL BRUNNER IO9

le résultat du péché. L'homme pécheur est un cadre qui ne correspond

plus à sa destination ; il est en contradiction avec lui-même.
M. Brunner ne veut pas que l'on identifie la notion formelle de

l'Imago avec la doctrine catholique de l'Imago, selon laquelle l'homme
a perdu par la chute les vertus supranaturelles, mais non les capacités

naturelles ; il reproche à cette doctrine de faire de l'Imago
une substance, alors qu'elle doit demeurer une relation. Là nous
paraît résider la difficulté de l'explication, par ailleurs claire et
commode. Le schéma forme-matière ne peut s'appliquer bien loin ;

il rend compte de la persistance du caractère humain dans le pécheur ;

mais le péché ne tend-il pas à détruire aussi la structure de l'homme,
sa personnalité, les possibilités de son service

La raison est-elle ruinée par le péché M. Brunner répond que
plus les objets dont elle s'occupe sont étrangers au sujet humain,
plus la raison est capable d'atteindre le vrai ; mais plus on se

rapproche du problème de l'homme, de ses relations avec les autres et
avec Dieu, plus notre jugement est faussé par le péché.

Nous avons quelque peu anticipé sur la doctrine du péché.
M. Brunner rejette la doctrine classique de la chute d'Adam et du
péché originel (héréditaire), tout en reconnaissant ses avantages :

elle rend bien compte de la puissance du péché et de son universalité.

Mais elle se heurte à de graves objections : elle n'a pas de
fondement scripturaire l ; elle associe le péché et la sexualité ; l'idée
du péché héréditaire en fait une notion naturaliste et empirique.

Mais par quoi remplacer la doctrine du péché originel Par rien,
répond M. Brunner ; le Nouveau Testament ne nous donne pas une
doctrine du péché ; il ne faut pas vouloir combler cette lacune avec
la doctrine traditionnelle de l'Eglise. Cependant il faut tenir fermement

à l'idée de la chute individuelle, et à l'universalité du péché ;

il faut maintenir une différence entre l'homme créé par Dieu et
l'homme pécheur. C'est en partant de Jésus-Christ que nous devons
considérer le péché : nous constatons que Jésus-Christ envisage son
ministère non seulement comme une rémission des péchés individuels,
mais aussi comme une délivrance collective, exprimée par la victoire
sur Satan. Le péché est considéré par Jésus comme une puissance

1 Certes le récit de Genèse 3 peut être interprété dans le sens augustinien
d'une explication de l'origine du péché de tous les hommes ; mais il veut avant
tout suggérer que tout homme placé devant la même tentation agit comme
Adam (Quell, Th. W. I, 286). La traduction qu'Augustin a faite de Rom. 5 : 12
est fausse (« in quo... »). « Paul ne dit pas que le péché d'Adam soit hérité par
la naissance, mais que depuis le péché d'Adam, le péché se rencontre chez tous
les hommes ; la conséquence du péché de tous les hommes est la mort de tous
les hommes ; mais tout homme est condamné à mort par son propre péché »

(W. G. Kuemmel : Das Bild des Menschen im N. T., 1948, p. 46 ss.).



IIO FRANCIS BAUDRAZ

qui tient tous les hommes prisonniers, et que seul il peut briser ».

Mais il n'y a pas d'explication du pouvoir de Satan, ni de l'origine
du mal.

Le monde est-il déchu Non, dit M. Brunner, car cette idée est
inconciliable avec celle du Dieu créateur. La théorie d'une chute
métaphysique 2 est dualiste et gnostique. Il y a une certaine part
de souffrance inhérente à la création, de même que la mort, les
êtres vivants n'étant pas constitués de manière à pouvoir vivre
toujours.

Certes, pour le biologiste la mort est un phénomène tout naturel,
qu'il faut apprendre à accepter 3 ; mais M. Brunner nous paraît lui
faire la part trop belle. Pour le Nouveau Testament, la mort est
le contraire de Dieu, qui est vie 4; il ne semble pas normal au croyant
de connaître Dieu et de mourir. La souffrance et la mort sont les

signes d'une condamnation. Certes, Dieu est le créateur des bêtes
féroces (Job 39-41), mais la peur et la lutte pour la vie qui régnent
dans la création sont-elles un témoignage uniquement positif du Dieu
créateur M. Brunner se demande, du reste, s'il n'y a pas un
rapport entre le monde comme tout et l'existence humaine, si Dieu
aurait prévu ce que l'homme ferait de sa liberté et créé un monde
correspondant à cet homme pécheur « Nous n'osons, dit-il, ni
l'affirmer, ni le nier. »

Si Jésus-Christ est présenté comme le but de la création ; si,
d'autre part, il est intervenu manifestement à cause du péché, peut-
on échapper à l'idée d'une relation entre le monde créé et le péché
Ce sont la perdition et le salut de l'homme qui sont au centre du

message biblique ; mais l'un comme l'autre ont des conséquences

pour le monde créé (Rom. 8 : '19-22 ; Col. r : 20). En lisant M. Brunner,

on ne peut se défendre de l'impression qu'il porte un jugement
trop optimiste sur la création, et qu'en regardant celle-ci à travers
la rédemption, il faudrait attribuer plus à celle-ci et moins à celle-là.
Le monde créé, lieu de péché, de souffrance et de mort inextricablement

liés à lui, nous fait regarder vers ce qui sera le dernier mot
de Dieu, vers la perfection du monde à venir.

Cette impression est corrigée plus loin, dans le chapitre consacré
à la providence et au gouvernement divin ; si M. Brunner est
optimiste en parlant de la nature, il ne l'est pas en parlant de l'histoire.
Il traite de la théodicée en quelques pages magistrales, montrant

1 A cause de cette révélation, nous devons considérer le péché comme étant
simultanément acte du moi propre, du sujet supra-individuel et de Satan
(Karl Heim : Leitfaden der Dogmatik II, 3e éd., 1935, p. 51).

2 Chez N. Berdiaeff, et aussi Ch. Secrétan.
3 Th. Bovet : Die Angst vor dem lebendigen Gott, 1948, p. 98 ss.
4 Bultmann : Th. W. Ill, p. 13 ss. ; malgré l'avis de M. Brunner, p. 150.



LA DOGMATIQUE D EMIL BRUNNER III
que celle-ci n'a pas de solution théorique, mais que Dieu fait taire
nos récriminations en mettant sous nos yeux la croix de son Fils,
en faisant du comble du péché le moyen du salut. Le mystère du
gouvernement du monde est ici révélé ; dès qu'on s'éloigne de ce
centre et qu'on veut interpréter théologiquement le cours de
l'histoire, le rideau retombe.

M. Brunner a une conception « échelonnée » des miracles : l'organisme

vivant est un miracle par rapport à la nature inanimée ;

l'homme avec sa pensée est un miracle pour le biologiste ; et la
révélation divine est un miracle pour l'homme. Les œuvres
miraculeuses sont, selon le langage du Nouveau Testament, des « signes »

qui accompagnent le grand miracle : la venue de Jésus-Christ.

Dans le chapitre traitant de l'histoire du salut et de la relation
des deux Testaments, soulignons une note excellente sur la typologie
de l'Ancien Testament : il est juste de comprendre la promesse à

partir de l'accomplissement, mais il ne faut pas mettre déjà
l'accomplissement dans la promesse, sous peine de détruire le caractère
historique de la révélation. Que l'on fasse d'abord l'exégèse de l'Ancien

Testament, puis que l'on insère ce message dans l'ensemble de
la révélation ; ainsi on évitera l'arbitraire de l'exégèse allégorique.
Contre les excès de l'école de W. Vischer, M. Brunner renvoie au
grand exemple de Calvin dans ses commentaires sur les Psaumes.

M. Brunner montre bien la complexité de la notion de la loi.
Il estime que la théologie israélite et juive a faussé le sens de la loi,
en mettant au premier plan l'obéissance de l'homme, et par là
développant la justice des œuvres, au lieu de partir de l'initiative divine
de l'alliance, de la grâce de l'élection. La loi a été mal comprise,
ce qui explique la réaction néotestamentaire, l'opposition entre la
justice de la loi et la justice qui s'obtient par la foi.

Ce jugement nous paraît trop sommaire en ce qui concerne les

prophètes ', lesquels ont eu une vision plus juste des rapports entre
la grâce et l'obéissance. Bien sûr, le légalisme l'a emporté dans la
tradition, et il a fallu que le Nouveau Testament rétablisse l'ordre
des choses : que Dieu aime le premier, et l'obéissance n'est que la
réponse nécessaire à cet amour. Sans le légalisme juif, Paul aurait-il
déplacé l'accent de sa doctrine Il y aurait eu une continuité plus
marquée, une moindre rupture entre l'ancienne et la nouvelle alliance.
Mais c'est là, sans doute, une question oiseuse.

Avant de passer à l'œuvre et à la personne de Jésus-Christ,
M. Brunner examine le problème de la connaissance de Jésus-Christ.
Sa thèse est que le Jésus historique et le Christ de la foi ne font

1 Cf. Michée 6 : 3-5, Jérémie 2 : 4-13.



112 FRANCIS BAUDRAZ

qu'un. La critique a établi que Jésus s'est tenu pour le Christ ; ses

paroles et ses actes ont un caractère messianique. Si on estime que
Jésus et l'Eglise se sont trompés à ce sujet, c'est en vertu d'une
décision prise sur le plan de la foi et de l'incrédulité, non d'une
raison historique. Les témoignages apostoliques sont le moyen de
la foi en Jésus-Christ ; mais le motif de la foi, c'est le Seigneur lui-
même.

M. Brunner traite de l'œuvre de Jésus-Christ avant de parler
de sa personne, suivant en cela non pas l'ordre des choses, mais
celui de notre savoir. En effet, la personne du Christ ne se connaît
que par son œuvre. Les noms donnés à Jésus sont « verbaux »,

fonctionnels. Plus loin, traitant de la défense de la divinité essentielle

du Christ contre l'arianisme, M. Brunner remarque que les

arguments les plus forts des Pères orthodoxes ont été tirés de l'œuvre
du Christ ; c'est celle-ci qu'il s'agissait de sauvegarder ; Dieu ne
nous sauve pas par un demi-dieu, mais il nous sauve lui-même par
son Fils.

Signalons la discussion par M. Brunner de la royauté du Christ
en dehors des croyants : il faut distinguer la royauté potentielle de
la royauté de fait, là où le Christ est invoqué, connu et servi. Après
avoir abondamment parlé de la « seigneurie du Christ sur l'Etat », il
faut avouer qu'on a fait beaucoup de bruit pour peu de résultat.
L'institution même de l'Etat n'est-elle pas un signe que la royauté
du Christ n'est pas encore réalisée

A propos de l'incarnation, M. Brunner se livre à une attaque
en règle contre la tradition de la naissance virginale. Pour la conserver,

dit-il, l'Eglise l'a interprétée en tout autre chose qu'elle ne dit :

l'Eglise y a vu l'incarnation du Fils éternel de Dieu, alors que les
textes excluent ce sens, en disant seulement comment la vie du
Fils de Dieu a commencé. Cette doctrine ne protège pas celle de

l'incarnation, comme on le prétend : tous les hérétiques l'ont utilisée,
les adoptianistes comme les ariens. Elle est contraire à la vraie
humanité de Jésus ; contenant un trait docétique, elle encourage
l'ascétisme et la dévotion mariale ; elle est mal attestée biblique-
ment, suspecte par son caractère légendaire et merveilleux. M. Brunner

conclut qu'il croit à la divinité de Jésus-Christ et à son
incarnation malgré les textes de Luc i et Matthieu i, non à cause d'eux.

Evidemment, il ne s'agit pas ici d'un point essentiel à la foi '.
Mais on peut s'étonner de la passion avec laquelle M. Brunner s'en
prend à la tradition. Il reconnaît lui-même qu'il y a plusieurs
christologies dans le Nouveau Testament, mais qu'elles ne s'opposent
pas ; pourquoi rejeter alors ces éléments-là N'y a-t-il pas bien

1 Cf. Karl Barth : Esquisse... p. 93 et 97.



LA DOGMATIQUE D EMIL BRUNNER II3

d'autres traits ascétiques chez Paul, comme chez Jésus J Si Jésus
a un père et une mère comme tous les autres hommes, cela sauve-
garde-t-il mieux la doctrine de l'incarnation, ou celle de la divinité
du Fils On ne détruit que ce qu'on remplace ; et les arguments
de M. Brunner ne nous semblent pas meilleurs que la tradition.

Sans doute est-il conduit par un souci de méthode : que l'incarnation

aussi soit une « vérité-rencontre », non une explication rationnelle.

Mais la conception par le Saint-Esprit est-elle si « rationnelle

»

Le même souci de méthode rend M. Brunner très critique à

l'égard de la tradition sur la résurrection et l'ascension de Jésus ;

il exclut le tombeau vide, et fonde la foi au Ressuscité uniquement
sur les apparitions de celui-ci, selon le témoignage de Paul ; il rejette
aussi les « quarante jours » et l'ascension de Jésus comme fait isolé ;

pour lui, l'élévation de Jésus est identique à sa résurrection. « Il
faut que la théologie ait le courage d'abandonner la tradition
ecclésiastique. »

Or nous ne pourrons jamais extraire la connaissance du Christ
des témoignages divers de cette connaissance ; ils nous seront
toujours donnés avec elle ; le Christ nous paraîtra toujours « vêtu de

son évangile » (Calvin).

Ces quelques réserves n'enlèvent rien à la grande reconnaissance

que nous éprouvons à l'égard de M. Emil Brunner pour ce beau
livre, modestement qualifié d'essai parmi d'autres, dans la certitude
que la théologie est une tâche collective, et jamais achevée. Et nous
attendons avec impatience le tome III, particulièrement au sujet
du Saint-Esprit et de l'eschatologie.

Francis Baudraz.

1 F. Buechsel: Asketisches bei Jesus, dans: «Der Geist Gottes im Neuen
Testament », 1925.


	La dogmatique d'Emil Brunner

