
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1951)

Heft: 2

Artikel: Le paulinisme : théologie de la liberté

Autor: Goguel, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380549

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PAULINISME
THÉOLOGIE DE LA LIBERTÉ

I. Caractères généraux du paulinisme

S'il fallait justifier une présentation du paulinisme sous l'angle
de l'idée de liberté, il suffirait de remarquer que les termes qui
expriment les idées de liberté, de servitude, d'affranchissement se

rencontrent dans le corpus paulinum avec une fréquence très
sensiblement plus grande que dans les autres parties du Nouveau Testament

et que le livre qui, à ce point de vue, viendrait après lui, est le

Quatrième Evangile. Or le johannisme se situe sur la même ligne que
le paulinisme.

Mais, avant tout, dans quel sens le paulinisme peut-il être compris
comme une théologie Certes Paul a été un grand théologien et si la
corporation des théologiens devait choisir un patron elle ne saurait
en trouver un plus qualifié que lui. Mais cela ne prouve pas encore
qu'il ait voulu être un théologien.

Dans I Cor. i : zj, il écrit : « Christ ne m'a pas envoyé pour
baptiser mais pour prêcher l'Evangile. » Il aurait aussi bien pu dire :

« Il ne m'a pas envoyé pour faire de la théologie. » Vouloir comprendre
le paulinisme comme une théologie, n'est-ce pas se placer pour
essayer de le comprendre à un point de vue qui n'est pas celui de
l'apôtre

La pensée religieuse, la théologie, pour l'appeler par son nom, est,
en apparence, l'expression la plus directe et la plus aisément saisis-
sable de la religion, mais elle n'est pas la seule et il n'est pas certain
que ce soit la plus importante. Une religion s'exprime aussi par son
culte, par sa morale, par son organisation, par les institutions qu'elle
crée pour servir de cadre à la vie de ses membres, par la discipline
à laquelle elle les soumet et d'autres manières encore.

La préoccupation dominante de Paul n'a pas été d'ordre
théorique mais d'ordre pratique. Nous avons cité sa déclaration aux

N.-B. — Etude lue à la Société vaudoise de théofogie le 19 février 1951.



94 MAURICE GOGUEL

Corinthiens : « Christ m'a envoyé pour prêcher l'Evangile » ; il faut
en rapprocher ce qu'il dit dans Gai. i : 16-17 sur Dieu qui lui a révélé
son Fils pour qu'il le prêche aux païens. Ce que l'Evangile est, pour
Paul, il le dit dans Rom. 1 : 16-17 ou il Ie définit «la puissance de
Dieu pour le salut » (ouvauiç 9eo0 eiç aurrnpfav).

Que l'Evangile soit vrai, pour Paul, n'est pas en question. Il est
vrai sur deux plans différents. Il se résume dans la croix du Christ
et dans le Christ crucifié. Or le drame du Calvaire est un drame historique

réel qui s'est déroulé en pleine pâte humaine, en un certain
point de la terre et à un certain moment du temps, et celui qui en a
été à la fois le héros et la victime a été si étroitement inséré dans
l'humanité et rendu tellement solidaire d'elle qu'il a pu la représenter
devant Dieu et, on oserait presque dire, incarner son péché.

L'Evangile est vrai aussi pour Paul parce qu'il contient, au moins
implicitement, la solution de tous les problèmes que posent pour
l'homme son existence, sa position devant Dieu et dans le monde, sa
destinée. Cependant la connaissance pure, la gnose pour parler son
langage, est, pour lui, une sorte de luxe, désirable certes, mais qui,
cependant, n'est pas indispensable pour le salut. Au reste, tant que
subsiste l'économie présente, elle reste imparfaite et fragmentaire
(I Cor. 13 : 9-12).

Cette gnose dont le contenu est « la sagesse de Dieu » est d'un
tout autre ordre que la sagesse humaine. L'homme ne peut la saisir

par le travail de son intelligence. Il ne peut la posséder que par une
révélation de l'Esprit reçue par la foi.

La conception paulinienne de Dieu n'est pas statique mais
dynamique. C'est seulement dans son action que Dieu est saisissable et
ce qui importe pour l'homme c'est moins ce que Dieu est que ce qu'il
fait et ce qu'il veut. C'est là un point de vue tout différent de celui
de la philosophie grecque.

Avec les notions pratiquement équivalentes d'Evangile, de
prédication (i<rÏpuYM.a), de Christ crucifié, de croix, de sagesse de Dieu
on est sur un tout autre terrain que celui de la sagesse humaine.

Paul n'a voulu appuyer sa prédication ni sur l'éloquence ni sur
la sagesse. Il se dit lui-même ibiumiç tûj àótw (II Cor. n : 6), un
homme ordinaire quant à la parole. Bien des pages de ses épîtres,
reflets de sa prédication orale montrent cependant qu'il n'était pas
dénué d'éloquence, mais c'était une éloquence torrentueuse qui
n'était pas conforme aux règles de la rhétorique grecque.

On a beaucoup discuté sur la question de l'hellénisme de Paul. Son

grec n'est pas de l'araméen traduit et les citations de l'Ancien Testament,

nombreuses chez lui, sont tirées des LXX. Il emploie certains
procédés d'exposition et de discussion qui sont ceux de la diatribe
cynico-stoïcienne comme celui du dialogue avec un interlocuteur



LE PAULINISME, THÉOLOGIE DE LA LIBERTÉ 95

imaginaire. Mais ce ne sont là que des moyens d'expression qui ne
touchent pas au fond de la pensée. Jamais il ne fait allusion à une
école philosophique grecque ou à ses doctrines et s'il emploie quelques
termes anthropologiques helléniques tels que voOç (entendement),
irveûna (esprit), yv\r\ (âme), Kapòi'a (cœur), auvei&riaiç (conscience),
c'est dans un tout autre sens que celui qu'ils avaient pour des esprits
grecs. Et il suffit de lire le chapitre 15 de la première épître aux
Corinthiens pour se rendre compte qu'il a été incapable de concevoir
la vie d'outre-tombe autrement que sous la forme de la résurrection
des corps. Il est resté totalement imperméable à l'idée de l'épanouissement

de l'âme libérée de la prison du corps.
La gnose que Paul a le sentiment de posséder à un degré eminent,

bien qu'il sache qu'elle est encore imparfaite et le restera aussi
longtemps qu'il vivra dans la chair, a pour contenu la sagesse de Dieu
dont l'objet est essentiellement le plan de la rédemption. L'idée
qu'elle a un caractère mystérieux joue un grand rôle dans la pensée
de l'apôtre mais cela signifie, non qu'elle est incompréhensible, mais
qu'elle ne peut être connue que par révélation.

Paul est loin de mépriser la gnose, mais il y a pour lui une hiérarchie

de valeurs et, si on peut dire, un ordre d'urgence. C'est le primum
vivere deinde philosophari. Il considère comme un déficit de la foi des
Corinthiens qu'ils ne soient pas arrivés à un degré de développement
spirituel tel qu'ils puissent saisir l'Evangile comme sagesse, mais il
ne dit rien qui indique que, par là, leur salut puisse être compromis.
Il n'éprouve pas à leur égard une anxiété comparable à celle qui lui
a fait écrire aux Galates : « Je crains d'avoir travaillé en vain parmi
vous » (Gai. 4 : n).

* *

11 ne me paraît pas tout à fait exact de dire, comme le faisait
Sabatier, que la théologie paulinienne n'a été que le développement
de ce qui était contenu implicitement dans la révélation initiale qui
a fait de lui un chrétien et un apôtre.

Si absolue qu'ait été pour lui la valeur de la révélation qu'il avait
reçue, elle ne l'a pas amené à fonder sur elle une religion nouvelle
mais à entrer dans une religion déjà constituée, en principe au moins,
car, dans aucun domaine, elle n'avait encore des formes arrêtées. Et
il a tenu, au prix de bien des difficultés et même de dangers, à garder
le contact avec ceux qui l'avaient représentée avant lui.

Le christianisme paulinien présente ce caractère paradoxal d'être
à la fois une religion de l'inspiration et une religion de la tradition.
C'est, bien qu'à un moindre degré, le caractère de toute religion



96 MAURICE GOGUEL

vivante et c'est la conséquence du fait que la religion est à la fois
individuelle et collective, qu'elle est ce qu'il y a de plus intime et
de plus personnel en l'homme et, en même temps, ce qui unit le plus
fortement les hommes entre eux.

Au début du chapitre 15 de la première épître aux Corinthiens,
pour faire reposer sur une base solide l'instruction qu'il veut donner
sur la résurrection, Paul veut établir la réalité de celle du Christ.
Il le fait en rappelant une formule qu'il dit avoir reçue et ensuite
transmise et dans laquelle on doit reconnaître la plus ancienne
confession de foi de l'Eglise :

« Christ est mort pour nos péchés, selon les Ecritures ;

Et il a été enseveli.
Il est ressuscité le troisième jour, selon les Ecritures ;

Et il a été vu par Cephas, puis par les Douze. »

Et ce n'est qu'après avoir parlé d'autres christophanies qu'il
mentionne celle qu'il a eue lui-même.

Et cependant, s'il a cru à la résurrection du Christ, ce n'est pas
parce que les Douze l'affirmaient, ni parce qu'il l'avait trouvée
annoncée dans les Ecritures. Il y découvrait, au contraire, des raisons
de n'y pas croire. Il lisait dans Deut. 21: 23 (ce passage est cité dans
l'épître aux Galates 3 : 13) : « Maudit est quiconque est pendu au
bois. » Comment concevoir que Dieu ait accompli un miracle de
résurrection en faveur d'un homme sur qui avait pesé le poids de
sa malédiction Ce n'est que lorsque, par une tout autre voie que
celle de la tradition ou que celle de la méditation des Ecritures, la
foi à la résurrection se fut imposée à lui qu'il reconnut le sens de

l'Ecriture et la valeur de la tradition.
Si Paul attache une importance primordiale à la tradition, c'est

pour une raison qui nous fait pénétrer au cœur même de sa foi, c'est

que du drame rédempteur il n'avait pas été le témoin ; il ne le
connaissait que par l'intermédiaire de la tradition attestée par les
premiers disciples de Jésus, spécialement par les Douze dont Pierre était
le porte-parole.

Cette dualité de la tradition et de l'inspiration suffirait pour
expliquer que le paulinisme ne se présente pas sous une forme
parfaitement systématique. D'autres causes ont agi dans le même sens,
notamment la prédominance marquée des préoccupations pratiques
sur les théoriques et l'obligation dans laquelle Paul s'est trouvé
d'improviser, jour après jour, des solutions pour les problèmes
théoriques et pratiques qui surgissaient dans la vie des Eglises qu'il avait
fondées et qu'il continuait à diriger, de près ou de loin.



LE PAULINISME, THEOLOGIE DE LA LIBERTE 97

Le paulinisme est une pensée toujours en mouvement, ce n'est
pas un véritable système. Sur des points d'une importance capitale,
il présente de flagrantes contradictions. J'en signalerai trois, en
passant rapidement sur les deux premières pour m'arrêter un peu plus à

la troisième qui a avec le problème de la liberté un rapport plus
direct.

Sur la rédemption, deux lignes de pensée s'entrecroisent chez

Paul, l'une se situe sur le plan du droit, l'autre sur celui de la
puissance. L'universalisme dont Paul n'a pas été le seul ouvrier mais
auquel il a donné son fondement théologique implique nécessairement

l'idée que la Loi mosaïque qui mettait les païens en dehors de
l'alliance de Dieu a cessé d'être valable. Mais Paul établit cette thèse
de plusieurs manières. Dans l'épître aux Galates, il explique que ce
n'est pas la Loi qui est le fondement de la religion d'Israël mais que
c'est la promesse faite à Abraham et à sa descendance. Cette
descendance, ce mot étant au singulier, ce n'est pas l'ensemble du peuple
d'Israël issu d'Abraham, mais, dans ce peuple, un individu qui est
le Christ et, par son intermédiaire, tous ceux qui lui appartiennent,
quelle que soit leur origine ethnique. Dans la même épître, il explique
que la Loi n'a été donnée que pour être valable jusqu'au Christ.
Dans l'épître aux Romains il dit que c'est à cause de l'endurcissement

providentiel et provisoire d'Israël que l'Evangile a été porté aux
païens. Enfin, dans l'épître aux Colossiens, il explique que le Christ
a annulé la Loi en la clouant à sa croix.

Paul expose tantôt une eschatologie collective (I Thess., I Cor.)
et tantôt une eschatologie individuelle (Phil., II Cor.). D'après l'une
les croyants entreront, au moment de leur mort, dans un état de
sommeil ou d'anéantissement provisoire dont ils sortiront au dernier
jour, à la voix du Seigneur. D'après l'autre, ils passeront au moment
de leur mort à un état dans lequel leur communion avec le Christ
ne connaîtra plus les limites que lui impose la vie dans la chair.

Paul affirme catégoriquement le jugement dernier. «Il faut, écrit-il
aux Corinthiens, que tous nous comparaissions devant le tribunal de
Dieu afin que chacun reçoive le salaire de ce qu'il aura fait en bien
et en mal, étant dans son corps » (II Cor. 5 : ro ; cf. I Cor. 3 : T0-T5).
Mais cette déclaration vient en conclusion d'un développement sur
l'homme intérieur qui se renouvelle à mesure que l'homme extérieur
se détruit, ce qui, si l'on prolonge les lignes, comme il est légitime de
le faire, conduit à l'idée du salut réalisé pour chaque croyant au
moment où sa vie terrestre prend fin. Cette même idée est exprimée
avec plus de force et de netteté encore dans le premier chapitre de

l'épître aux Philippiens.
Il y a donc deux eschatologies chez Paul et leur dualité ne peut

être éliminée par aucune habileté harmonistique et pas davantage



98 MAURICE GOGUEL

par l'idée d'une évolution par laquelle l'apôtre se serait peu à peu
libéré de certaines conceptions juives.

Il n'y a cependant pas chez Paul une simple survivance formelle
d'une idée juive, car l'eschatologie collective exprime un élément
essentiel de sa conception. Pour lui la rédemption n'a pas pour but
d'assurer le salut d'un plus ou moins grand nombre d'individus
mais de réaliser le peuple de Dieu. Elle tend vers un terme, vers un
xé\oç (une fin) et Paul a dû nécessairement se représenter qu'il y
aurait un moment où ce terme serait atteint, où le Royaume de Dieu
serait réalisé.

C'est pour cela aussi qu'il est resté fidèle à l'idée du drame final
bien qu'elle ne fût plus en harmonie avec la manière dont il concevait
le salut et sa réalisation. Dans le tableau, il est vrai sommaire, des
choses finales esquissé dans I Cor. 15, il n'y a aucune mention du
jugement dernier et on ne voit pas où il pourrait être introduit. Parlant

des croyants qui seront encore en vie au moment de la parousie,
Paul dit qu'ils seront instantanément transformés, sans qu'il soit
aucunement question de jugement.

Les exégètes ne sont pas d'accord sur la question de savoir si
c'est d'une résurrection universelle qu'il est question dans I Cor. 15
ou seulement de celle des élus. C'est dans le premier sens que je
crois devoir me prononcer. Paul, en effet, affirme dans r5 : 21-22 que
la résurrection aura la même extension que lamort. «De même, écrit-il,
que, par un homme, la mort est entrée dans le monde, de même par
un homme la résurrection. Comme, en effet, du fait d'Adam, tous
meurent, du fait du Christ, tous seront faits vivants ». Puis, au verset 23,
il précise que la résurrection ne se fera pas en une seule fois mais que
chacun ressuscitera à son rang (toyuci) et il énumère deux étapes. La
première qui déjà appartient au passé, c'est la résurrection du Christ
(àtrapxn), prémices. La seconde étape se produira au moment de la
parousie du Seigneur et ce sera celle de ceux qui sont ol toû Xpiaroû,
(qui appartiennent au Christ), puis viendra la fin (téXoç), non
immédiatement mais après que le Christ aura anéanti tous ses ennemis et,
en dernier lieu Gdvaroç, la Mort qu'il faut, sans doute, identifier à
Satan lui-même, la puissance qui fait mourir. Alors le Fils remettra
la Royauté à son Père et Dieu sera tout en tous.

S'il n'est pas question de résurrection des non-élus, est-ce parce que
— comme cela lui arrive parfois — Paul interrompt une enumeration
commencée après avoir dit l'essentiel (ici l'affirmation de la réalité
de la résurrection), ou parce que les non-élus ne ressusciteront pas

Il faut accorder à ceux qui pensent que Paul n'a pas admis une
résurrection des non-élus qu'elle serait parfaitement inutile puisqu'elle
serait suivie d'un jugement qui aboutirait à l'anéantissement de ceux
qui en auraient bénéficié. Une résurrection universelle n'a de raison



LE PAULINISME, THÉOLOGIE DE LA LIBERTE 99

d'être que pour permettre que, par un jugement, soit opérée une
discrimination entre les élus qui entreront dans la vie et les non-élus
cjui en seront définitivement exclus. Or, d'après I Cor. 15, cette
séparation est déj à opérée par le fait que la résurrection des deux groupes
ne se produira pas au même moment, les élus devant ressusciter à

la parousie du Seigneur, les non-élus, seulement après qu'il aura
livré le dernier combat et anéanti tous ses ennemis et, en dernier
lieu, Thanatos (la Mort). Mais on peut se demander si la résurrection
des non-élus n'aurait pas été pour Paul une conséquence de
l'anéantissement de Thanatos.

La résurrection des non-élus est aussi superflue sur la ligne
de l'eschatologie individuelle. U faut noter ce qui est dit de

croyants qui seront encore vivants au moment de la parousie, qui
selon I Thess 4 : r6, après que les morts en Christ auront été
ressuscites, seront enlevés avec eux par des nuées à la rencontre du
Seigneur dans les airs ou qui, d'après I Cor. 15 : 16, seront, en même
temps que les morts en Christ ressusciteront, transformés et passeront

de l'état charnel à l'état spirituel. Il est manifestement impossible
de découvrir le rôle que, dans le cadre de cette conception,
pourraient jouer aussi bien l'idée de la résurrection des non-élus que celle
du jugement.

La négation de la résurrection des non-élus et du jugement
s'imposerait si le paulinisme était une construction strictement
logique et cohérente. Or il ne l'est pas ; les idées de résurrection et
de jugement sont restées dans la pensée de Paul à titre de
survivances et parce qu'elles sont en relation logique avec l'idée du xé\oç

(fin, but) vers lequel tend l'œuvre de Dieu.

Toute théologie est à la fois statique et dynamique, c'est-à-dire
s'intéresse à la fois à ce que Dieu est et à ce qu'il fait en même temps
qu'à ce qu'il veut. Mais il y a prépondérance tantôt de l'un des deux
éléments et tantôt de l'autre. C'est l'élément dynamique qui est

prépondérant chez Paul.
Il serait vain d'essayer d'interpréter sa théologie en établissant

un certain nombre de points particuliers pour rechercher ensuite de

quelle manière ils pourraient être groupés et organisés entre eux.
Cette méthode est, en l'espèce, inapplicable parce que s'il y a une
réelle unité de la pensée paulinienne, c'est une unité d'inspiration,
de préoccupations et d'orientation mais non de formulation.

Pour tenter de donner une vue d'ensemble du paulinisme, j'aurai
recours à une autre méthode, sans me dissimuler qu'il y entre un
élément d'interprétation. Au reste je ne pense pas pouvoir me hasarder



100 MAURICE GOGUEL

à dire ce qu'a été le paulinisme, je puis seulement essayer de dire
comment il m'apparaît. Dans l'intérêt de la clarté, je procéderai par
des affirmations sans dire ce qui me paraît les justifier.

Du point de vue pratique, Dieu, dans l'esprit du paulinisme,
pourrait être défini celui qui a droit et qui seul a droit à l'adoration
et à l'obéissance. Si audacieux que cela puisse paraître, je dirai que,
pour Paul, Dieu ne serait pas pleinement Dieu, s'il n'était ni adoré
ni obéi. Pour sa gloire, pour se constituer un peuple d'adorateurs,
Dieu a entrepris la création. Il aurait pu, en vertu de sa toute-puissance,

créer des êtres qui n'auraient pas pu faire autrement que
l'adorer et que lui obéir, mais ce faisant, c'aurait été comme sii
s'était adoré lui-même et cela n'aurait rien ajouté à sa gloire. L'adoration

n'a de sens et de valeur que si elle est libre.
Le plan de la création comportait deux étapes et de chacune

d'elles le Fils de Dieu devait être l'organe. Ces deux étapes étaient
la chair d'abord, l'esprit ensuite. Même si Adam n'avait pas péché,
le Christ aurait dû paraître parce qu'Adam avait été créé chair et que
son passage au plan de l'esprit ne pouvait être réalisé que par ur,
second acte créateur. C'est ce qu'exprime la doctrine des deux Adams
formulée dans I Cor. 15 : 45 ss. Le premier Adam venait de la terre
et était xoïkoç (terrestre), ce qui est une allusion au récit de la
Genèse sur Dieu modelant le corps d'Adam avec le limon de la terre ;

il était aussi èm'Yeioç (terrien), c'est-à-dire destiné à habiter la
terre. (On est obligé d'employer ici les termes grecs puisque nous
ne disposons en français que du seul mot terrestre pour les traduire
l'un et l'autre.) Le second Adam vient du ciel et est nveCiua éujotïoioûv,
ce qui signifie qu'il possède la vie non comme un dépôt qui peut lui
être retiré, mais en propre et d'une manière telle qu'il peut la donner.

En même temps que les individus, le premier et le second Adam
sont les prototypes de deux humanités et, pour que le but de la
création soit atteint, il faut qu'après avoir porté l'image du premier
Adam, c'est-à-dire après avoir été semblable à lui, nous portions
l'image du second, c'est-à-dire que nous lui devenions semblables.

Le développement normal du plan de Dieu aurait donc comporté
une seconde étape, mais ce plan a échoué en raison du mauvais usage
fait par les créatures de la liberté qui leur avait été donnée.

Si le péché n'était pas intervenu, le Christ aurait paru une seconde
fois pour faire passer la création du plan de la chair à celui de l'esprit,
passage qui n'était possible qu'après une période que l'on pourrait
appeler d'éducation et de préparation. Dans I Cor. 15 : 50, Paul
dit : « Je le déclare, frères, la chair et le sang ne peuvent hériter du
Royaume de Dieu ni ce qui est corruptible de l'incorruptibilité. »

Cet axiome ne se rapporte pas seulement à la chair corrompue par
le péché mais aussi à la chair intègre.



LE PAULINISME, THEOLOGIE DE LA LIBERTE 101

Dans Rom. 7, Paul expose comment la Loi a provoqué la
convoitise et multiplié le péché et ainsi la Loi qui était eiç cuiriv a
conduit à la mort et il explique cela par le fait que la Loi est
spirituelle et l'homme charnel, vendu au péché. Il paraît ainsi attribuer à
Dieu une politique du pire : faire abonder le péché poUr que la grâce
surabonde. Je sais bien que Paul ne recule pas devant les expressions
paradoxales. Le paradoxe qu'il faudrait admettre dans Rom. 7 me
paraît cependant sortir des limites du vraisemblable. Je crois qu'en
réalité le paradoxe n'est qu'apparent et disparaît si on admet que
la Loi faisait partie du plan de la création qui a continué à se développer

même après que la chute l'eut condamné à un avortement.
Donnée à une humanité dont la chair serait restée intègre, la Loi
aurait joué un rôle éducateur et aurait préparé l'humanité à accéder
à la vie de l'Esprit.

Le plan de la création ayant échoué par suite de la chute et du
péché qui s'est introduit dans le monde, Dieu aurait pu — et je ne
crois pas que ce soit dépasser la pensée paulinienne que d'ajouter :

et il semblerait qu'il aurait dû — par souci de sa gloire et de sa sainteté

anéantir un monde qui ne répondait pas à son attente, eût-il dû,

pour réaliser son dessein recommencer sa tentative aussi souvent
que cela aurait été nécessaire. Au lieu de cela il a superposé au plan
de la création un autre plan, celui de la rédemption qui s'articule
par rapport à celui de la création par le fait qu'il tend au même but
et que, comme celui de la création, il a le Christ comme organe de

sa réalisation.
Cela explique que les formules pauliniennes relatives à la rédemption

soient à la fois négatives et positives, négatives parce qu'elles
expriment l'abolition du péché et de ses conséquences ; positives,
parce qu'elles expriment non le rétablissement de l'homme dans
une chair intègre mais sa transformation en un être spirituel bien

que continuant, provisoirement, à vivre dans la chair.

IL LA CONCEPTION PAULINIENNE DE LA LIBERTÉ

C'est dans ce cadre général du double plan de Dieu qu'il faut
essayer de voir quel rôle la notion de liberté joue dans la pensée
paulinienne.

Il paraîtrait logique de commencer par définir ce que Paul entend

par la liberté. Je ne le ferai pourtant pas pour éviter d'attribuer à

l'apôtre une conception de la liberté qui ne serait pas la sienne.

Il peut paraître paradoxal de demander si, d'après Paul, Dieu
est libre et de quelle manière il l'est. Ne suffit-il pas d'ouvrir l'épître



102 MAURICE GOGUEL

aux Romains au chapitre 9 pour trouver à cette question une réponse
catégorique. Méditant sur la destinée d'Israël, Paul se trouve en face
de ces deux faits : Israël est le peuple de Dieu et Israël, au moins dans
son ensemble, a rejeté l'Evangile par lequel devait s'accomplir la
promesse faite par Dieu à Abraham et se réaliser sa destinée. Pour
résoudre cette contradiction, Paul distingue entre l'Israël charnel et
l'Israël spirituel qui n'est pas constitué par les tékvci Tf)ç oapKoç

(enfants de la chair), c'est-à-dire par l'ensemble de la descendance
d'Abraham, mais seulement par les tékvoi Tfjç èrccrrreAiaç (enfants
de la promesse) qui seuls sont les tékvo toû GeoO (enfants de Dieu).
Pour illustrer sa pensée, Paul évoque l'histoire de Rebecca, enceinte
de deux enfants, fils du même père, Isaac. Avant qu'ils fussent nés,
alors qu'ils n'avaient encore rien pu faire ni en bien ni en mal, Dieu
a dit : « L'aîné sera assujetti au cadet », et encore : « J'ai aimé Jacob
et j'ai haï Esaii. » On ne peut cependant accuser Dieu d'injustice. Il
a dit à Moïse : « J'aurai pitié de qui j'aurai pitié et je serai miséricordieux

pour qui je serai miséricordieux. » Tout dépend donc de la
libre miséricorde de Dieu. Paul cite encore cette parole de Dieu à
Pharaon : « Je t'ai suscité pour manifester à ton propos ma puissance et

pour faire connaître mon nom à toute la terre. » Ainsi, conclut Paul, i!
a pitié de qui il veut et il endurcit qui il veut. Mais l'apôtre s'attend
à une objection. S'il en est ainsi, pourquoi Dieu s'irrite-t-il encore
Comment peut-il faire des reproches aux hommes Comment peut-il
leur imputer ce dont il est, en somme, lui-même responsable Paul
ne répond pas proprement à cette question. Il se borne à fermer la
bouche à l'interlocuteur en lui demandant quels titres il a pour
discuter avec Dieu. Sa pensée s'exprime par la parabole du potier
qui, de la même pâte, peut modeler des vases destinés à un usage
vil et d'autres à un usage noble. Il faut toutefois observer — ce qu'on
ne fait pas toujours — que si Paul dit que Dieu peut le faire, il ne
dit pas, pour autant, qu'il le fasse. Sa préoccupation dominante est
ici de marquer que l'homme n'a aucun droit à discuter avec Dieu.

En tout cas, la liberté de Dieu n'est pas l'arbitraire et l'indétermination

absolue. Dieu ne peut pas se déterminer dans n'importe quel
sens ; il ne peut pas cesser d'être Dieu, d'être saint, d'avoir horreur
du péché, il ne peut pas pactiser avec lui. Il faut souligner l'importance

qu'a pour Paul la notion de la colère de Dieu. Tout élément
d'anthropomorphisme doit être exclu ici. La colère de Dieu n'a rien
d'affectif et de passionnel. Elle est l'impossibilité où il est de ne pas
avoir horreur du péché et de ne pas réagir contre lui. Mais Dieu
n'est pourtant pas l'esclave de cette horreur. Il est capable et il est
libre d'en suspendre la manifestation pour se donner, s'il est permis
de s'exprimer ainsi, le temps nécessaire pour réaliser une œuvre de

rédemption.



LE PAULINISME, THEOLOGIE DE LA LIBERTE I03

Un passage de l'épître aux Romains est significatif à cet égard.
Dans 3 : 21-26, après avoir évoqué le fait du péché pour servir de

point de départ à l'exposé de la doctrine de la justification par la
foi, Paul fait une déclaration qui est fort importante pour la question
qui nous occupe. Je la cite dans l'original, car elle a besoin d'être
commentée. La justification y est présentée comme l'ëvoeiEiç xrjc

ôiKaioauvnç aÙTOÛ (9eo0) ôià xijv rrâpeaiv tûjv TcpoYeYOvÓTUJv âuapxriuaxujv èv

xfj àvoxfl toû Oeoû, rcpuç xf)v êvoeiEiv xr|ç ôiKCiioauvriç. aÙTOÛ èv xûj vûv Kcupûi,

eiç xò eîvai aùxòv òi'kcuov Kai oiKCtioûvxa xòv èK Tikrxeujç Inaoû. '
En constatant que Dieu ne réagissait pas immédiatement contre

le péché par la destruction d'un monde qui l'offensait, on aurait pu
avoir le sentiment qu'il avait un insuffisant souci de sa sainteté et

qu'il était indifférent à l'égard du péché. Cette accusation, Paul la
considère à la fois comme naturelle et comme injustifiée. Il faut pourtant

que Dieu soit reconnu juste et il l'est par la réalisation de

l'œuvre rédemptrice du Christ.
Si Dieu a pu paraître indifférent au péché, c'est qu'il avait conçu

un plan nouveau, celui de la rédemption qui devait se superposer à

celui de la création sans l'annuler et que la réalisation de ce plan
exigeait du temps ; il y a ici un terme qui doit être souligné. Le but
à atteindre était que Dieu fût reconnu juste et justifiant celui qui a la
foi en Jésus. Ainsi, si la justice est un attribut de Dieu, elle est aussi

une activité divine.
Je ne veux pas trop m'écarter de mon sujet, mais je ne crois pas

que ce soit le faire que de signaler en passant l'importance que le

temps a pour la pensée paulinienne. Il en est ainsi parce que le temps
est le lieu de l'action de Dieu et que Paul, comme nous l'avons dit,
s'intéresse plus à ce que Dieu fait qu'à ce qu'il est. Il y a là un point
sur lequel M. Cullmann a justement insisté dans son livre sur Christ
et le temps.

La liberté de Dieu se trouve ainsi limitée par le souci de la
réalisation d'un plan que l'on pourrait qualifier de plan à longue échéance.
Elle l'est aussi par les 6ia9f|Kai. On traduit généralement SiaGiiKn

par « alliance ». Ce n'est pas faux mais c'est imprécis. Dans le

grec hellénistique le sens du mot oictetiKn s'était rétréci et en était
venu à désigner seulement ce type assez particulier de contrat que
constitue un testament, c'est-à-dire un contrat juridique qui suppose
bien deux parties en présence, le testateur et le légataire, mais dont
une seule, le testateur, stipule, le légataire n'ayant le droit que
d'accepter ou de refuser en bloc le testament mais non d'en discuter les

1 « Il a ainsi manifesté sa justice, parce qu'il avait laissé impunis les péchés
commis auparavant, au temps de sa patience ; il a, dis-je, manifesté sa justice
dans le temps présent, faisant voir qu'il est juste et qu'il justifie celui qui
croit en Jésus. »



104 MAURICE GOGUEL

clauses. La Loi donnée par Dieu au Sinaï est un exemple-type de
ò'.aOiiKn. Dieu a dit : « Fais ceci et tu vivras. » Par là il a lui-même
limité sa liberté. Paul, l'apôtre de la justification par la foi, ne met
aucunement en doute que celui qui aurait intégralement obéi à
toutes les prescriptions de la Loi aurait au salut un droit absolu que
Dieu ne pourrait pas lui contester ; seulement il pense qu'aucun
homme n'est capable d'obéir intégralement à la Loi et que la violation

d'une seule de ses prescriptions équivaut à la violation de
l'ensemble, car la Loi forme un bloc. Ainsi la doctrine de la justification
par les œuvres est théoriquement vraie mais pratiquement irréalisable.

Faut-il parler d'une liberté du Christ Je le crois, bien que Paul
n'aborde jamais directement la question. Mais quand dans l'hymne
christologique de Phil. 2 : 5 ss. il est parlé du Christ qui a accepté de
s'abaisser jusqu'à la mort de la croix et qui, à cause de cette
obéissance, a été élevé au rang suprême de Kurios, cela n'aurait aucun sens
s'il n'avait ,pas été libre d'accepter ou de refuser cet abaissement.
Mais en ce qui concerne le Christ, pas plus qu'en ce qui concerne Dieu,
la liberté ne peut être conçue comme une indétermination, comme
une possibilité de se déterminer dans n'importe quelle direction.

(A suivre) Maurice Goguel.


	Le paulinisme : théologie de la liberté

