Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1951)

Heft: 1

Artikel: La théologie du nouveau testament selon R. Bultmann
Autor: Bonnard, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380546

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES CRITIQUES

LA THEOLOGIE DU NOUVEAU TESTAMENT
SELON R. BULTMANN r

Nous ne pouvons attendre que le deuxieme volume de cette
ceuvre capitale ait paru pour lui consacrer quelques pages de la
Revue. La pensée historique et exégétique du professeur de
Marbourg s’y exprime en une synthése d'une clarté et, surtout,
d’une rigueur scientifique peu communes. Elle ne s'impose pas
seulement par la somme des connaissances historiques et biblio-
graphiques qu’elle présuppose, mais par une conception géné-
rale nouvelle et d’innombrables hypothé¢ses originales de détail.
Parmi les études néotestamentaires du siécle écoulé, nous ne
voyons guere que les ceuvres correspondantes de F. C. Baur
(1864), le vrai maitre de Bultmann, et de H. J. Holtzmann
(1897) qui puissent lui étre comparées. En effet, les manuels
trécents de Feine (1910), de Biichsel (1935) et méme de Stauffer
(xg41), de tendance conservatrice et bibliciste (IFeine, Biichsel)
ou dangereusement schématisante (Stauffer)2 n’apportaient
que des contributions partielles. I’ceuvre de Bultmann, au
contraire, unit l'acribie dans l’analyse & une conception géné-
rale comparable a la seule « vision » idéaliste que Baur donnait
du devenir de la théologie chrétienne au IeT siécle. Elle renoue
avec la grande tradition de la critique allemande indépendante
non sans rompre, d’ailleurs, tant avec le schéma philosophique
de I'Ecole de Tubingue qu’avec les théses libérales.

L’ceuvre entiére comprendra deux parties. La premiére et la
moitié de la seconde ont paru. Dans la premiere, Bultmann

I Theologie des Neuen Testaments. 1. Lieferung, 348 p. (Neue theologische
Grundrisse, Tibingen, Mohr, 1948).

* Au sujet du manuel de Stauffer, nous ne pouvons que nous rallier a
la critique sévére de Kiimmel. Voir Theol. Lit. Ztg., 1950, 7, Col. 421 ss.



46 PIERRE BONNARD

décrit les présuppositions et les motifs fondamentaux de la
théologie néotestamentaire : prédication de Jésus, kerugma de
I'Eglise primitive, kerugma du christianisme hellénistique
indépendant de Paul. Dans la seconde, il en vient aux « théolo-
gies » néotestamentaires proprement dites de Paul et de Jean.
L’ceuvre se terminera par une description du développement
théologique conduisant jusqu’a 'apparition de I’Eglise ancienne.

Ce plan a le mérite d’étre délibérément historique. 11 fait
ressortir le développement ou les déviations qui ont affecté la
proclamation évangélique du IeT siécle sous la pression d’in-
fluences externes ou internes ; il restitue leur caractére propre
aux diverses lignes de force de la théologie primitive. Bultmann
excelle dans I'analyse des charniéres de ce développement. Par
exemple, au sujet des relations complexes entre le christianisme
naissant et le judaisme, 'auteur, en quelques lignes, reléve les
questions doctrinales qui étaient déja posées dans les faits et
dont, seul, l'apétre Paul devait bient6t prendre conscience.
L’assemblée chrétienne, issue de ’assemblée synagogale, allait-
elle prendre un caractére tout nouveau avec l'apparition du
culte du Kurios ressuscité ? Allait-elle devenir un rassemblement
avant tout cultuel de caractére sacramentaire ou rester centrée
sur I'audition et l'explication de la Parole ? Le christianisme
allait-il devenir une «religion » dominée par les notions con-
nexes de « présence » divine et de salut « réalisé » dans le sacre-
ment, ou pourrait-il demeurer ce peuple de Dieu « voyageur
et étranger sur la terre » auquel I’Ancien Testament seul pou-
vait rappeler ses origines historiques et son espérance eschato-
logique (p. 113-117) ? A plusieurs reprises, l'auteur, en bon
pédagogue, fait ressortir la portée du débat théologique inau-
guré des les premiers jours de 1’Eglise par des remarques per-
sonnelles extrémement fécondes. Le plan général de l'ceuvre
tend & montrer que ’Eglise primitive fut trés tot placée devant
des questions doctrinales capitales, qu’elle en avait a peine
conscience et que sans l'ceuvre théologique de Paul, la foi de
I’Eglise aurait bient6t subi des dégats irrémédiables..

Mais ce plan présente aussi de graves inconvénients et révele
les aspects les plus chancelants de la construction bultman-
nienne. Comme point de départ de la théologie néotestamentaire,
I'auteur présente une prédication de Jésus ramenée a l'appel



LA THEOLOGIE DU N. T. SELON R. BULTMANN 47

eschatologique a la repentance (§ 1), & la protestation prophé-
tique contre les facilités du légalisme juif (§2), a I'idée d'un
Dieu tout a la fois transcendant et présent, exigeant le tout
de I'homme et pardonnant au pécheur repentant (§3). Apres
Wrede et pour les mémes raisons que lui, Bultmann conteste
que Jésus ait eu conscience d’étre le Messie (§4). Son Jeésus,
cependant, n’est ni 'homme idéal de 1’école libérale, ni le pro-
phéte de malheur des eschatologistes ; il est, sans étre le Messie,
celui en face de qui se décide la destinée de I'homme puisque
rejeter sa prédication c’est s’exclure du Royaume & venir ; il
n'inaugure pas le Royaume, il est le signe dernier et décisif de
son avénement imminent, le dernier avertissement de Dieu a
son peuple. Cette position critique présuppose certaines conclu-
sions d’ordre littéraire que Bultmann a le mérite d’avoir lon-
guement développées ailleurs * et sur lesquelles nous ne pouvons
revenir icl mais que nous croyons aussi arbitraires qu’ingé-
nieuses. La conséquence en est que tout 1’édifice de cette théo-
logie du Nouveau Testament repose sur une base fragile:
I'idée personnelle que l'auteur se fait de Jésus, idée dépourvue
de base documentaire convaincante. N’etit-il pas été préférable
d’adopter jusqu’au bout la position de 1’Ecole de la tradition
orale, de renoncer & décrire un Jésus historique plus ou moins
imaginaire et de partir de nos plus anciens documents chrétiens
contenus dans les Actes et les textes épistolaires prépauliniens
pour faire entrer tout le contenu des évangiles synoptiques dans
la description du kerugma primitif ? Ceci, d’autant plus que le
but d'un manuel de théologie néotestamentaire n’est pas de
présenter une image de Jésus, mais de décrire I'élaboration
progressive de la prédication chrétienne au Ier siecle.

La seconde base de la théologie néotestamentaire, selon
Bultmann, est ce qu’il nomme le « kerugma de la communauté
primitive » (ch. 2, § 5-8). Jésus, ici, n’est plus le prédicateur de
la Parole de Dieu mais le contenu de la prédication de 1'Eglise.
Cependant, il n’est pas encore le Christ-Kurios du christianisme
hellénistique. L’Eglise des premiers jours proclame que 'homme

I Die Geschichte der synoptischen Tradition, ® 1931. — The new approach
to the Synoptic Problem. Journ. of Religion, 1926, p. 335-362. — Die Erfor-
schung der synoptischen Evangelien, Giessen, ? 1930.



48 PIERRE BONNARD

Jésus a été élevé a la dignité messianique, elle attend sa venue
(et non son retour !) comme Fils de I’homme ; elle ne tient pas
encore les faits et gestes du Jésus historique pour des actes
messianiques ; elle se meut donc encore entiérement dans le
cadre de ’eschatologie juive selon laquelle I'événement décisif
du salut appartient completement au futur. Cependant, fait
¢trange, que Bultmann ne parait pas expliquer complétement,
et qui annonce toutes les transformations christologiques et
ecclésiologiques subséquentes, cette Eglise se tient déja pour la
communauté messianique des derniers jours (§ 6) ; elle constitue
exactement une «secte eschatologique au sein du judaisme
officiel ». Jésus est attendu en tant que Fils de 'homme (au
sens des synoptiques), Fils de David, Fils de Dieu (mais dans
le sens primitif, purement royal), Serviteur de Dieu (mais non
point au sens d’Esaie 53 !), tandis que le terme de Kurios n’est
pas encore apparu. On voit que Bultmann reprend les grandes
lignes de la thése de Bousset (Kurios Christos, 28 éd., 1921).
Cette reconstitution du devenir christologique repose sur des
bases assez minces. Le sens restrictif accordé aux concepts
christologiques présuppose de nouveau des analyses littéraires
peu convaincantes. Comment imaginer, en particulier,
qu’'Esaie 53 ait été absent, & ce moment, de la définition que
I'Eglise donnait du Serviteur (voir les récentes études de
Cullmann sur ce terme) et comment concevoir une Eglise
croyant déja pleinement a la résurrection de Jésus, mais com-
pletement étrangere a 1l'idée d’incarnation et de rédemption
par la croix ? Hypotheése ingénieuse et qui a l'avantage de
marquer une étape bien délimitée dans 1’élaboration de la foi
primitive mais qui, encore une fois, nous parait manquer de
base documentaire.

Beaucoup plus important et nuancé est le chapitre consacré
a la prédication de I'Eglise hellénistique avant Paul et, plus
tard, indépendamment du paulinisme (ch. 3, p. 64-182). Mais
la difficulté, ici, est de nouveau celle des sources. Bultmann
retient & ce titre divers €éléments des chapitres 6 & 8 des Actes,
les parties prépauliniennes des épitres et des passages primitifs
intégrés a des documents beaucoup plus tardifs comme Jacques,
I Clem., Barn. et le Kerugma Petri. En fait, de nombreux
textes pauliniens interviennent dans ce chapitre qui a le grand



LA THEOLOGIE DU N. T. SELON R. BULTMANN 49

mérite de ne pas tendre a établir une distinction nette entre le
christianisme hellénistique et celui de Paul.

Pour Bultmann comme pour Bousset, c’est au sein de ce
christianisme hellénistique, & Antioche principalement, que se
sont élaborées, obscurément, les grandes données de la théolo-
gie néotestamentaire. Le terme d’élaboration est peut-étre un
peu précis, puisque la prise de conscience intellectuelle et
théologique ne viendra qu’avec Paul ; il faudrait presque parler
de gestation doctrinale comprise dans un sens tres syncrétiste.
Fait significatif, cette partie de l'exposé de Bultmann com-
mence par une longue description du culte chrétien, puis
du Dieu de la communauté hellénistique ; c’est qu’il est encore
prématuré de parler de foi au Christ au sens d’une «relation
personnelle avec le Christ ressuscité » ; cette foi ne s’élaborera
que sous l'influence des « motifs gnostiques » auxquels 'auteur
consacre une des parties les plus brillantes de son exposé
(p. 162-182).

La gnose a apporté au christianisme naissant des concepts
et des catégories (Begrifflichkeit) indispensables au « dévelop-
pement » (entfalten) de son message. Toute la question est de
savoir si ce développement conceptuel n’a pas introduit des
modifications substantielles dans la for primitive. Bultmann
pose le probléme historique avec la plus grande rigueur. Comme
la gnose, le christianisme professait que 'homme appartient a
un autre « monde » et doit étre délivré de ce monde présent ;
avec la gnose encore, le christianisme n’attendait ce salut que
de Dieu, c’est-a-dire d'une grice venant du monde supérieur ;
il y avait donc entre ces deux courants spirituels des possibi-
lités inquiétantes de collaboration. Par contre, 1’anthropologie
et l'eschatologie chrétiennes (héritées de 'A. T.) étaient imper-
méables aux spéculations gnostiques. L’homme n’est pas sauvé
par la délivrance de l’étincelle divine prisonniere du corps ;
créature de Dieu dans son corps comme dans son ame, mais
créature révoltée, il doit étre sauvé corps et Ame par un acte
total de Dieu. De plus, le gnostique ne pouvait imaginer un
sauveur vraiment humain, mourant réellement sous le coup du
jugement divin. Enfin, pour la gnose, 'homme n’est pas libre
d’accepter ou de refuser le salut ; il tend vers le salut par une
partie de lui-méme ; il y est entrainé dans l'initiation, suivant



50 PIERRE BONNARD

un processus cosmologique implacable, mais il n’« écoute » pas,
il n’« obéit » pas et surtout il ne «croit » pas au sens néotesta-
mentaire. A ce chapitre sur la gnose et le christianisme, il ne
manque que quelques citations gnostiques caractéristiques ;
Bultmann ne cite exclusivement que des textes néotestamen-
taires de formulation gnostique. C'est a se demander si le
Nouveau Testament est notre principale source pour connaitre
la spiritualité gnostique !

Bultmann a consacré plus de soixante pages au paulinisme.
On se trouve, ici, sur un terrain plus solide ; les textes sont
moins contestés (Bultmann n’attribue a Paul que Rom., I et
IT Cor., Gal., Phil., Philém. et I Thess.), les formulations plus.
explicites. Trois ¢léments de cette analyse nous paraissent
nouveaux. C’est d’abord que Paul n’est plus considéré comme
une individualité exceptionnelle en marge du flot commun du
christianisme naissant ; I'apdtre n’est qu'un membre de la com-
munauté chrétienne hellénistique ; il lui doit toute sa foi et,
semble-t-il, la plus grande part de ses formules doctrinales ;
Bultmann va jusqu’a compter Rom. 6, par exemple, au nombre
des expressions prépauliniennes d’origine gnostique. Cest, de
plus, que Paul est présenté, avant tout, comme un des « théo-
logiens » du christianisme naissant ; théologien en ce sens qu’il
exprima avec clarté les motifs doctrinaux en gestation dans la
communauté et qu’il sut préparer et appeler I’Eglise aux déci-
sions doctrinales historiques dans lesquelles 1'essence de la foi
nouvelle était engagée. C'est, enfin, que Paul ne fut pas le seul
théologien du christianisme naissant et que les solutions qu’il
proposa ne furent peut-étre pas les plus populaires.

A propos du paulinisme lui-méme, tel que Bultmann le
congoit, nous ne reléverons que deux points : la réussite inédite
d'un expos¢ de la théologie la plus théocentrique et la plus
christocentrique qui se puisse imaginer en termes d’ anthropo-
logie existentialiste et, pour la sbtériologie, le retour massif a
I'interprétation «WIS}btestante » classique.

Comme dans l'article « Paulus » de 1la R. G. G. (2¢ éd.), toute
la description bultmannienne est anthropologique; elle se
divise en deux grandes parties : « ’homme avant la révélation
de la foi» (les concepts de corps, d’ame, d’esprit, de vie, d’in-
telligence, de conscience et de cceur) et «’homme sous la foi »



LA THEOLOGIE DU N, T. SELON R. BULTMANN 51

(la justice de Dieu, la grace, la foi, la liberté). La simplicité de
ce plan est impressionnante. L’auteur a bien su montrer que
Paul voit toujours 'homme en tant qu'unité située « devant
Dieu » et engagée dans une aventure historique a laquelle il ne
saurait se soustraire. Les concepts anthropologiques ne décrivent
ni des qualités humaines, ni des aptitudes psychologiques, mais
des situations globales et vivantes dans le monde et au sein de
I'Eglise. Par exemple, le sdbma désigne I'homme en tant qu’il
peut s’actualiser par rapport aux autres hommes et devenir le
champ d’action de puissances maléfiques ou rédemptrices.
Seule une telle anthropologie nous semble capable de bien faire
ressortir la continuité comme la discontinuité entre I’homme
sous la loi et 'homme sous la grice. En répondant a la prédi-
cation apostolique, I'homme n’éprouve pas des transforma-
tions psychologiques intérieures ; il est, tout entier, « retourné »
et situé dans un nouvel affrontement avec Dieu ; c’est le méme
homme, mais complétement « converti», au sens littéral de ce
terme (p. 265 ; Bultmann n’emploie jamais ce dernier terme
dans ce contexte, sans doute parce que le terme allemand ne
s'y préte pas et qu’il lui parait trop greveé de déformations
piétistes).

Cette anthropologie de I'homme global permet aussi de
rendre compte d'une maniere nouvelle et heureuse de la doc-
trine paulinienne de la justification. Avec les plus récents
interprétes du paulinisme, Bultmann reconnait a ce terme un
accent foremsique et eschatologique tres «protestant». La
justice de Dieu n’est ni la justice distributive, ni 'attribut de
la divinité considérée dans une de ses perfections, mais le
verdict historique par lequel Dieu, en Jésus-Christ, fait con-
naitre a 'homme sa situation désespérée et la « possibilité » de
la foi. Nous avons été frappé par I'importance que revét chez
Bultmann ce terme de possibilité (Moglichkeit, cf. p. 271) ; il
tend a présenter toute la doctrine chrétienne primitive comme
la proclamation d’une « ouverture » faite par Dieu aux hommes,
ce qui, & notre sens, est trés fécond pour la compréhension de
I’épitre aux Romains. Ainsi, Dieu ne « déclare » pas seulement
juste un homme qui, en fait, ne I'est pas (objection catholique-
romaine), il ne le «rend» pas juste avant de lui accorder sa
grace définitive (doctrine catholique-romaine) mais, en le



52 PIERRE BONNARD

déclarant juste en son tribunal, il le place ipso facto dans une
situation nouvelle, sur un chemin nouveau, au début d’une
course ou I'homme pécheur va pouvoir et devoir faire les ceuvres
de la foi. Bultmann rejette donc l'interprétation idéaliste de
Baur qui faisait du justifié un homme progressant vers le Bien,
et l'interprétation gnostique ou mystique de Reitzenstein (et,
en partie aussi, d’Albert Schweitzer) qui faisait du justifié un
initi€¢ envahi par les forces (dunameis) divines (p. 273). Il rejette
également toute tendance a faire de la foi une ceuvre comparable
aux ceuvres de la loi (contre Mundle, etc.) en introduisant une
distinction qui nous parait trés heureuse entre '« acte » (Tat)
de foi et '« ceuvre » (Werk) de la loi. Dans la foi, 'homme est
suprémement actif, mais d'une activité de soumission au décret
de Dieu, activité étrangeére a toute prétention religieuse
(kovxnua).

En avons-nous assez dit pour donner une idée de 'immense
richesse de ce manuel de théologie néotestamentaire ? Nous
n'avons pu qu’effleurer certains points. Lorsque le deuxiéme
volume aura paru, nous aurons l'occasion de revenir sur la
conception geénérale de 1'auteur et sur les nombreuses analyses
particulieres qui vont féconder dés maintenant la critique
internationale et la méditation théologique.

PIERRE BONNARD.



	La théologie du nouveau testament selon R. Bultmann

