
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1951)

Heft: 1

Artikel: La théologie du nouveau testament selon R. Bultmann

Autor: Bonnard, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380546

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES CRITIQUES

LA THEOLOGIE DU NOUVEAU TESTAMENT
SELON R. BULTMANN «

Nous ne pouvons attendre que le deuxième volume de cette
œuvre capitale ait paru pour lui consacrer quelques pages de la
Revue. La pensée historique et exégétique du professeur de

Marbourg s'y exprime en une synthèse d'une clarté et, surtout,
d'une rigueur scientifique peu communes. Elle ne s'impose pas
seulement par la somme des connaissances historiques et
bibliographiques qu'elle présuppose, mais par une conception générale

nouvelle et d'innombrables hypothèses originales de détail.
Parmi les études néotestamentaires du siècle écoulé, nous ne

voyons guère que les œuvres correspondantes de F. C. Baur
(1864), le vrai maître de Bultmann, et de H. J. Holtzmann
(1897) qui puissent lui être comparées. En effet, les manuels
récents de Feine (1910), de Büchsel (1935) et même de Stauffer
(1941), de tendance conservatrice et bibliciste (Feine, Büchsel)
ou dangereusement schématisante (Stauffer) 2, n'apportaient
que des contributions partielles. L'œuvre de Bultmann, au
contraire, unit l'acribie dans l'analyse à une conception générale

comparable à la seule « vision » idéaliste que Baur donnait
du devenir de la théologie chrétienne au Ier siècle. Elle renoue
avec la grande tradition de la critique allemande indépendante
non sans rompre, d'ailleurs, tant avec le schéma philosophique
de l'Ecole de Tubingue qu'avec les thèses libérales.

L'œuvre entière comprendra deux parties. La première et la
moitié de la seconde ont paru. Dans la première, Bultmann

1 Theologie ies Neuen Testaments, i. Lieferung, 348 p. (Neue theologische
Grundrisse, Tübingen, Mohr, 1948).

2 Au sujet du manuel de Stauffer, nous ne pouvons que nous rallier à
la critique sévère de Kümmel. Voir Theol. Lit. Ztg., 1950, 7, Col. 421 ss.



46 PIERRE BONNARD

décrit les présuppositions et les motifs fondamentaux de la
théologie néotestamentaire : prédication de Jésus, kerugma de

l'Eglise primitive, kerugma du christianisme hellénistique
indépendant de Paul. Dans la seconde, il en vient aux « théologies

» néotestamentaires proprement dites de Paul et de Jean.
L'œuvre se terminera par une description du développement
théologique conduisant jusqu'à l'apparition de l'Eglise ancienne.

Ce plan a le mérite d'être délibérément historique. Il fait
ressortir le développement ou les déviations qui ont affecté la
proclamation évangélique du Ier siècle sous la pression
d'influences externes ou internes ; il restitue leur caractère propre
aux diverses lignes de force de la théologie primitive. Bultmann
excelle dans l'analyse des charnières de ce développement. Par
exemple, au sujet des relations complexes entre le christianisme
naissant et le judaïsme, l'auteur, en quelques lignes, relève les

questions doctrinales qui étaient déjà posées dans les faits et
dont, seul, l'apôtre Paul devait bientôt prendre conscience.
L'assemblée chrétienne, issue de l'assemblée synagogale, allait-
elle prendre un caractère tout nouveau avec l'apparition du
culte du Kurios ressuscité Allait-elle devenir un rassemblement
avant tout cultuel de caractère sacramentaire ou rester centrée
sur l'audition et l'explication de la Parole Le christianisme
allait-il devenir une « religion » dominée par les notions
connexes de « présence » divine et de salut « réalisé » dans le sacrement,

ou pourrait-il demeurer ce peuple de Dieu « voyageur
et étranger sur la terre » auquel l'Ancien Testament seul pouvait

rappeler ses origines historiques et son espérance eschatologique

(p. 113-117) A plusieurs reprises, l'auteur, en bon
pédagogue, fait ressortir la portée du débat théologique inauguré

dès les premiers jours de l'Eglise par des remarques
personnelles extrêmement fécondes. Le plan général de l'œuvre
tend à montrer que l'Eglise primitive fut très tôt placée devant
des questions doctrinales capitales, qu'elle en avait à peine
conscience et que sans l'œuvre théologique de Paul, la foi de

l'Eglise aurait bientôt subi des dégâts irrémédiables.,
Mais ce plan présente aussi de graves inconvénients et révèle

les aspects les plus chancelants de la construction bultman-
nienne. Comme point de départ de la théologie néotestamentaire,
l'auteur présente une prédication de Jésus ramenée à l'appel



LA THÉOLOGIE DU N. T. SELON R. BULTMANN 47

eschatologique à la repentance (§ i), à la protestation prophétique

contre les facilités du légalisme juif (§2), à l'idée d'un
Dieu tout à la fois transcendant et présent, exigeant le tout
de l'homme et pardonnant au pécheur repentant (§ 3). Après
Wrede et pour les mêmes raisons que lui, Bultmann conteste

que Jésus ait eu conscience d'être le Messie (§4). Son Jésus,

cependant, n'est ni l'homme idéal de l'école libérale, ni le

prophète de malheur des eschatologistes ; il est, sans être le Messie,
celui en face de qui se décide la destinée de l'homme puisque
rejeter sa prédication c'est s'exclure du Royaume à venir ; il
n'inaugure pas le Royaume, il est le signe dernier et décisif de

son avènement imminent, le dernier avertissement de Dieu à

son peuple. Cette position critique présuppose certaines conclusions

d'ordre littéraire que Bultmann a le mérite d'avoir
longuement développées ailleurs * et sur lesquelles nous ne pouvons
revenir ici mais que nous croyons aussi arbitraires qu'ingénieuses.

La conséquence en est que tout l'édifice de cette théologie

du Nouveau Testament repose sur une base fragile :

l'idée personnelle que l'auteur se fait de Jésus, idée dépourvue
de base documentaire convaincante. N'eût-il pas été préférable
d'adopter jusqu'au bout la position de l'Ecole de la tradition
orale, de renoncer à décrire un Jésus historique plus ou moins
imaginaire et de partir de nos plus anciens documents chrétiens
contenus dans les Actes et les textes épistolaires prépauliniens
pour faire entrer tout le contenu des évangiles synoptiques dans
la description du kerugma primitif Ceci, d'autant plus que le

but d'un manuel de théologie néotestamentaire n'est pas de

présenter une image de Jésus, mais de décrire l'élaboration
progressive de la prédication chrétienne au Ier siècle.

La seconde base de la théologie néotestamentaire, selon

Bultmann, est ce qu'il nomme le « kerugma de la communauté
primitive » (ch. 2, § 5-8). Jésus, ici, n'est plus le prédicateur de

la Parole de Dieu mais le contenu de la prédication de l'Eglise.
Cependant, il n'est pas encore le Christ-Kurios du christianisme
hellénistique. L'Eglise des premiers jours proclame que l'homme

1 Die Geschichte der synoptischen Tradition, 2 1931. — The new approach
to the Synoptic Problem. Journ. of Religion, 1926, p. 335-362. — Die
Erforschung der synoptischen Evangelien, Giessen, 2 1930.



48 PIERRE BONNARD

Jésus a été élevé à la dignité messianique, elle attend sa venue
(et non son retour comme Fils de l'homme ; elle ne tient pas
encore les faits et gestes du Jésus historique pour des actes
messianiques ; elle se meut donc encore entièrement dans le
cadre de l'eschatologie juive selon laquelle l'événement décisif
du salut appartient complètement au futur. Cependant, fait
étrange, que Bultmann ne paraît pas expliquer complètement,
et qui annonce toutes les transformations christologiques et

ecclésiologiques subséquentes, cette Eglise se tient déjà pour la
communauté messianique des derniers jours (§ 6) ; elle constitue
exactement une « secte eschatologique au sein du judaïsme
officiel ». Jésus est attendu en tant que Fils de l'homme (au
sens des synoptiques), Fils de David, Fils de Dieu (mais dans
le sens primitif, purement royal), Serviteur de Dieu (mais non
point au sens d'Esaïe 53 tandis que le terme de Kurios n'est

pas encore apparu. On voit que Bultmann reprend les grandes
lignes de la thèse de Bousset (Kurios Christos, 2e éd., 1921).
Cette reconstitution du devenir christologique repose sur des

bases assez minces. Le sens restrictif accordé aux concepts
christologiques présuppose de nouveau des analyses littéraires
peu convaincantes. Comment imaginer, en particulier,
qu'Esaïe 53 ait été absent, à ce moment, de la définition que
l'Eglise donnait du Serviteur (voir les récentes études de

Cullmann sur ce terme) et comment concevoir une Eglise
croyant déjà pleinement à la résurrection de Jésus, mais
complètement étrangère à l'idée d'incarnation et de rédemption
par la croix Hypothèse ingénieuse et qui a l'avantage de

marquer une étape bien délimitée dans l'élaboration de la foi
primitive mais qui, encore une fois, nous paraît manquer de
base documentaire.

Beaucoup plus important et nuancé est le chapitre consacré
à la prédication de l'Eglise hellénistique avant Paul et, plus
tard, indépendamment du paulinisme (ch. 3, p. 64-182). Mais
la difficulté, ici, est de nouveau celle des sources. Bultmann
retient à ce titre divers éléments des chapitres 6 à 8 des Actes,
les parties prépauliniennes des épîtres et des passages primitifs
intégrés à des documents beaucoup plus tardifs comme Jacques,
I Clem., Barn, et le Kerugma Petri. En fait, de nombreux
textes pauliniens interviennent dans ce chapitre qui a le grand



LA THEOLOGIE DU N. T. SELON R. BULTMANN 49

mérite de ne pas tendre à établir une distinction nette entre le
christianisme hellénistique et celui de Paul.

Pour Bultmann comme pour Bousset, c'est au sein de ce
christianisme hellénistique, à Antioche principalement, que se

sont élaborées, obscurément, les grandes données de la théologie

néotestamentaire. Le terme d'élaboration est peut-être un
peu précis, puisque la prise de conscience intellectuelle et

théologique ne viendra qu'avec Paul ; il faudrait presque parler
de gestation doctrinale comprise dans un sens très syncrétiste.
Fait significatif, cette partie de l'exposé de Bultmann
commence par une longue description du culte chrétien, puis
du Dieu de la communauté hellénistique ; c'est qu'il est encore
prématuré de parler de foi au Christ au sens d'une « relation
personnelle avec le Christ ressuscité » ; cette foi ne s'élaborera

que sous l'influence des « motifs gnostiques » auxquels l'auteur
consacre une des parties les plus brillantes de son exposé
(p. 162-182).

La gnose a apporté au christianisme naissant des concepts
et des catégories (Begrifflichkeit) indispensables au « développement

» (entfalten) de son message. Toute la question est de

savoir si ce développement conceptuel n'a pas introduit des

modifications substantielles dans la foi primitive. Bultmann
pose le problème historique avec la plus grande rigueur. Comme
la gnose, le christianisme professait que l'homme appartient à

un autre « monde » et doit être délivré de ce monde présent ;

avec la gnose encore, le christianisme n'attendait ce salut que
de Dieu, c'est-à-dire d'une grâce venant du monde supérieur ;

il y avait donc entre ces deux courants spirituels des possibilités

inquiétantes de collaboration. Par contre, l'anthropologie
et l'eschatologie chrétiennes (héritées de l'A. T.) étaient
imperméables aux spéculations gnostiques. L'homme n'est pas sauvé

par la délivrance de l'étincelle divine prisonnière du corps ;

créature de Dieu dans son corps comme dans son âme, mais
créature révoltée, il doit être sauvé corps et âme par un acte
total de Dieu. De plus, le gnostique ne pouvait imaginer un
sauveur vraiment humain, mourant réellement sous le coup du
jugement divin. Enfin, pour la gnose, l'homme n'est pas libre
d'accepter ou de refuser le salut ; il tend vers le salut par une
partie de lui-même ; il y est entraîné dans l'initiation, suivant



50 PIERRE BONNARD

un processus cosmologique implacable, mais il n'« écoute » pas,
il n'« obéit » pas et surtout il ne « croit » pas au sens
néotestamentaire. A ce chapitre sur la gnose et le christianisme, il ne

manque que quelques citations gnostiques caractéristiques ;

Bultmann ne cite exclusivement que des textes néotestamentaires

de formulation gnostique. C'est à se demander si le
Nouveau Testament est notre principale source pour connaître
la spiritualité gnostique

Bultmann a consacré plus de soixante pages au paulinisme.
On se trouve, ici, sur un terrain plus solide ; les textes sont
moins contestés (Bultmann n'attribue à Paul que Rom., I et

II Cor., Gai., Phil., Philém. et I Thess.), les formulations plus
explicites. Trois éléments de cette analyse nous paraissent
nouveaux. C'est d'abord que Paul n'est plus considéré comme
une individualité exceptionnelle en marge du flot commun du
christianisme naissant ; l'apôtre n'est qu'un membre de la
communauté chrétienne hellénistique ; il lui doit toute sa foi et,
semble-t-il, la plus grande part de ses formules doctrinales ;

Bultmann va jusqu'à compter Rom. 6, par exemple, au nombre
des expressions prépauliniennes d'origine gnostique. C'est, de

plus, que Paul est présenté, avant tout, comme un des «

théologiens » du christianisme naissant ; théologien en ce sens qu'il
exprima avec clarté les motifs doctrinaux en gestation dans la
communauté et qu'il sut préparer et appeler l'Eglise aux
décisions doctrinales historiques dans lesquelles l'essence de la foi
nouvelle était engagée. C'est, enfin, que Paul ne fut pas le seul

théologien du christianisme naissant et que les solutions qu'il
proposa ne furent peut-être pas les plus populaires.

A propos du paulinisme lui-même, tel que Bultmann le

conçoit, nous ne relèverons que deux points : la réussite inédite
d'un exposé de la théologie la plus théocentrique et la plus
christocentrique qui se puisse imaginer en termes d'anthropologie

existentialiste et, pour la sotériologie, le retour massif à

l'interprétation « protestante » classique.
Comme dans l'article « Paulus » de la R. G. G. (2e éd.), toute

la description bultmannienne est anthropologique ; elle se

divise en deux grandes parties : « l'homme avant la révélation
de la foi » (les concepts de corps, d'âme, d'esprit, de vie,
d'intelligence, de conscience et de cœur) et « l'homme sous la foi »



LA THEOLOGIE DU N. T. SELON R. BULTMANN 51

(la justice de Dieu, la grâce, la foi, la liberté). La simplicité de

ce plan est impressionnante. L'auteur a bien su montrer que
Paul voit toujours l'homme en tant qu'unité située « devant
Dieu » et engagée dans une aventure historique à laquelle il ne
saurait se soustraire. Les concepts anthropologiques ne décrivent
ni des qualités humaines, ni des aptitudes psychologiques, mais
des situations globales et vivantes dans le monde et au sein de

l'Eglise. Par exemple, le sòma désigne l'homme en tant qu'il
peut s'actualiser par rapport aux autres hommes et devenir le

champ d'action de puissances maléfiques ou rédemptrices.
Seule une telle anthropologie nous semble capable de bien faire
ressortir la continuité comme la discontinuité entre l'homme
sous la loi et l'homme sous la grâce. En répondant à la
prédication apostolique, l'homme n'éprouve pas des transformations

psychologiques intérieures ; il est, tout entier, « retourné »

et situé dans un nouvel affrontement avec Dieu ; c'est le même
homme, mais complètement « converti », au sens littéral de ce

terme (p. 265 ; Bultmann n'emploie jamais ce dernier terme
dans ce contexte, sans doute parce que le terme allemand ne
s'y prête pas et qu'il lui paraît trop grevé de déformations
piétistes).

Cette anthropologie de l'homme global permet aussi de

rendre compte d'une manière nouvelle et heureuse de la
doctrine paulinienne de la justification. Avec les plus récents

interprètes du paulinisme, Bultmann reconnaît à ce terme un
accent forensique et eschatologique très « protestant ». La
justice de Dieu n'est ni la justice distributive, ni l'attribut de

la divinité considérée dans une de ses perfections, mais le
verdict historique par lequel Dieu, en Jésus-Christ, fait
connaître à l'homme sa situation désespérée et la « possibilité » de

la foi. Nous avons été frappé par l'importance que revêt chez

Bultmann ce terme de possibilité (Möglichkeit, cf. p. 271) ; il
tend à présenter toute la doctrine chrétienne primitive comme
la proclamation d'une « ouverture » faite par Dieu aux hommes,
ce qui, à notre sens, est très fécond pour la compréhension de

l'épître aux Romains. Ainsi, Dieu ne « déclare » pas seulement

juste un homme qui, en fait, ne l'est pas (objection catholique-
romaine), il ne le «rend» pas juste avant de lui accorder sa

grâce définitive (doctrine catholique-romaine) mais, en le



52 PIERRE BONNARD

déclarant juste en son tribunal, il le place ipso facto dans une
situation nouvelle, sur un chemin nouveau, au début d'une
course où l'homme pécheur va pouvoir et devoir faire les œuvres
de la foi. Bultmann rejette donc l'interprétation idéaliste de

Baur qui faisait du justifié un homme progressant vers le Bien,
et l'interprétation gnostique ou mystique de Reitzenstein (et,
en partie aussi, d'Albert Schweitzer) qui faisait du justifié un
initié envahi par les forces (dunameis) divines (p. 273). Il rejette
également toute tendance à faire de la foi une œuvre comparable
aux œuvres de la loi (contre Mundle, etc.) en introduisant une
distinction qui nous paraît très heureuse entre T« acte » (Tat)
de foi et T« œuvre » (Werk) de la loi. Dans la foi, l'homme est

suprêmement actif, mais d'une activité de soumission au décret
de Dieu, activité étrangère à toute prétention religieuse
(KauxnLia).

En avons-nous assez dit pour donner une idée de l'immense
richesse de ce manuel de théologie néotestamentaire Nous
n'avons pu qu'effleurer certains points. Lorsque le deuxième
volume aura paru, nous aurons l'occasion de revenir sur la
conception générale de l'auteur et sur les nombreuses analyses
particulières qui vont féconder dès maintenant la critique
internationale et la méditation théologique.

Pierre Bonnard.


	La théologie du nouveau testament selon R. Bultmann

