
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1951)

Heft: 1

Artikel: La pensée chrétienne des premiers siècles (instruments de travail)

Autor: Meylan, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380545

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380545
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE GÉNÉRALE

LA PENSÉE CHRÉTIENNE DES PREMIERS SIÈCLES

(INSTRUMENTS DE TRAVAIL)

Dans le vaste champ des études anciennes, qui va de la linguistique

comparée à l'épigraphie juive ou chrétienne, en passant par
la papyrologie, dont on sait les découvertes prestigieuses, les travaux
consacrés à l'Eglise des premiers siècles figurent en bonne place.
Loin de se ralentir, ils jouissent bien plutôt, dans les pays latins
comme dans le monde anglo-saxon et chez les Scandinaves, d'une
faveur croissante.

Assurément ils n'avaient jamais été délaissés, et les efforts de
la philologie germanique avaient suscité une profitable émulation
en Angleterre et en France. C'est le cas aujourd'hui encore ; les

grandes collections de textes, le Corpus Scriptorum ecclesiasticorum
latinorum de l'Académie des Sciences de Vienne, les Griechischen
christlichen Schriftsteller de celle de Berlin, les Texte und
Untersuchungen de von Gebhardt et Harnack, restent des instruments de
travail indispensables, sans parler des leçons de méthode que l'on
peut prendre en parcourant les comptes rendus de la Theologische
Literatur-Zeitung, signés de Jülicher ou de Hugo Koch.

Mais ces grandes collections sont aujourd'hui d'un prix inabordable

; elles ne se trouvent guère que dans les bibliothèques importantes

; en outre, elles sont loin d'être achevées et ne progressent
que fort lentement ; de plus en plus lentement, faute d'argent et
faute d'hommes, car la dernière guerre, qui n'a pas amélioré l'état
des fondations scientifiques, nous a enlevé quelques-uns des meilleurs

spécialistes, un Opitz, par exemple, chargé de publier les traités
d'Athanase dans le Corpus de Berlin.

Il serait injuste de ne pas relever ici que l'édition des œuvres de
Clément d'Alexandrie est achevée, grâce à M. Otto Stählin, qui a

publié en 1936 un gros volume de tables, en y ajoutant une édition
revue des tomes I et IL Les commentaires bibliques et les homélies
d'Origène, dont il ne reste en grec que des débris, sont également



36 HENRI MEYLAN

en bonne voie d'achèvement, grâce au labeur infatigable de cet
autre vétéran qu'est M. Erich Klostermann. Et voici qu'on annonce
la sortie prochaine des Clémentines, cette œuvre énigmatique sur
laquelle tant d'ingéniosité critique a été dépensée depuis le temps
de l'Ecole de Tubingue.

A part les apologètes grecs du IIe siècle et les apocryphes du
Nouveau Testament (mais n'oublions pas que bon nombre ont fait
l'objet d'éditions critiques dans la collection de Tischendorf), on
peut dire que le programme des Pères de Berlin, limité aux trois
premiers siècles, n'est pas loin d'être achevé. Il est vrai que les

auteurs des IVe et Ve siècles, dont on envisageait ultérieurement la
publication, attendent encore leurs éditeurs. Souhaitons que la
perfection du travail philologique d'un Karl Holl sur la matière quelque
peu ingrate d'Epiphane ne décourage pas ceux qui marcheront sur
ses traces.

Le Corpus de Vienne, par contre, présente encore de graves
lacunes. Si Goldbacher a achevé la publication des Lettres de saint
Augustin, y compris un volume de tables, et Hilberg celles de saint
Jérôme, il s'en faut de beaucoup que les œuvres exégétiques aient
été aussi bien traitées. Ni les Enarrationes in Psalmos, ni les Tractatus

in evangelium Johannis de l'évêque d'Hippone, ni les commentaires

bibliques du moine érudit de Bethléem ne sont accessibles,
en dehors de l'édition des Bénédictins, ou des réimpressions criblées
de fautes de l'abbé Migne. Et de saint Ambroise, ni les lettres ni
les traités liturgiques, dont l'importance apparaît aujourd'hui capitale,

ne sont encore publiés.
Le cas de Tertullien est plus excusable, si l'on ose dire. Aux

deux volumes publiés en 1890 et 1906 se sont ajoutés récemment
deux autres, l'un de Kroymann, l'autre de Hoppe, le spécialiste de
la syntaxe et du style de Tertullien, tous deux vétérans émérites
de ces études. Il n'en reste pas moins que c'est en dehors du Corpus
de Vienne qu'ont paru, au cours des vingt dernières années, de

remarquables éditions critiques, munies de notes et le plus souvent
d'une traduction dont le secours n'est point à dédaigner. Citons, en

particulier, la belle présentation du de Anima, due à M. Waszink,
d'Amsterdam (T947), qui nous a valu du Père Festugière, le spécialiste

des textes hermétiques, un article non moins remarquable sur
la composition du de Anima, où l'on touche du doigt la faiblesse
irrémédiable de la pensée chez le trop brillant avocat de Carthage
(Rev. des sc. philos, et théol., 1949, p. 129-161).

On ne s'étonnera donc point de voir émettre l'idée d'un « nouveau
Migne », qui mettrait à la disposition des lecteurs, à un prix
abordable, les auteurs chrétiens des premiers siècles. Le projet de ce



LA PENSÉE CHRÉTIENNE DES PREMIERS SIÈCLES 37

Corpus Christianorum, qui s'étendrait jusqu'à l'époque carolingienne,
en deux séries, l'une latine, l'autre grecque, a été lancé voici trois
ans par les Bénédictins de Saint-Pierre de Bruges (Sacris erudiri
t. I, 1948). L'intention est louable ; on ne peut s'empêcher de se

demander si les auteurs ont vraiment, selon le conseil de l'Evangile,
calculé la dépense avant de commencer l'édifice.

Avec un programme beaucoup plus- modeste, mais une grande
sûreté d'exécution, les directeurs de l'excellent Florilegium Patristi-
cum, publié à Bonn, chez Hanstein, MM. Bernhard Geyer et Johannes
Zellinger, ont fait paraître des textes, latins pour la plupart, qu'il
serait impossible de trouver en dehors des grandes collections. Citons,
entre autres, les lettres échangées entre saint Jérôme et saint Augustin,

XXII (éd. Jos. Schmid), le de Doctrina Christiana de saint Augustin,

XXIV (éd. H. J. Vogels), Yepist. ad Consentium, XXXIII (éd.
Schmaus), Y epist. de videndo Deo, XXIII (éd. Schmaus) et des textes
autrement inaccessibles, dus à l'érudition de dom Morin, tels que la
Regula sanctarum Virginum de saint Césaire d'Arles, XXXIV, ou
les Consultationes Zacchaei et Apollonii, XXXIX, qu'il revendique
trop rapidement pour Firmicus Maternus.

Munies d'une brève introduction en latin, de notes critiques et
de variantes des manuscrits, ces éditions se prêtent admirablement
aux exercices de séminaire. Elles ont dignement pris la succession
des Kleine Texte de Hans Lietzmann, sauf en ce qui concerne le

prix ; mais reverrons-nous j amais ces petits cahiers offerts à quarante
ou cinquante pfennigs d'avant 1914

Il est significatif, et réjouissant, de voir le succès croissant des
traductions qui visent à mettre à la disposition des amateurs, laïques
ou ecclésiastiques, certaines œuvres des Pères grecs ou latins.
Collections allemandes ou anglaises, qui ont déjà fait leurs preuves, la
Bibliothek der Kirchenväter, de Kempten, par exemple, dont la
deuxième édition a commencé de paraître en 1913, collections
italiennes ou françaises, de plus récente date, sans oublier les classiques
grecs ou latins qui font une place aux écrivains chrétiens, la Loeb
Classical Library, de Londres, ou la Collection Guillaume Budé, dont
il sera parlé plus bas.

Il y a une cinquantaine d'années bientôt qu'Hippolyte Hemmer
et Paul Lejay formulaient leur programme en lançant chez Picard,
à Paris, les Textes et Documents pour l'étude historique du Christianisme,

qui devaient comprendre la plupart des auteurs chrétiens des

quatre ou cinq premiers siècles, ainsi que les canons des conciles,
des textes liturgiques, un recueil d'inscriptions chrétiennes, etc.



38 HENRI MEYLAN

Hélas, en dépit du zèle infatigable de ses promoteurs, de la
collaboration fidèle d'un Labriolle, dont les deux volumes de Tertullien
sont des modèles, l'entreprise ne dura guère plus de quinze ans, et
la majeure partie des auteurs annoncés attendirent en vain leur
éditeur.

Raison de plus pour féliciter ceux qui ont pris l'initiative de
lancer la collection des Sources chrétiennes, aux éditions du Cerf,
et pour souhaiter une longue vie à leur entreprise En peu d'années,
ils ont réussi à sortir près de trente volumes, dont les dix premiers
sont déjà épuisés ou en réimpression.

La collection, d'un format commode, très maniable, comprend
trois séries : textes grecs, textes latins, textes non chrétiens. Cette
dernière appellation, plus que discutable, a été heureusement
remplacée par celle d'hétérodoxes. Sous cette étiquette ont paru deux
des meilleurs volumes de la collection (23 et 24), les Extraits de Théodote,
notes de lecture de Clément d'Alexandrie, édités par le Père Sagnard,
un des spécialistes de la gnose valentinienne, et la Lettre à Flore de

Ptolémée, présentée par le professeur Quispel.de Leyde. Introductions,

traductions et notes sont ici de première qualité et, on peut
bien le dire, de première main. Les hérétiques, pour une fois, ont
été bien servis

La série latine, à peine entamée, compte, elle aussi, un volume
de choix (21), le Journal de voyage d'Ethérie, traduit et annoté par une
femme, Mme Hélène Pétré. On sait l'intérêt exceptionnel de ce texte
pour les spécialistes du latin vulgaire comme pour les historiens de
la liturgie. Ils n'auront pas lieu de se plaindre en feuilletant cette
édition, qui leur offre, après une bonne introduction munie de cartes,
une traduction personnelle où l'on perçoit quelque chose de l'accent
familier de la narratrice.

Les Pères latins ne sont encore représentés que par le Traité
des mystères de saint Hilaire de Poitiers, traduit par J.-P. Brisson (rg),
et par un premier volume de Sermons de saint Léon le Grand,
sermons pour Noël et pour l'Epiphanie (21), traduits et annotés par le
Père Dolle, avec une introduction de dom Jean Leclercq, moines
de Clervaux en Luxembourg. Enfin, le de sacramentis et le de

mysteriis de saint Ambroise (25), dû aux soins de dom B. Botte.
La série grecque est de beaucoup la mieux fournie, et c'est tant

mieux ; sans doute a-t-on voulu courir au plus pressé et réparer de
criantes injustices envers les grands maîtres de la pensée chrétienne.
Cette hâte ne va pas sans certains inconvénients. On s'est écarté
du principe posé jadis avec sagesse par l'abbé Hemmer : « mettre
sous les yeux des lecteurs les textes originaux, auxquels il faut
toujours revenir quand on veut faire un travail solide ». Des douze
premiers volumes de la série, un seulement, celui d'Ignace d'Antioche,



LA PENSEE CHRETIENNE DES PREMIERS SIECLES 39

édité par le Père Camelot, donne le texte grec en regard de la
traduction française. Pour la Tradition apostolique d'Hippolyte de
Rome (n), confiée à dom Botte, du Mont-César à Louvain, c'est
naturellement la vieille version latine qui supplée, avec l'aide des

témoins orientaux, à la perte de l'original grec. Les éditeurs responsables

de la collection ont senti eux-mêmes, semble-t-il, ce qu'il y
avait de regrettable dans cette absence du texte original ; la deuxième
édition du Protreptique de Clément d'Alexandrie (2), par le Père
Mondésert, est munie cette fois du texte grec de Stählin. Assurément,

quand c'est un connaisseur tel que l'abbé J. Lebon, de
Louvain, qui renonce à donner le texte grec des Lettres à Serapion d'Athanase

(vol. 15), on ne peut que s'incliner devant ses raisons, d'autant
plus que sa traduction ne laisse rien ignorer des difficultés que pose
la tradition du texte. De son côté, le Père Camelot, traduisant le
De incarnatione d'Athanase (vol. 18), tient compte des remarques
pénétrantes de Lebon, parues dans la Revue d'histoire ecclésiastique
en 1935 et, au moment de donner le bon à tirer, d'un article capital
de l'abbé Marcel Richard, de Lille, dans les Mélanges de science

religieuse, 1947.
Cette sûreté de l'information et cette ouverture d'esprit ne

peuvent que donner confiance au lecteur. Mais non l'empêcher
de regretter, une fois de plus, que les travaux préliminaires à de
bonnes éditions critiques n'aient pas été poussés plus rapidement.

Les éditeurs ont fait place, avec raison, à quelques écrits plus
récents, qui intéressent l'histoire de la spiritualité plutôt que celle
de la pensée chrétienne. C'est le cas, par exemple, du Paradis spirituel
de Nicétas Stethatos (vol. 8), du Pré spirituel de Jean Moschos
(vol. 12), des Cent Chapitres sur la perfection spirituelle de Diadoque
de Photicé (vol. 5) ou encore de l'Explication de la divine Liturgie
de Nicolas Cabasilas (vol. 4), qui date du XIVe siècle. Souhaitons
que YHistoire Lausiaque de Palladios, confiée à l'abbé René Draguet,
ne tarde pas à paraître.

L'intérêt va tout naturellement aux œuvres des Cappadociens,
à cette exégèse typologique qu'ils tiennent de leur maître commun,
Origene. A cet égard le lecteur est richement servi. De la Vie de

Moïse (vol. 1) ou du Traité sur la création de l'homme de Grégoire
de Nysse (vol. 6), présentés par le Père Daniélou et le Père Laplace, S. J.,
on remonte sans effort aux Homélies sur la Genèse (vol. 7) et aux
Homélies sur l'Exode (vol. 16), qui font voir si bien Origene en
présence des péricopes de l'Ancien Testament. Le Père de Lubac a
écrit pour ces deux volumes des introductions pleines de saveur,
qui sont un véritable plaidoyer pour la méthode ; il serait intéressant
de les comparer avec les travaux de M. Wilhelm Vischer. Est-il permis
de dire que toute cette argumentation ne nous a pas convaincu



40 HENRI MEYLAN

L'un des plus théologiques, sans doute, mais non le moins actuel
des textes publiés dans les Sources chrétiennes, est le Traité du Saint-
Esprit, de Basile de Cesaree, présenté et traduit par le Père Pruche
O. P. (vol. 17). Le texte grec est celui des Bénédictins, amendé par
l'édition critique de Johnston (Oxford, 1892).

La part faite aux auteurs chrétiens dans la collection des
Universités de France, publiée sous les auspices de l'Association
Guillaume Budé, est, il faut le dire, fort décevante. Après un bon départ
marqué par les Confessions de saint Augustin, éditées par P. de
Labriolle, et la Correspondance de saint Cyprien, due au chanoine
Bayard, est venu l'Apologétique de Tertullien, par MM. Waltzing et
Severyns, puis plus rien. Il a fallu attendre des années pour voir
sortir les Poèmes chrétiens de Prudence, en trois volumes, confiés à
M. Lavarenne (t. I, Cathemerinon, Livre d'heures, t. II, Apotheosis,
t. III, Psychomachié), et le tome I des Lettres de saint Jérôme,
publiées par le chanoine J. Labourt, 1949, qui comprend les ép.
1 à 22, précédées d'une copieuse introduction.

La Bibliothèque augustinienne avait lancé, en 1936, une édition
de poche des œuvres de saint Augustin, sous la direction du Père
Cayré (texte latin des Bénédictins, avec traduction française en
regard) ; de la série des Opuscules, dix volumes, sur quatre-vingt-cinq
prévus, ont déjà paru chez Desclée.

La formule bientôt centenaire des Enchiridia (la première édition
du Denzinger date de 1852) n'a pas perdu la faveur du public
universitaire. A YEnchiridion Symbolorum se sont ajoutés successivement

YEnchiridion Patristicum du Père Rouet de Journel, et YEn-
chiridion Asceticum, des Pères Rouet de Journel et Dutilleul, maintes
fois réédités, chez Herder.

Mais, si pratiques qu'ils soient, on ne peut s'empêcher, à l'usage,
de préférer à ces milliers de citations trop brèves, isolées de leur
contexte, un choix de textes plus amples, limités à un sujet. Dans
ce genre-là, la nouvelle série des Quellenschriften de G. Krüger,
chez Mohr, à Tubingue, offre deux bons recueils : les Quellen zur
Geschichte der christlichen Gnosis (1932), due à M. Völker, et les
Quellen zur Geschichte der Askese und des Mönchtums in der alten
Kirche, de Hugo Koch (1933).

Les textes, si bien édités soient-ils, ne suffisent pas, à eux seuls,
à éveiller l'intérêt des débutants ni à former leur esprit. Il y faut
la parole du maître qui sait initier, et qui apprend à ses élèves
à se servir intelligemment de leurs outils, de ces manuels, de ces



LA PENSEE CHRETIENNE DES PREMIERS SIECLES 4I

Handbücher, souvent si peu maniables, et dont on ne saurait se

passer, en matière de bibliographie surtout.
Sans manquer à la reconnaissance que l'on doit envers une œuvre

qui a rendu de grands services comme celle de Bardenhewer, Geschichte
der altkirchlichen Literatur, en cinq volumes, on ne peut que se réjouir
de voir un des élèves de Dcelger, le professeur J. Quasten, de Washington,

annoncer la publication d'une nouvelle Patrologie. Le premier
volume, que je n'ai pu avoir entre les mains, vient de paraître en
anglais ; il embrasse les deux premiers siècles.

Léger et agréable à manier, le Grundriss der Patrologie, publié
jadis par G. Rauschen, chez Herder, puis confié à Joseph Wittig,
et, dès 1931, à Berthold Altaner, reparaît en un beau volume in-8
de près de cinq cents pages, sous le titre de Patrologie (1950). On sait les

qualités de cet ouvrage, qui ont fait son succès, attesté par un nombre
imposant de traductions en italien, en espagnol, en hongrois aussi
bien qu'en anglais et en français. La matière est clairement ordonnée,
facile à saisir, grâce à la disposition typographique ; les références

bibliographiques témoignent d'un labeur énorme, accompli dans les
conditions les plus défavorables, et qui mérite toute notre
admiration. La seule liste des revues et de leurs sigles occupe les pages
xm à xix de l'introduction.

Le plaisir que l'on a à feuilleter le livre d'Altaner ne doit pas
nous empêcher de rendre hommage à l'excellente Patrologia, en
latin, du Père Basilius Steidle, de l'abbaye de Beuron, paru chez
Herder également, en 1937.

Il est humiliant de penser que la France, le pays de Lenain de

Tillemont et des Bénédictins de Saint-Maur, n'a point encore fourni
de manuel semblable. Car le Précis de Patrologie et d'Histoire de

la Théologie, publié chez Desclée de Brouwer par le Père Fulbert
Cayré, des Augustins de l'Assomption, ne saurait nous rendre les
mêmes services. Beaucoup plus ambitieux dans son plan, puisqu'il
embrasse les seize premiers siècles de la pensée chrétienne, mais

pour l'Occident seulement, il se montre trop souvent prolixe dans
son style, démesuré dans ses éloges (cf. les pages dithyrambiques
sur saint Cyrille d'Alexandrie, t. II, p. 19 ss.) et trop lié dans ses
jugements par les condamnations ultérieures de l'Eglise.

S'il n'existe pas en français de manuels comparables à ceux
d'Altaner ou de Steidle, en revanche l'histoire littéraire est
représentée par d'excellents ouvrages.

L'Histoire de la littérature grecque chrétienne de M. Aimé Puech
(Paris, Les Belles-Lettres, 1928-1930, trois volumes), est une œuvre
d'une lecture attachante et qui garde sa valeur, mais ne peut
prendre à la même utilité que le remarquable complément d'Otto



42 HENRI MEYLAN

Stählin à l'histoire de la littérature grecque dans le Handbuch d'Ivan
von Müller (Die altchristliche griechische Literatur, München, Beck, 1924).

La littérature chrétienne de langue latine est encore mieux
traitée. L'ouvrage classique de Pierre de Labriolle, publié en 1920
aux Belles-Lettres, à Paris, avait eu les honneurs, dès 1924, d'une
seconde édition, dont les adjonctions étaient rejetées à la fin, le texte
ayant été « cliché ». Après la mort de l'auteur, survenue en 1940,
le chanoine Gustave Bardy a remis à jour le texte même, en y ajoutant,

avec la discrétion qui s'imposait, les compléments rendus
nécessaires par les progrès de la recherche (deux tomes, avec
pagination continue, 884 p., Paris 1947). Il a su le faire sans altérer les

proportions ni le style de cette œuvre magistrale.

A la suite de la guerre mondiale, qui a contraint nombre de
revues allemandes à suspendre leur publication, on a vu paraître
de nouveaux périodiques : en Suisse, la Theologische Zeitschrift, de

Bâle, et pour les philologues, le Museum Helveticum ; en France,
la Revue des études byzantines ; en HoUande, les Vigilia Christiana ;

aux Etats-Unis, Traditio, et j'en passe. Mais cela ne peut nous faire
oublier la disparition d'une revue aussi originale que l'était Antike
und Christentum_, morte avec son éditeur, Mgr Franz Dœlger, qui
était seul à l'alimenter. Avec une érudition prodigieuse, avec une
liberté d'esprit et une saveur peu commune, renouvelant tout ce qu'il
abordait, le professeur de Munich y traitait les problèmes que posent
les croyances et les pratiques de l'antiquité païenne et chrétienne.
Pareille maîtrise ne se reverra pas, mais Dœlger a fait école.
C'est sous la forme d'un dictionnaire portant le même titre que sa

revue, le Lexicon für Antike und Christentum, dont les premiers
fascicules étaient sortis en 1939 et dont la série vient de reprendre,
que cette vaste entreprise sera poursuivie.

Devant la marée montante des publications et des articles de

revues, on est heureux de pouvoir recourir à des bulletins critiques,
rédigés par des spécialistes éprouvés. Le nom du Père E. des Places,
un des meilleurs connaisseurs de Platon, ceux des Pères Lebreton
et Daniélou, figurent en bon rang au sommaire des Recherches de

science religieuse, la revue des Jésuites de France, qu'il ne faut pas
confondre avec la Revue des Sciences religieuses, publiée par les

professeurs de la Faculté de théologie catholique de l'Université
de Strasbourg, qu'on voit reparaître avec plaisir. De leur côté, les
Dominicains du Saulchoir, installés à proximité de Paris, à Etiolles,
nous offrent, dans leur Revue des Sciences philosophiques et

théologiques, des bulletins d'histoire des doctrines chrétiennes, dont on
apprécie les jugements pondérés et sûrs.



LA PENSEE CHRETIENNE DES PREMIERS SIECLES 43

Et les Bénédictins ne demeurent pas en arrière, car le bulletin
annexé aux Recherches de théologie ancienne et médiévale, que publient
dès 1929 les Pères de l'Abbaye du Mont-César, à Louvain, s'est
acquis rapidement un renom pleinement mérité. Les collaborateurs
de dom Capelle et de dom Lottin ont su faire de ces fascicules denses,
aussi soigneusement rédigés que bien imprimés, un instrument de

travail dont on ne peut plus se passer.
Ajoutons-y les pages si suggestives de M. Pierre Courcelle : «Vingt

années d'histoire de la littérature latine chrétienne », dans le Mémorial
des études latines, offert à M. J. Marouzeau, en 1943.

Au terme de cette longue enumeration, et cependant trop incomplète

à mon gré, je voudrais signaler deux monographies récentes,
qui éclairent de façon neuve cette culture antique dans laquelle se

sont formés les penseurs chrétiens des premiers siècles. L'une et
l'autre sont des thèses de doctorat es lettres de Paris, qui s'imposent
par leur solide tractation du sujet et l'ampleur des vues qu'elles
nous offrent.

Le Saint Augustin et la fin de la culture antique (Paris, de Boc-
card, 1938, 620 p. in-8) de M. Marrou est une contribution capitale
à la fin du monde ancien, étudiée chez un témoin de premier ordre.
Rhéteur et professeur de rhétorique, avant d'être ordonné prêtre
malgré lui, l'évêque d'Hippone est mieux placé que personne pour
nous apprendre en quoi consistent au juste les connaissances de

grammaire, de philologie et de philosophie des lettrés et hauts
fonctionnaires de l'Empire de Théodose. L'enquête exhaustive
poursuivie par M. Marrou à travers l'œuvre de saint Augustin aboutit
à un jugement sévère sur la superficialité de cette culture : « En
dehors de Cicéron et de Virgile, qui connaît-il à fond Et toute sa
science se ramène après tout à avoir démarqué Varron » (p. 543).
Mais en même temps, l'auteur, préoccupé dès longtemps par le
problème des fondements de la culture moderne — en 1934 déjà il
publiait, sous le nom de Henri Davenson, un cahier de la Nouvelle
Journée — a su faire voir à quel point la Bible avait renouvelé et
comme rafraîchi l'esprit de ceux qui se penchent sur elle pour
l'expliquer, dans sa langue, au peuple chrétien réuni dans les basiliques.

A l'exemple de saint Augustin, M. Marrou est revenu sur le sujet
traité pour nous donner, dans une Retractatio d'une centaine de

pages (1949), une belle leçon de probité et de critique (je ne dis pas
d'autocritique, car le mot a été discrédité et avili par l'usage qu'on
en fait aujourd'hui).

C'est un autre champ, non moins important, de ces derniers
siècles, qu'a fouillé, avec une rigueur méthodique et fructueuse,



44 HENRI MEYLAN

M. Pierre Courcelle, dans ses Lettres grecques en Occident. De Macrobe
à Cassiodore (Paris, de Boccard, 1943, 440 p. in-8, 2e éd. 1948).

Après s'être fait la main, si j'ose dire, par une thèse présentée
à l'Ecole des Chartes sur les commentaires médiévaux de la Consolation

de Boèce (publiée au tome XII des Archives d'histoire doctrinale

et littéraire du moyen âge, 1939), M. Courcelle est remonté de
Boèce aux platonisants du IVe siècle, pour essayer de préciser ce

que l'Occident connaît encore de la pensée grecque. Abordant saint
Augustin, il reprend le vieux problème si souvent discuté, mais jamais
résolu, de ce qu'Augustin savait en fait de grec, et il le résout en
quelques pages, avec une aisance surprenante, rien qu'en déterminant

rigoureusement la date des textes allégués. Augustin, qui avait
gardé un très mauvais souvenir des leçons de grec subies à l'école
(Conf. I, XI, 20), s'est remis à l'étude du grec avant 415 et l'a appris
alors assez pour le lire, sinon l'écrire, conclusion à laquelle s'est
rallié M. Marrou (Retractatio, p. 631 ss.).

Mais c'est sans doute le chapitre consacré à Boèce et à ses œuvres
qui est le plus neuf et le plus important. Avec une sûreté et une
rigueur impitoyable dans la confrontation des textes et la discussion
des hypothèses — et l'on sait ce que cela signifie entre philologues
ou, si on l'ignore, on peut apprendre là comment il faut procéder
pour obtenir des résultats valables et des conclusions contraignantes
— M. Courcelle établit ce que Boèce doit à ses maîtres d'Alexandrie,
Ammonius en particulier, car il est infiniment probable que c'est
là qu'il a reçu sa formation philosophique.

*
* *

Si les grands princes des études anciennes nous ont été repris
au cours de ces dernières années, Lietzmann après Duchesne, Carl
Schmidt après Harnack, et plus récemment Dœlger, Hugo Koch,
Buonaiuti, dom Morin, d'autres se sont formés qui suivent leurs
traces et qui font preuve dans leurs travaux de cette étendue de
l'information et de cette hauteur de vues, de ce tact et de cette
sûreté de jugement qui sont la marque des maîtres.

Il n'est que juste de reconnaître la part considérable que les
savants catholiques ont prise et prennent au progrès de la recherche.
Quel changement depuis le temps où l'abbé Duchesne était seul,
ou presque, en France, à recenser, et parfois à exécuter, dans son
Bulletin critique, les livres nouveaux dans ce domaine

Il ne faudrait pas pour autant que les protestants, se jugeant
distancés, renoncent à concourir, eux aussi, dans ces joutes difficiles.
Le métier est exigeant, sans doute, il n'en est que plus attachant. Et
c'est une bonne école que celle des Pères, j'en dirais autant, à l'occasion,

des Réformateurs, pour le futur dogmaticien et pour l'exègète.
Lausanne. Henri Meylan.


	La pensée chrétienne des premiers siècles (instruments de travail)

