
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1951)

Heft: 1

Artikel: Mariage et célibat selon Saint Paul

Autor: Menoud, Philippe-H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380544

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380544
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MARIAGE ET CELIBAT SELON SAINT PAUL'

L'opinion commune tient l'apôtre des Gentils pour un
célibataire qui ne veut point l'émancipation des femmes et qui n'a

pas du mariage une idée très élevée. On allègue ces paroles
écrites aux Corinthiens, dans lesquelles on trouve l'expression
absolue et définitive de la pensée de Paul : « Je voudrais que
tous fussent comme moi » ; « Qui se marie fait bien, qui ne se

marie pas fait mieux » ; « Il est bon pour l'homme de vivre sans
femme ; toutefois, pour éviter les débordements sensuels, que
chacun prenne femme et que chaque femme se marie. » On
conclut de ces textes qu'au jugement de l'apôtre le mariage est

« une concession accordée par Dieu à la faiblesse humaine, une

pure institution sociale préférable à la licence des mœurs »2,

un « mal nécessaire »3 ou à tout le moins « inévitable » *, « un
concubinage licite » 5.

1 Etude lue devant la Société vaudoise de théologie à Lausanne, le 29 janvier

1951.
3 H. Preisker : Christentum uni Ehe in der ersten drei Jahrhunderten.

Eine Stuiie zur Kulturgeschichte der alten Welt, Berlin, 1927, p. 127. Cf. « Ehe
und Charisma bei Paulus », Zeitschrift für systematische Theologie, 1928, p. 91-95.

3 G. Delling : Paulus Stellung zu Frau und Ehe, Stuttgart, 1931
(Beiträge zur Wissenschaft vom Alten und Neuen Testament IV, 5), p. 17 ;

E. Stauffer : « Tduoc » in Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament,
Stuttgart, 1932, I, p. 650 ; H. Lietzmann in Lietzmann-Kuemmel : An die
Korinther I-II, 4. Auf., Tübingen, 1949 (Handbuch zum Neuen Testament 9),
P- 29.

4 R. Bultmann : Theologie ies Neuen Testaments, Tübingen, 1948, p. 199.
5 H. Leenhardt: Le mariage chrétien, Neuchâtel-Paris, 1946, p. 22.

Toutefois, quand il parle d'Ephésiens 5 et non plus de I Corinthiens 7, le même
auteur écrit que « le couple conjugal, à cause même de la relation d'amour qui
préside à son union, est déjà quelque chose de l'Eglise » (p. 30) et c'est cette
idée du mariage qui est tenue pour paulinienne à diverses reprises dans le corps
de l'ouvrage.



22 PHILIPPE-H. MENOUD

On rencontre d'autre part des appréciations plus nuancées
de la pensée paulinienne. « Si Paul n'a pas une haute idée du

mariage, écrit W. G. Kümmel », ce n'est pas qu'il considère
l'union conjugale comme mauvaise en soi en vertu d'un
dualisme ascétique ; c'est que la parousie est proche et qu'il a reçu,
quant à lui, le don de continence. » Otto Michel fait un pas de

plus2; s'il excuse Paul « en tant que célibataire de ne pouvoir
entonner une hymne au mariage » 3, il admet que la pensée de

l'apôtre est sur la même ligne que celle de Jésus ; contre les

spirituels de Corinthe qui croyaient devoir vivre dans l'ascétisme,

Paul défend la légitimité et du mariage et de son usage.
Enfin plusieurs auteurs, ces dernières années, ont souligné

que Paul voit dans le célibat un don qui permet à celui qui en

bénéficie, d'être plus libre pour le service du Seigneur et non

pas « un état plus parfait et spirituellement plus avantageux
que le mariage ». Le mariage est conforme à la volonté divine

pour celles de ses créatures qui ne sont pas appelées au célibat
et, s'il est un remède contre la débauche, il est surtout la seule

forme d'union de l'homme et de la femme compatible avec
leur vie dans le Christ. Au total, le mariage est donc un positi-
vum et non un negativum *.

C'est dans ce sens, nous semble-t-il, qu'il faut comprendre
la pensée de l'apôtre pour lui rendre justice. Si nous reprenons
le sujet, c'est pour souligner surtout que Paul considère et le

mariage et le célibat comme deux états également légitimes
pour les fidèles et qu'il estime que chacun de ces états permet
de réaliser et même contribue à réaliser mieux la condition du
salut, c'est-à-dire la vie dans le Christ.

1 Lietzmann-Kuemmel : op. cit., p. 176.
2 O. Michel : « Wie spricht Paulus über Frau und Ehe », Theologische

Stuiien uni Kritiken, 1933, p. 215-225.
3 O. Michel : op. cit., p. 222.
4 Cf. par exemple W. Michaelis : « Ehe und Charisma bei Paulus »,

Zeitschrift für systematische Theologie, 1927, p. 426-456 ; O. A. Piper : The Christian
Interpretation of Sex, New York, 1941 ; F. Buechsel : « Die Ehe im Urchristentum

», Theologische Blätter, 1942, p. 113-128; J. Hering: La premiere
épître ie saint Paul aux Corinthiens, Neuchâtel-Paris, 1949 (Commentaire du
Nouveau Testament, 7).



MARIAGE ET CELIBAT SELON SAINT PAUL 23

L'apôtre Paul ne traite jamais ex professo du mariage ni du
célibat. Il en parle du reste assez peu, toujours incidemment et
en rapport avec un sujet plus vaste : la vocation ou la sanctification

du chrétien. Jamais il ne voit dans le célibat un moyen
de parvenir à une plus grande hauteur spirituelle et dans le

mariage une entrave sérieuse dans la course vers le but que doit
mener tout chrétien.

Paul, il est vrai, ne cache pas sa préférence pour l'état qui
est le sien. « Je voudrais, écrit-il, que tous les hommes fussent
comme moi » (I Cor. 7:7), c'est-à-dire non engagé dans les liens
du mariage ou dégagé de ces liens (I Cor. 7 : 8) '. Mais à peine
l'apôtre a-t-il fait ce vœu, qu'il en marque la limite. Il est, lui,
au bénéfice d'une grâce spéciale, et chacun reçoit de Dieu une
grâce propre. C'est dire que son vœu ne peut s'entendre que
cum grano salis. Tous ne sont pas appelés à vivre comme lui
dans la solitude. La vie solitaire est un « charisme » et non une
vocation commune. La vocation commune, c'est la vie dans le

Christ, la course en avant vers la sanctification. Pour ceux qui
n'ont pas reçu le charisme accordé à Paul, « mieux vaut se

1 C'est toïç àrouoiç Koù roiç XnPa'Ç 1ue Paul recommande de rester
comme lui. Les xrÌPal sont des veuves. Le terme étYOLioc, est plus difficile.
Le mot revient, au féminin cette fois-ci, dans I Cor. 7 : 34 où r\ Yuvfj rj dyauoç
est distinguée de la irapeévoç. Il s'agit donc, par opposition à la jeune fille,
d'une femme qui a été mariée et qui ne l'est plus (cf. I Cor. 7 : 11-16). On peut
voir dans les ccfduoi des chrétiens abandonnés par leur femme restée païenne.
Mais il se peut aussi que Paul se conforme à l'usage général du grec, qui n'emploie

xripa qu'au féminin, à part quelques rares exceptions, et désigne le veuf,
comme le célibataire, par le terme d'crfauoç,, lequel par contre ne s'applique
pas à la veuve, nommée xAPa ou âvavopoç (cf. Liddell-Scott-Jones :

A Greek-English Lexicon, New edition, Oxford, 1948, s. v.).
Revenons à I Corinthiens 7 : 8. Paul est-il célibataire, veuf, ou séparé de

sa femme Les brèves indications du Nouveau Testament ne permettent pas
de trancher absolument. Il faut souligner cependant que la tradition commune
qui fait de Paul un célibataire ne se fonde sur aucun texte catégorique. Elle
n'est du reste pas unanime. Clément d'Alexandrie (Stromates III, 6) et Eusèbe
(Histoire ecclésiastique III, 30) assurent que Paul salue sa femme par l'expression

rvrjöie auSure de Philippiens 4 : 3, et E. Renan (Saint-Paul, Paris,
1869, p. 148-149) sait qu'il s'agit de Lydie, la marchande de pourpre. D'autre
part J. Jeremias a défendu l'hypothèse que Paul aurait été veuf (« War Paulus
Witwer » Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft, 1926, p. 310-312,
et «Nochmals : War Paulus Witwer?», ibid., 1929, p. 321-323). Cette thèse a
été combattue par E. Fascher : « Zur Witwerschaft des Paulus und der
Auslegung von I Kor. 7 », ibii., 1929, p. 62-69. Sur la base des observations
précises de J. Jeremias, et en tenant compte de la pensée générale de Paul sur
le mariage et de certains textes des épîtres, on pourrait conjecturer que l'apôtre
vivait, depuis sa conversion, séparé de sa femme (aYauoç), demeurée fidèle
à la foi juive.



24 PHILIPPE-H. MENOUD

marier que d'être consumé par le désir j» (I Cor. 7 : 9), car
le mariage n'est pas incompatible, comme la vie dissolue, avec
la vie en Christ. Ce qui revient à dire que tous seront comme
l'apôtre, quand tous vivront comme lui, honnêtement selon le
don qu'ils ont reçu, libérés par le Christ du problème qu'est la
différence des sexes, comme ils sont libérés de l'orgueil ou du

regret d'être Juif ou Grec, libre ou esclave, homme ou femme.
Au reste si Paul préfère le célibat, c'est pour des raisons

pratiques et non proprement théologiques. Il reconnaît au
célibataire deux avantages sur l'homme marié. Tout d'abord le
célibataire est dans une situation plus favorable en regard de

ce que l'apôtre appelle Tqv èveo"TÙJO"av àvÓTKnv (I Cor. 7 : 26),

par quoi il faut entendre les difficultés actuelles des fidèles —
peu nombreux au sein d'une grande ville corrompue, exposés
sans doute comme adhérents d'une religion nouvelle et partant
non licite aux enquêtes policières — et non les souffrances
eschatologiques, « les calamités qui approchent » «. Car èvecTTdjç

a toujours le sens du présent chez Paul. D'autre part l'apôtre
ne voit jamais dans la proximité de la parousie une raison de

prêcher le renoncement au mariage. Au contraire, dans I
Thessaloniciens 4 et 5, par exemple, dans une des épîtres où l'attente
eschatologique est la plus vive, vivre saintement dans l'état de

mariage est un des moyens, à côté de l'honnêteté et du travail,
de plaire à Dieu et d'honorer le nom chrétien devant ceux du
dehors, bref de veiller, afin de n'être pas surpris le jour du
Seigneur.

Ensuite, le célibataire n'est pas divisé (I Cor. 7 : 32 s.). Il
ne s'occupe que de plaire au Seigneur, tandis que l'homme ou
la femme mariée doit, de plus, songer à plaire à son conjoint.
Mais ici encore on peut estimer que Paul s'exprime cum grano
salis et ne prend point au tragique cette division. Car il n'a pas
un mot de blâme pour ces soucis conjugaux ; ils sont légitimes,
étant donné l'état de mariage. Les parénèses des épîtres aux
Colossiens et aux Ephésiens suggèrent que l'apôtre blâmerait
plutôt les maris oublieux de leurs devoirs envers leur femme 2.

1 J. Hering : op. cit., p. 56-57.
1 « L'apôtre n'ignorait pas qu'il y a, hélas, beaucoup de maris qui ne

songent pas à plaire à leur femme » (J. Hering : op. cit., p. 59). L'apôtre n'ignorait
sans doute pas non plus qu'il y a, hélas, beaucoup de femmes qui ne songent

pas à plaire à leur mari.



MARIAGE ET CELIBAT SELON SAINT PAUL 25

Or si les maris doivent « aimer leur femme » (Col. 3 : 19) et
même « l'aimer comme Christ a aimé l'Eglise » (Eph. 5 : 25)/
il est évident que les maris voueront à leur femme une partie
du temps que les célibataires peuvent donner au Seigneur. Mais
il est tout aussi évident qu'en prenant le loisir d'aimer leur
femme « dans le Seigneur », les maris rejoindront indirectement
le service du Seigneur. Le Christ glorifié ne peut être servi que
dans les personnes de « ces petits » (et de « ces petites ») qui
croient en lui. Si, de surcroît, le ménage est un de ces mariages
mixtes dont Paul parle dans I Corinthiens 7 : 12-16, c'est bien

par l'apparent détour de l'amour conjugal qu'un conjoint chrétien

peut sanctifier, c'est-à-dire gagner au Christ en quelque
manière, son conjoint païen.

Bref, aux yeux de Paul le célibat est un mieux par rapport
à ce bien qu'est le mariage. Mais il ne peut l'être que pour ceux
qui ont reçu le don de vivre dans la solitude. Pour les autres,
le mariage est le bien par opposition à ce mal qu'est l'inconduite.
En outre, c'est sur le plan pratique et non sur le plan théologique
que le célibat est un mieux par rapport au mariage. Le célibataire

sera moins en souci que les gens mariés dans la situation
inquiétante du temps présent ; il sera plus libre de vaquer aux
affaires du Seigneur ; s'il est apôtre, il sera moins embarrassé
dans ses courses missionnaires que ceux qui emmènent leur
femme avec eux (I Cor. 9 : 5) et pourra ainsi « travailler plus
qu'eux tous » (I Cor. 15 : 10). Mais en faisant expressément de

la vie solitaire un charisme particulier, l'apôtre en souligne par
là même le caractère exceptionnel. Tous n'ont pas reçu ce don,
de même que tous n'ont pas été appelés à être apôtres, prophètes
ou didascales. De plus, alors que Paul connaît et défend des

prérogatives proprement apostoliques — il est apôtre parce qu'il
a vu le Seigneur (I Cor. 9 : 1) et, comme tel, il a opéré des miracles
qui sont « les signes de l'apôtre » (II Cor. 12 : 12) — il ne parle
pas de prérogatives religieuses du célibat. Il ne dit ni n'insinue
jamais que le célibataire parviendrait à un degré de communion
au Christ inaccessible aux chrétiens mariés.



26 PHILIPPE-H. MENOUD

Aussi bien l'apôtre Paul unit-il à sa préférence personnelle
du célibat une appréciation très positive du mariage. Il en
parle longuement dans I Corinthiens 7 pour répondre à des

questions qui lui ont été posées et pour réfuter les erreurs qui
régnaient à Corinthe. Ce qu'il enseigne dans ce chapitre est
conforme à ce qu'il dit dans les parénèses des épîtres aux
Thessaloniciens, aux Colossiens et aux Ephésiens, encore que, dans

ces trois épîtres, il n'aborde en passant qu'un aspect de la
question.

Tous les errements dans lesquels tombent les Corinthiens,
qu'il s'agisse de l'unité de l'Eglise, des relations de l'homme et
de la femme, de l'eucharistie ou de la résurrection, procèdent
tous de la même inintelligence de la notion paulinienne du salut.
Selon Paul la rédemption atteint l'être humain tout entier, dans

son unité, corps et âme. Si « la chair et le sang ne peuvent hériter
le royaume de Dieu », le corps n'est pas la chair. Il est destiné
à la résurrection ; il est dès maintenant l'habitation de l'Esprit ;

les fidèles, qui sont les membres du Christ chacun pour sa part,
sont ensemble le corps terrestre du Seigneur. C'est pourquoi il
est également inadmissible de soutenir qu'il n'y a pas de
résurrection, de célébrer indignement l'eucharistie au cours de

laquelle le corps du Christ s'assemble, de vouloir diviser le

corps du Christ au gré de ses préférences personnelles et enfin
de prétendre que la vie corporelle des fidèles n'est pas ordonnée,
elle aussi, à la volonté du Seigneur.

Sur ce dernier point, qui seul nous intéresse ici, les Corinthiens

semblent avoir adopté deux attitudes contradictoires en

fait, mais qui proviennent l'une et l'autre de l'oubli de cette
vérité cardinale, que l'être humain tout entier, corps et âme,
est appelé à la sanctification et au salut. Partant de l'idée
erronée que le corps ne participe pas à la destinée glorieuse
du fidèle, les uns, parmi les convertis de l'apôtre concluaient

que « tout est permis » et tendaient à la liberté erotique (I Cor. 6 :

12-20) ; les autres, au contraire, inclinaient à l'ascétisme et à la
proscription du mariage (I Cor. 7:1).

La réponse que Paul avait à faire était des plus délicates.
Elle est très nuancée, sans cesser pour autant d'être claire. Il
devait, d'une part, combattre les deux points de vue en
présence : il ne pouvait admettre que s'installât dans l'Eglise ni



MARIAGE ET CELIBAT SELON SAINT PAUL 27

la licence des mœurs ni le mépris de l'union conjugale. D'autre
part, il ne pouvait pas établir sa doctrine du mariage sans
admettre les éléments de vérité que contenait chacune des deux
thèses représentées à Corinthe. Avec les ascètes, Paul reconnaît
la valeur du célibat pour le service du Seigneur ; mais il doit
leur rappeler que le célibat est un don et non une règle générale
et que l'union conjugale est non seulement licite mais riche de

valeur religieuse. L'apôtre semble ainsi donner quelque apparence

de raison aux libertins ; il doit s'élever avec d'autant plus
de véhémence contre leur prétention à contracter impunément
n'importe quelle union sexuelle, sous prétexte que le mariage
est permis, et leur montrer le caractère spécifique du mariage
chrétien.

Aux yeux de Paul le mariage n'a pas seulement l'intérêt
négatif d'être un remède contre l'inconduite ». Il a surtout
l'avantage de concourir à la rédemption des conjoints. Cet

aspect positif du mariage apparaît partout où l'apôtre parle de

l'union conjugale.
D'abord Paul précise que ce qu'il entend par mariage entre

les fidèles, c'est un mariage réel, consommé et sans qu'aucune
idée de péché s'y attache, au contraire. Dans I Corinthiens 7 :

3-5 où, comme dit Jean Héring, « Paul met les points sur les i »,

« l'apôtre n'admet pas l'ascétisme dans le mariage, si ce n'est

qu'exceptionnellement pour une période de retraite spirituelle.
Car toute exagération dans le sens de l'ascétisme ne peut que
faire l'affaire de Satan, dont le spectre se dresse à l'horizon et

qui, connaissant la nature humaine, menace de l'inconduite les

1 On s'étonne que tant d'exégètes, et des meilleurs, ne voient que cet
aspect négatif du mariage dans l'enseignement paulinien et jugent toute la
question à la lumière de I Cor. 7 : 1-2. Le verset 1 est, à n'en pas douter, une
citation de la lettre des Corinthiens à Paul (cf. «tout est permis», 6: 12).
Si même ces mots sont de l'apôtre, ils ne sont guère plus, vu les versets qui
suivent, et à moins d'admettre que Paul se contredisait sans s'en apercevoir,
qu'une manière de vceu pie ou de boutade (cf. Galates 5 : 12) signifiant ceci :

la vie serait plus simple, si la différence des sexes n'existait pas, avec tous les
problèmes qu'elle traîne à sa suite, ou si tous les fidèles parvenaient aisément
à la maîtrise sexuelle. Mais Paul sait que le problème est posé et qu'il comporte
une solution positive, « dans le Seigneur ». Dans I Cor. 7 en particulier, les
versets 10-16 n'auraient aucun sens, si, aux yeux de l'apôtre le mariage n'était
qu'un remède contre la débauche. Du reste, même s'il n'était que cela, il serait
déjà un état positif, puisqu'il installe la vie en Christ là où, sans lui, régnerait
la débauche, c'est-à-dire le démon.



28 PHILIPPE-H. MENOUD

partenaires d'une vie conjugale conçue comme une simple
union spirituelle. » '

Aux yeux de l'apôtre c'est l'usage même du mariage, qui
mettra les conjoints chrétiens à l'abri des surprises sataniques.
S'il en est ainsi, ce n'est pas seulement parce que l'union conjugale

est un remède contre l'inconduite, c'est encore pour une
raison positive et qui tient à ce qu'il y a de central dans la
pensée paulinienne : la participation du croyant au corps et à
la vie du Christ. En effet, selon l'apôtre, l'union de deux
personnes croyantes ne peut avoir qu'un résultat opposé à celui
de l'union d'un chrétien avec une prostituée. Si le croyant qui
fait corps avec une prostituée entre par cette union corporelle
en communion avec le démon que cette femme sert (cf. I Cor.
6 : 15 s.), et perd ainsi la communion du Christ qu'il trahit, au
contraire l'union conjugale des fidèles qui sont les membres du
Christ ne saurait les détourner du Christ. L'union corporelle
n'est jamais indifférente aux yeux de Paul. Si la vie débauchée

prive le croyant de la communion du Christ, la vie conjugale
chrétienne non seulement sauvegarde cette communion mais
encore contribue à l'assurer et à l'affermir.

C'est le moment de rappeler que l'apôtre avait déjà écrit aux
Thessaloniciens (A, 4 : 3-5) : « Ce que Dieu veut, c'est votre
sanctification. » Il explique : « Vous sanctifier, c'est vous détourner

de l'inconduite et vivre chacun avec votre femme dans la
sainteté et dans l'honneur. » Ce qui fait la sainteté et l'honneur
de cette vie conjugale, ce n'est évidemment pas qu'elle serait
purement spirituelle. Paul s'exprime en des termes qui excluent
cette interprétation. Paul connaît et transmet aux Eglises qu'il
fonde l'enseignement de Jésus relatif au mariage conçu comme
une institution divine et défini comme strictement monogame
et indissoluble. Cette institution divine, l'apôtre la place
résolument dans la perspective de la vie en Christ. Ceux que Dieu
a unis par le mariage participent, par leur union même, à la vie
du Christ, s'ils sont croyants. C'est ce que Paul développe dans
I Corinthiens 7 : 10-16 et dans Ephésiens 5 : 22-33.

La péricope I Corinthiens 7 : 10-16 comprend deux éléments :

un rappel du commandement du Seigneur relatif à l'indissolu-

1 J. Hering : op. cit., p. 51.



MARIAGE ET CELIBAT SELON SAINT PAUL 2Ç

bilité du mariage des fidèles (v. io-n) et une instruction relative
aux mariages mixtes (v. 12-16).

Le premier de ces deux éléments doit sans doute réfuter
implicitement la conséquence la plus funeste qu'on aurait pu
tirer du fait, qu'aux yeux de l'apôtre, la vie sexuelle n'est pas,
comme telle, contraire à la vie en Christ. On aurait pu conclure

que les fidèles étaient absolument libres entre eux, dans ce

domaine, du moment qu'ils appartenaient tous au corps du
Christ. Paul doit donc rappeler que ce n'est que dans le mariage,
et dans le mariage tel que le Seigneur l'a défini à nouveau,
que la vie sexuelle est assumée et prise pour ainsi dire pleinement

en charge par la vie en Christ.
En s'adressant ensuite « aux autres », c'est-à-dire à ceux qui

forment un mariage mixte et non un mariage chrétien — plus
précisément un mariage conclu avant qu'un seul des conjoints
soit devenu croyant — l'apôtre donne les précisions les plus
nettes sur ce qu'est le mariage à ses yeux. Que Paul, ici, autorise
la séparation, est un point somme toute secondaire. L'essentiel,
c'est sa déclaration que le conjoint païen « est sanctifié » par le

conjoint chrétien. Dans le cadre du mariage se produit un
phénomène de solidarité analogue à celui qui s'opère lors de

l'union d'un chrétien avec une prostituée. Mais, alors que dans

ce cas la femme « démonise » le chrétien qui s'unit à elle, dans
le cas d'un mariage mixte, le conjoint chrétien « christianise »,

sanctifie son conjoint païen, c'est-à-dire le fait participer, par
l'union avec lui, à l'union au Christ «.

Cette pensée de l'apôtre est à la fois hardie et mesurée. Elle
est audacieuse en ce qu'elle affirme que l'union conjugale elle-
même engage sur le chemin de la rédemption. Elle reste mesurée,

car Paul ne dit pas que cet attachement au corps du Christ par
l'attachement à un conjoint qui vit dans le Christ, rende superflue

1 Cette déclaration pouvait surprendre les Corinthiens. Aussi Paul donne-
t-il une preuve objective de la réalité de la solidarité dont il parle. Il ajoute
que les enfants nés de ces unions mixtes sont « saints » et pas seulement
sanctifiés, c'est-à-dire membres de l'Eglise, sans contestation possible. Cette preuve
tirée de la sainteté des enfants clôt le débat ; elle est aussi décisive qu'une
citation de l'Ecriture. C'est l'indication nette, nous semble-t-il, que, comme
F. Godet l'a déjà noté (Commentaire sur la première épître aux Corinthiens,
Neuchâtel, 1886, I, p. 315 s.), la sainteté des enfants se fonde elle-même sur
le fait objectif et indéniable de leur baptême. Au reste dans l'Eglise primitive,
personne n'est « saint » sans être baptisé.



30 PHILIPPE-H. MENOUD

la conversion du conjoint païen. Il insinue plutôt le contraire,
en rappelant que la « sanctification » du conjoint païen n'est pas
encore son salut (v. 16). Personne ne peut être sauvé pour ainsi
dire par le mariage. Il reste cependant que le mariage conduit
dans la direction du salut et n'en détourne pas.

Ce que Paul enseigne touchant les mariages mixtes n'est
qu'une application particulière de l'exhortation générale déjà
donnée dans I Thessaloniciens 4, où, nous venons de le voir,
l'état conjugal contribue à réaliser la sanctification voulue par
Dieu pour les fidèles. Cette même pensée trouve son expression
la plus haute dans le célèbre passage d'Ephésiens 5 : 22-33.
Dans ce texte, l'apôtre ne craint pas de comparer l'union du
mari et de la femme à l'union du Christ et de l'Eglise ; il écrit
que les maris doivent prendre soin de leur femme comme Christ
en use avec l'Eglise, et qu'ils doivent aimer leur femme comme
Christ a aimé l'Eglise, c'est-à-dire d'un amour qui sanctifie.

Que Paul ait recours à cette image pour dépeindre la réalité
dernière du mariage chrétien, c'est la preuve que le mariage est
à ses yeux tout autre chose qu'un moindre bien tout juste propre
à éviter le pire des maux. Au contraire, l'apôtre a du mariage
la conception la plus haute que l'homme ait jamais eue. Ni la
monogamie ni l'indissolubilité du lien conjugal n'étaient des

nouveautés au premier siècle. L'élément nouveau apporté par
le christianisme et Paul n'est pas là. Paul reprend la pensée de

Jésus que le mariage est un don de Dieu à l'homme, et il donne
à cette grâce divine sa signification la plus haute, en l'intégrant
dans sa pensée christologique.

Ainsi le mariage n'est plus seulement une institution
juridique et sociale, comme dans le paganisme et même le judaïsme.
Il est une institution religieuse. Le mariage chrétien unit deux
êtres en même temps sur les trois plans sur lesquels se meut la
créature humaine : le physique, le sentimental et le religieux.
Institution religieuse, le mariage est un des moyens par lequel
la grâce de Dieu atteint l'homme, et l'atteint dans son être
entier.

L'étude des textes pauliniens sur le mariage et le célibat
révèle chez l'apôtre deux lignes de pensée. D'une part Paul tient



MARIAGE ET CELIBAT SELON SAINT PAUL 3I

le célibat pour une grâce divine à laquelle sont attachés des

avantages certains ; d'autre part il élève le mariage au rang le

plus élevé qui soit. Il reste à comprendre, si possible, cette
dualité.

Elle ne s'explique pas par une théorie telle que celle des deux
morales ou des deux degrés de la perfection. Les avantages
reconnus par l'apôtre au célibat sont d'ordre pratique. Un
païen ou une païenne, uni à un conjoint chrétien, est plus près
du salut qu'un païen ou une païenne célibataire en vertu de la

capacité du mariage chrétien d'unir au Christ.
Cette juxtaposition des deux idées ne s'explique pas non plus

par une théorie selon laquelle le célibat serait réservé aux
apôtres et le mariage aux fidèles. Car Paul, qui n'emmène pas
avec lui une « sœur-épouse », est une exception si frappante
dans le cercle apostolique, qu'on pourrait conclure, en le voyant
vivre solitaire, qu'il n'a pas cette prérogative apostolique et,
partant, pas le titre d'apôtre (cf. I Cor. 9 : 1-5).

Faut-il renoncer à toute explication et dire, avec Friedrich
Buechsel, que Paul n'a pas réuni en un système l'idée déjà
traditionnelle dans l'Eglise de son temps que le mariage est un
ordre et un don de Dieu, et sa découverte personnelle que le
lien conjugal l'empêcherait de se vouer entièrement au service
du Seigneur '. Mais, pour parler du mariage, Paul ne se borne

pas à recueillir l'héritage de l'Eglise naissante ; il place le mariage
dans la perspective de sa théologie du corps de Christ. L'apôtre
a repensé la théologie chrétienne du mariage et lui a donné son
expression définitive ; il ne l'a pas admise simplement comme
une donnée traditionnelle.

L'explication doit se trouver dans la doctrine paulinienne de
la rédeption, et plus précisément dans son centre qui est la vie
en Christ.

L'évangile que Paul prêche est le message d'une rédemption
par le Christ Jésus, qui est venu mourir et ressusciter pour ceux
qui croient en lui, qui est élevé à la droite de Dieu et qui présidera

à l'instauration du royaume de Dieu au terme de l'économie
présente. Comme l'œuvre du Christ, la rédemption du croyant
comporte deux étapes ; elle est à la fois sémérologique et

1 F. Buechsel, op. cit., p. 121-122.



32 PHILIPPE-H. MENOUD

eschatologique. L'apôtre peut écrire sans se contredire le moins
du monde : « nous avons la rédemption, la rémission des péchés »

(Col. i : 14) et « nous attendons la rédemption, la délivrance de

notre corps » (Rom. 8 : 23). Cette dernière délivrance et le
revêtement du corps nouveau se feront lors de l'avènement du
monde qui présentement est encore à venir. Seuls participeront
à cette entrée dans la gloire ceux qui, dès maintenant, au sein
même de ce monde, vivent dans le Christ, c'est-à-dire vivent par
la puissance de son Esprit une vie nouvelle.

Si l'apôtre ne perd jamais de vue le terme de la rédemption,
c'est cependant sur l'aspect actuel du salut qu'il insiste ; c'est
à vivre dans le Christ qu'il exhorte les lecteurs de toutes ses

épîtres. La vie dans le Christ, pour l'homme qui est encore dans
la chair, est en effet possible. Il suffit à l'homme de croire,
c'est-à-dire d'admettre que Christ est mort et ressuscité à sa

place et en sa faveur, bien plus que lui-même est déjà mort et
ressuscité avec Christ et que, mis au bénéfice de sa justice, il
vit maintenant de sa vie.

« Ce n'est plus moi qui vis, écrit l'apôtre en usant du je
collectif qui inclut tous les croyants, c'est le Christ qui vit en

moi, et moi je vis dans le Christ. » Ce je est si bien collectif, qu'il
annule les différences instituées par les hommes et même par la
création. « Vous tous qui avez été baptisés pour être à Christ,
vous avez revêtu Christ. Il n'y a plus ni Juif ni Grec, ni esclave
ni libre, ni homme ni femme ; vous tous, vous êtes un seul en
Christ Jésus. » Ailleurs, saint Paul exprime la même pensée en
disant que les croyants ne forment qu'un corps, dont Christ
est la tête et dont ils sont les membres. Toute la théologie de

l'apôtre montre que l'idée du corps de Christ est à ses yeux une
réalité et non une simple image.

La seule chose nécessaire au salut, c'est donc d'être cette
créature nouvelle incorporée à Christ. Si le fidèle devient et
demeure membre du Christ, il est sauvé, quelle que soit par ailleurs
sa situation raciale, juridique, biologique ou civile. Ce qui
importe, ce n'est pas d'être Juif ou Grec, esclave ou libre,
homme ou femme, marié ou célibataire, c'est d'être une créature
nouvelle, c'est d'être dans le Christ, que l'on soit d'autre part
Juif ou Grec, esclave ou libre, homme ou femme, marié ou
célibataire.



MARIAGE ET CELIBAT SELON SAINT PAUL 33

C'est ce que Paul déclare expressément aux Galates en deux
versets parallèles : « en Christ Jésus, ni la circoncision ni l'incir-
concision n'ont de valeur ; ce qui vaut, c'est la foi agissante par
la charité » (5 : 6) ; « la circoncision n'est rien et l'incirconcision
n'est rien ; ce qui existe, c'est la nouvelle créature » (6 : 15).

Or ces deux textes ont un troisième parallèle dont I
Corinthiens 7 : 19 : « la circoncision n'est rien et l'incirconcision n'est
rien ; c'est l'observation des commandements de Dieu qui
importe. » Ce texte est le centre de la péricope 7 : 17-24 où Paul

expose la relativité des conditions humaines en regard de la
rédemption qui, en Christ, atteint tous les croyants, et cette
péricope elle-même se trouve placée au milieu du chapitre où

l'apôtre traite du mariage et du célibat. Les commentateurs
disent qu'en écrivant ce passage, l'apôtre fait une parenthèse
ou, à tout le moins, « élargit le champ des considérations ». Il
laut faire peut-être un pas de plus. C'est sans doute avec intention

que Paul élève le débat, pour montrer que le mariage et le
célibat sont eux-mêmes des conditions humaines toutes
relatives par rapport au salut.

Paul, il est vrai, n'a pas écrit : « le mariage n'est rien et le
célibat n'est rien ; ce qui importe, c'est d'être une nouvelle
créature ».

En un sens il aurait pu l'écrire. Car le salut ne dépend pas
de la condition civile du croyant, vu que le mariage n'est pas
un péché et que le célibat ne fait pas entrer dans une communion
au Christ plus étroite que ne le fait la vie conjugale. Les célibataires

et les gens mariés sont à égalité en face du salut. L'important

n'est pas l'état de célibataire ou d'homme marié, mais la
condition dans laquelle on vit cet état. La coupure, aux yeux de

Paul, n'est pas entre chrétiens célibataires et chrétiens mariés ;

elle est entre ceux qui évitent la Tropveia et ceux qui y succombent,

en d'autres termes entre ceux qui sont indéfectiblement
attachés au Christ et ceux qui le trahissent. Ce qui importe,
c'est de vivre en Christ, que l'on soit marié ou non.

Mais d'autre part Paul ne pouvait pas dire que le célibat
n'est rien et que le mariage n'est rien, car — nous l'avons vu
en relisant les textes de l'apôtre — chacun de ces deux états
comporte ses avantages propres en regard du salut, chacun d'eux
est, positivement, quelque chose. Les célibataires sont plus



34 PHILIPPE-H. MENOUD

libres, n'étant pas partagés, de vaquer à l'œuvre du Seigneur.
Les gens mariés coopèrent, par leur union dans le Seigneur, à

leur sanctification mutuelle. Les uns et les autres vivent selon
le don et la vocation que Dieu leur a adressés ou la grâce qu'il
leur a faite.

Si donc saint Paul peut parler positivement et du mariage
et du célibat, c'est qu'il a l'assurance que Dieu se sert de ces
deux états pour poursuivre son œuvre de rédemption, de même

qu'il appelle au salut les Juifs par le ministère des Douze et
les païens par le ministère de l'apôtre mis à part « dès le sein
de sa mère » pour cette mission précise. Mais de même que
l'apôtre des païens et les Douze prêchent le même évangile et
éveillent la même foi (cf. I Cor. 15 : 11), de même les fidèles
célibataires et les croyants mariés vivent la même vie dans le
Christ.

Le célibat n'est pas une condition de salut et le mariage n'est

pas une entrave au salut. C'est pourquoi l'apôtre Paul, qui
travaille à sauver tous les hommes, peut, sans se contredire
nullement, rendre grâces à Dieu de son célibat qui lui permet
d'être sans partage au service du Seigneur et faire de l'union
du Christ et de l'Eglise l'image même du mariage chrétien.

Philippe-H. Menoud.


	Mariage et célibat selon Saint Paul

